Den samiske bjernekulten

— arkeologiske spor til samisk historie og religion

Ingrid Sommerseth

The Sdmi bear graves - archaeological traces related to burial customs and rituals in natural

cavities: This paper aims to present an ongoing research project about the Sdmi bear

graves in Norway. The paper focuses on bear graves related to burial customs and rituals

associated with cavities. It also addresses the fact that, as can be seen from the many Rock
carvings, dated from 8000-2000 BCE, the bear was often portrayed as a vital and signi-
ficant animal to people in prehistoric times. The background to the project is the study
of 30 bear burial sites known in Norway. In general, these date from 300 CE to early
modern period, 1700s. This makes this burial custom one of the longest surviving burial
traditions in Europe spanning almost two millennia.

Innledning

Brunbjgrnen var et fryktet og pa sam-
me tid hellig dyr for samene, og den
ble jaktet pé ut fra flere behov og for-
mal. Bjernen ble hedret for 4 fa jakt-
lykke og for & sikre bjornens tilbake-
komst og rettmessige plass i naturen.
Tradisjonene rundt den samiske bjor-
nejakten er godt dokumentert bade
arkeologisk, etnografisk og gjennom
sagn og muntlige fortellinger i Skan-
dinavia. Denne artikkelen skal ta for
seg de arkeologiske sporene etter den
samiske bjornejakten i Norge. Her

finner vi gravene i form av bjernebein
gjemt i naturlige hulrom i urene og
under store steinblokker som oftest
lokalisert langs kysten, pa oyer og inne
i fjordene. Depotene med bjernebein
i hulrommene i urene knyttes til sa-
misk forkristen tro og tradisjon, og
inngér i en rituell praksis som define-
rer bjernegravene som kulturell kon-
tekst (Petersen 1940; Myrstad 1996;
Schanche 2002; Dunﬁeld—Aagird
2005; Svestad 2018; Sommerseth
2020). Den samiske bjornejakten er
ogsd omtalt i de eldre etnografiske og
skriftlige kildene som beskriver jakt-

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



META 2021

Bjgrnegraviokaliteter i Norge

® o Alta 4 b
) /
Tromsg { |
. ° 9
Harstad®® S \\ ~
& 2N ’ o BT
o9 oo .
Lofoten™ o@g g ™~
[ J
o
Wl

Steinkjer

Figur 1. Utbredelse av bjernegraver i Norge. Et typisk landskapstrekk ved gravene langs kysten
er at bjornebeinene ligger under store steinblokker. Bjornegrav i Nevelsfjord i Bode kommune
datert til 11-1200 tallet. Foto: Ingrid Sommerseth, Grafikk: Grafiske tjenester, Norges arktiske
universitet UiT.

tradisjonene og de rituelle hand- 1900-tallet dukker det opp munt-
lingene. De tidligste kildene finner lige kilder der mange av historiene
vi i de mange misjonsberetningene er skrevet ned av andre eller fortalt
fra 1600 og 1700-tallet (Niure- av samene selv (Bjornson 1916; Turi
nius 1645; Rheen 1671; Schefferus 1917, 1931; Edsman 1994; Ryd
1673; Dass 1739; Fjellstrom 1755; 2007; Borgos 2020).

Leem 1767; Friis 1871). Utover

10

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



Arkeologiske spor og datering

I Norge er det registrert 30 bjerne-
gravlokaliteter hvor det er funnet
bein etter brunbjern og spor etter
rituell begravelse (Myrstad 1996;
Sommerseth 2020). Bjornebeinene
i Norge er utelukkende funnet i
steinurer med naturlige hulrom, i
bergsprekker eller under store stein-
blokker langs kysten og i fjordene. I
noen fa av bjernegravene finne man
spor etter smd steinmurer av flate
steiner for & tette hulrommene som
i gravene pd Spildra i Nord-Troms,
pa Bunkholmen i Lyngen, Djupfest
i Lodingen og under Anesteinen
i Vesterdlen. Bjernegraven pa
Melhustjgnna i Overhalla i Nord-
Trendelag skiller seg ogsa ut fra de
gvrige ved at denne var jordgravd
og dekket med flate steiner plassert
i et hulrom. Felles for alle bjerne-
gravene i Norge er at ingen er eller
var dekket med tykke jordlag. Et an-
net viktig trekk med bjernegravene
i Norge er at veldig fa er funnet i
innlandet eller pd heyfjellet. De fa
innlandslokalitetene som ikke vi-
suelt er direkte knyttet til havet er;
Vuossogdlvarri over Mattisdalen i
Alta kommune, Skaiti like ved gren-
sen til Sverige, Rermark i Semna
kommune og Melhustjgnna i Over-
halla kommune, de to siste i serlige
deler av Helgeland og Nord-Tren-
delag. Likevel har de fellestrekk med
de andre bjernegravene i Norge ved
at de er funnet i smé huler og i urer.

I dag finnes det syv bjornegraver
med bein bevart in situ i naturen;
ei grav i Vesterdlen, fire i Nord-

11

INGRID SOMMERSETH

Troms og to i Vest-Finnmark. Disse
stedene er svart sirbare og de er
automatisk fredet gjennom Kul-
turminneloven. Alle lokalitetene er
skjermet og de folges serskilt opp
av den samiske kulturminneforvalt-
ningen. Bjornegravene pa oya Spild-
ra i Nord-Troms er de eneste som er
tilrettelagt med informasjonsskilt,
men gravstedene er skjermet slik at
besokende ikke skal kunne forstyrre
gravene. Her er tre av bjernene som
ligger in situ C-datert dil tiden
mellom 1000-1200 tallet (Myrstad
1996).

I Sverige er det registrert 17 bjor-
negravlokaliteter og de fleste er fun-
net i samiske skogsomrader, knyttet
til elver og vassdrag. Det er s langt
C-datert syv bjorneindivider fra
ulike lokaliteter i Sverige til tiden
mellom 800- til 1700-tallet, noe
som korresponderer med det nor-
ske materialet. Disse lokalitetene er
Karats i Jahkdmahkke, Nattiniset i
Arjeplog, Nedre Vapstsjon i Tirna,
Gillholmen i Stensele, Virjaren i
Frostviken og Grundskatan i Lov-
dnger (Solsten 2016). I Finland er
det ingen kjente bjernegraver rela-
tert til huler eller urer som defineres
som samiske bjornegraver. Det er
imidlertid funnet tenner og frag-
menter av en bjorneskalle sammen
med andre dyrebein og gjenstander
ved sieidien i Nikkald i Enonteki6
kommune. Lokaliteten er en kjent
samisk offerplass datert fra middel-
alderen og i bruk frem mot ny tid
(Aikis et al. 2009, s. 114). I Sve-
rige er det ogsa funn av bjerneten-
ner og fragmenter av bjernebein pa

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



META 2021

flere av de kjente offerplassene og
bjernebeinene blir funnet sammen
med andre typer tamdyrbein som
for eksempel rein (Manker 1957).
En bjernetann er nylig datert fra
offerplassen Unna Saiva i Gillivare
kommun til 540 =770 cal evt (Salmi
et al. 2015) og viser til en samtidig
relasjon med den tidlige samiske
bjernegravpraksisen.

De fleste bjornegravene i Norge
har blitt funnet ved tilfeldigheter og
ved uhell, som under veibygging,
boligbygging og etablering av kraft-
linjetraseer. Kun noen fa er funnet
gjennom forskningsinnsats og etter
tips fra lokale kjentfolk. Den aller
forste bjorneskallen som ble sendt
inn til Tromse Museum ble funnet
pa Senja i 1911. Hodeskallen ble
funnet i ei ur i bygda Lekangen,
trolig under veiarbeid og dermed
hadde anleggsarbeidet edelagt bjor-
negraven. Lokaliteten er ikke kjent
i dag og det er fa kilder rundt fun-
nomstendighetene. Den fullvoksne
bjorneskallen ble sendt til Tromse
Museum og den ble da tatt inn il
zoologisk avdeling og ikke arkeolo-
gisk. Grunnen var at samiske bjor-
negraver ikke var definert som en
arkeologisk kategori med tilknyt-
ning til en lang historisk tradisjon.

Bjornegraver i ur som arkeolo-
gisk kategori ble ikke forsket pd og
satt i sammenheng med tilsvarende
samiske gravminner og gravtradis-
joner for etter midten av 1990-tal-
let  (Myrstad 1996;  Schanche
2002). Beinprove fra hodeskallen
fra Lekangen er nylig '“C-datert
og viser til perioden 1694-1917

12

cal evt (se tabell 1). Bjornen ble
trolig lagt ned i ura etter gam-
mel samisk gravpraksis men mest
sannsynlig felt ved brukt av nye
jaktmetoder, som skytevipen, som
ble mere vanlig utover 1700-tallet
(Sommerseth 2009, s. 262). Skall-
en fra Lekangen er muligens av den
yngste bjernen vi har i samlingene
pa museet og den yngste som kan
knyttes til den samiske jaketradi-
jonen med rituell begravelse i ur.
Oppsummert ble mesteparten av
bjernebeinene nord for Rana sendt
inn til Tromsg Museum i perioden
1900-1980, og i dag finnes det
bjernebein fra 14 nordnorske lo-
kaliteter i universitetsmuseets sam-
linger. Beinmaterialet fra de ovrige
bjernelokalitetene i Norge befinner
seg i samlingene pa Vitenskapsmu-
seet ved Norges teknisk-naturviten-
skapelige universitet, NTNU og pa
gamle anatomisk institutt (Institutt
for medisinske basalfag) Universite-
tet i Oslo og pé et privat museum pa
Helgeland.

Tilsammen har vi registrert 44
bjerneindivider, og det er stor va-
riasjon pa antall bein og tenner
som er bevart. Noen fi lokaliteter
har kun hodeskallen bevart og et
par andre har hele skjelettet bevart
mens de fleste gravene inneholdt
noen fi skjelettdeler. Dette kan
skyldes funnforholdene og omsten-
dighetene da de ble oppdaget ved
at bein har blitt fort bort av andre
dyr eller odelagt av var og vind. Der
bjernegravene ble oppdaget under
anleggsarbeid eller annen utbyg-
ging, ble ofte skjelettdelene samlet

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



INGRID SOMMERSETH

Figur 2. Bjerneskalle fra Lekangen pa Senja sendt inn til Norges arktiske museum i 1911, fun-
net i ei ur og datert til tiden mellom |700—1900-tallet. Foto: Gaute E. Lien© Norges arktiske
universitetsmuseum, UiT.

sammen og mye forsvant eller kastet
for arkeologene ble varslet. I muse-
ets funnkatalog fra arkivet kommer
blir det ofte nevnt at bjernebein og
hodeskaller hadde blitt oppbevart
i lang tid lokalt i bygda fer de ble
samlet og sendt inn til museet. Al-
lerede da var funnkonteksten borte
og kunne derfor ikke arkeologisk
underspkes. Det er kun lokalite-
tene; Bunkholmen i Lyngen funnet
i 1982, Hdnoaivi i Ost-Finnmark
funnet i 1985 og Reykenes i La-
vangen funnet i 1988 som ble arke-
ologisk undersgkt da de ble funnet.
I museets magasin har vi i dag be-
vart 24 bjerneskaller som kommer
fra hele Nord-Norge, noen fi er hele
mens de fleste er fragmenterte, og de
relateres til 18 av de 30 bjernegrav-

13

lokalitetene i Nord-Norge nord for
Rana. De andre fire hodeskallene
som er funnet sor for Rana tilhgrer
samlingene ved NTNU Vitenskaps-
museet sitt forvaltningsomride.

I atte av de 30 bjornegravlokali-
tetene i Norge er det registrert flere
enn ett bjerneindivid og i to av dis-
se har vi sikre funn av bjerneunge
(Myrstad 1996, s. 97-100; Som-
merseth 2020). Den ene lokalite-
ten med en bjerneunge ble funnet
i Difjorden pa Ringvasseya i Nord-
Troms i 1982 under vegarbeid, og
videre tatt inn av museet i 1985.
Lokaliteten er borte i dag men ved
en ny gjennomgang av beinmate-
rialet av det man trodde var kun
en voksen bjern, ble det i tillegg
oppdaget en liten bjernunge (Da-

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



META 2021

Figur 3. Bjerneskalle fra Ddfjord pa Ringvasseya i Nord-Troms. Datert til |000-tallet. Foto: Ingrid
Sommerseth, UiT.

len & Frafjord 2020). Den storste
bjernen, som trolig er ei binne, ble
datert til tidlig middelalder, midten
av 1000-tallet.

Den andre lokaliteten som er
registrert med flere bjorneindivi-
der ble funnet pa en liten landfast
holme Seines (SaN. Sevgu) i Narvik
kommune (Myrstad 1996, s. 98).
Her er det registrert si mange som
atte bjorner, der ett individ er av en
bjernunge. Denne lokaliteten ble
funnet ved hyttebygging i 1970 og
konteksten rundt funnet er odelagt
i dag. Senere feltundersokelser med
kildestudier i 1991 viser at det ogsd
star en sieide her som knyttes til lo-
kale sagn, og denne sieiden kan ogsd
vere knyttet til et samisk offersted. I
1991 ble de siste bjernebeinene fun-
net pa denne lokaliteten og de liien
liten hule i en bergsprekk ikke langt

14

fra funnstedet som ble undersokt i
1970 (Andersen 1991). Konteksten
rundt dette funnet er ennd uavklart
men holmens sentrale lokalisering i
Herjangsfjorden ma ha vert ansett
som egnet for rituelle bjernebegra-
velser og som offersted. Samlet er
Seinesfunnet unike og skiller seg ut
fra de andre bjernegravene i nord
pa grunn av det store antallet med
bjerneindivid som er registrert, dtte
individer. I tillegg til de tte bjorne-
ne ble det ogsd funnet bein fra rein,
ku og sau. Den forste '“C-datering-
en ble tatt i 1996, og relateres til
1200-tallet. Det var derfor interes-
sant 4 fa utfert flere “C-dateringer
pa de andre individene for 4 se om
de andre syv bjernene viste til sam-
me tidsperiode i middelalderen eller
om Seineslokaliteten har vert bruke
som gravsted over en lang periode?

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



INGRID SOMMERSETH

Tabell |. Radiokarbondaterte bjernebein fra 22 individer funnet i de samiske bjernegravene
i Norge. Ni av dateringene er utfort i pagdende forskningsprosjekt. Tabell: Ingrid Sommerseth, UiT.

Bjgrnegravlokaliteter kommune | &r datert | laboratorienummer OxCal v4.4.2 (2020) kal. 95,4%
Hovgya Bindal 2005 TUa- 5026 (2960 + 45) 1294 - 1021 BC
Kjeerfjorden Lgdingen 2019 |Beta- 538923 (1740 + 30) AD 236- 385
Bunkholmen Lyngen 1996 |T- 12020 (1330 + 75) AD 583 - 881
Hanoaivi Nesseby 1996 |T-12025 (1030 + 75) AD 860 -1169
Défjorden Karlsgy 2020 (Tra- 15653 (970 % 15) AD 1027 - 1153
Skagedalen |, Spildra Kvaenangen 1994  [T-11214 (910 + 60) AD 1030 - 1220
Nevelsfjord Bodg 1996 |T- 12022 (855 + 75) AD 1030-1274
Seines 5 Narvik 2020 |Tra- 15650 (890 + 15) AD 1052 - 1215
Seines 1 Narvik 1996 |T-12021 (755 +90) AD 1120- 1399
Skagevagen I, Spildra Kveaenangen 1994  |T- 11215 (750 + 70) AD 1132 - 1328
Seines 4 Narvik 2020 |Tra- 15649 (850 + 15) AD 1164 - 1225
Fjellnes, Spildra Kveaenangen 1994 |T- 11213 (815 +70) AD 1170-1285
Seines 2 Narvik 2019 |Beta- 538924 (560 * 30) AD 1310 - 1425
Seines 3 Narvik 2020 |Tra- 15648 (550 + 15) AD 1327 - 1424
Rgrmark Sgmna 2005 [TUa- 4991 (530 £ 45) AD 1385 - 1447
Djupfest Lgdingen 1996  [T-12024 (290 + 75) AD 1442 - 1690
Melhustjgnna/Bijjiejaevrie Overhalla 2005 |TUa- 5051 (270 + 50) AD 1471 - 1681
Skrolsvik Senja 1996  |T- 12026 (245 + 55) AD 1478 - 1814
Juvika Kvaefjord 2019 Beta- 538922 (320 + 30) AD 1482 - 1646
Roykenes Lavangen 2020 (Tra- 15652 (970 £ 15) AD 1645 - 1800
Lekangen Senja 2020 |Tra- 15651 (100 + 15) AD 1694 - 1917
Anesteinen Sortland 2016 |Beta- 450244 (180 + 30) AD 1726 - 1815

Sa langt har fire nye "“C-dateringer
vert utfort pd ulike individer, bes-
temt ut fra kjevebein, derav en liten
bjernunge (Seines 5). Alle daterin-
gene inkludert “C-dateringen fra
1996 samler seg til perioden fra ti-
den 1100- til 1300-tallet (Seines 1,
2, 3,4 og 5, se tabell 1).
Oppsummert er det i dag “C-
datert 22 bjerneindivider i Norge
og resultatene overrasker da date-
ringene viser til en svart lang grav-
praksis. Den eldste sikre samiske
bjernegraven i Skandinavia kommer
fra Tjeldoya (SaN. Dielldasuolo) i
Tjeldsundet i Nordland fylke og da-
teres til romertid, 300 evt. Her har
bjernebeinene blitt datert to ganger
for & sikre konteksten og verifisere
den eldste dateringen som ble utfort
i 1996. Bein fra denne bjornegraven
ble funnet i 1961 og sendt inn til
museet av lokale turgiere. Funnet

15

bestar av 11 beinfragmenter som
stammer fra ett lite bjerneindivid.
Den forste proven ble datert i 1996
og her var avviket stort med en da-
tering til tiden 127-344 cal evt. I
2019 ble samme individ datert pa
nytt med en ny og mere presis date-
ring til 235-385 cal evt og den nye
dateringen bekrefter at dette er fra
en bjern som antas 4 vare den eldste
sikre bjernegraven i nord.

I 2005 ble det foretatt en “C-da-
tering av et bjornebein som hadde
blitt funnet sammen med en bjor-
neskalle i ei hule pa Hoveya helt sor
i Nordland fylke (Dunfjeld-Aagard
2005). Skallen og beina ble bestemt
til to ulike individer, og den storste
bjerneskallen var allerede knyttet
til et lokalt sagn fra nyere tid om
en bjern som hadde omkommet i
en skogbrann pé oya der brelet fra
bjernen skal ha blitt hert helt inn

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



META 2021

til bygda. Det ble foretatt en 'C-
datering av det andre individet og
som viste seg 4 vare langt eldre enn
den yngre bjornen. Beinet ble “C-
datert til perioden 1294-1021 cal
fvt (Dunfjeld-Aagird 2005, s. 96).
Bjornebeinene fra Hovoya ble sam-
let sammen og tatt inn av lokal-
kjente lenge for arkeologene fikk
underspke konteksten, og prove-
niensen er derfor svaert usikker. Om-
stendighetene rundt dette funnet er
s pass usikkert at det ikke er sikkert
at den eldste bjernen skal knyttes til
det gvrige materialet, og inkluderes
som del av gravpraksisens avgrens-
ning over tid? Bjernebeinet fra
rundt 1100 fvt ber muligens settes
i sammenheng med brunbjernenes
status i jakt- og fangstsamfunnets
sfeere fra siste del av tidlig metalltid
i nord. Dette funnet kan vise seg 4
vere den aller eldste bjernegravlo-
kaliteten som kan tolkes innenfor
en rituell deponering knyttet til
en godt dokumentert samisk grav-
tradisjon, og i s fall tilhere et over
3000 4r gammelt ritual.

Den storste konsentrasjonene av
"“C-dateringene av bjornegravene
relateres til tidlig- og sen middel-
alder, 1050-1537 evt. Dateringene
er tatt fra 12 av bjerneindivider
som geografisk har en spredning fra
Spildra og Difjord i Nord-Trom:s til
Narvik i Ofoten samt en datering
nord for Bode og en datering fra
Semna ser i Nordland fylke. Den
store konsentrasjonen med bjor-
negraver relatert til middelalderen
kan bety at bjernejakten og synet
pa bjornen som kultisk dyr var pd

16

sitt mest intense blant samene. Tro-
lig var bjornejakten en spesialisert
samisk jakttradisjon og godt eta-
blert og akseptert i grenseomradene
mellom samiske og ikke-samiske
samfunn (Svestad 2018). Det var
heller fi restriksjoner eller tabuer
knyttet ¢l det kultiske aspektet
ved denne formen for bjernejake
selv om misjoneringen var i gang
og den rituelle gravpraksisen rundt
bjernegravene méd ha foregitt uav-
brutt til 1500-tallet. Det var ikke
for den intensive misjonering blant
samene for alvor satte i gang utover
1600-tallet at vi ser en nedgang i
funnfrekvens pa de samiske bjorne-
gravene.

De yngste dateringene fra de sa-
miske bjernegravene relateres til ti-
den 1537-1900 evt og dateringene
kommer fra syv individer. Disse
bjernene konsentreres til Sor-Senja
og Ofotenomradet, mens en bjern
fra denne tiden relateres til Nord-
Trendelag fylke. Gjennom datering
av bjornebeinene fra de samiske
bjernegravene har vi en unik his-
torisk situasjon, at bjernegravene
i Skandinavia representerer Nord-
Europas lengste og dokumenterte
gravtradisjon, med sikker datering
fra eldre jernalder 300 evt og frem
til 1900-tallet.

Motiver i bergkunsten til bjorn
i huler og ur

Bjornen har hatt en betydelig rolle
for menneskene, helt fra de forste
sporene etter menneskelig boset-
ting, jakt og fangst pa Nordkalotten.

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



Gjennom hele steinalderen ser det
ut til at bjernen har vart jaktet
pa, og kanskje forst og fremst som
viktig kjottressurs pa viren der alle
deler av dyret har blitt ivaretatt og
brukt som fett, tenner og skinn.
Pi de eldste helleristningslokalite-
tene vi har i Skandinavia tidfestet
til tiden mellom 10 000-5500 fvt,
finner vi store naturalistiske dyre-
motiver. Her er flere avbildninger
av store bjernen spredt pa flere lo-
kaliteter i Nordland fylke (Helberg
2016). Dyremotivene er slipt inn i
hard granitt ved hjelp av andre ty-
per harde bergarter, og teknikken
skaper reliefflinjer som vises best i
sidelys om morgenen eller pa etter-
middagen.

Inn mot tidlig yngre steinalder
rundt 5500 fvt, finner vi hellerist-
ninger med hugde motiver. Disse
figurene er mindre enn de slipte
ristningene, der motivvalget er mere
variert og gjenspeiler et stort antall
mennesker, redskaper og dyr. For
menneskene ma det ha vert forun-
derlig 4 se at bjernen gikk inn i hi, i
huler og i urer og dermed ble borte
deler av aret, for si 8 komme tilbake.
Dette har kanskje ledet hen til my-
ter, sagn og fortellinger om bjornen
som vi i dag finner avbildet i berg-
kunsten gjennom hele steinalderen.

I yngre steinalder finner vi et
stort antall motiver av brunbjer-
nen enten alene eller sammen med
en bjerneunge i kombinasjon med
spor og hiplass. Her blir ogsd men-
neskene avbildet sammen med bjor-
nen i ulike jaktscener (se flere mo-
tiver fra www.altamuseum.no). Her

17

INGRID SOMMERSETH

finnes motiver som er flere tusen ar
gamle som viser bjernejakten, ikke
ulikt jakten slik den er beskrevet i
de etnografiske og skriftlige kildene
fra ny tid, fra den tiden da det var
kjent at samene jaktet pa bjern med
spyd. Pa helleristningene fra yngre
steinalder finner vi scener som vi-
ser hele jaktlag som samarbeider
og som star utenfor hiet, klare til &
drepe bjornen. Kan hende trodde de
at bjornen hadde en spesiell kraft,
en iboende 4ndelighet og at den var
av gudelig opphav og kunne bevege
seg mellom ulike verdener siden
den 1d i vinterdvale. Fasinasjonen
over bjernen har utvilsomt inspirert
menneskene til & avbilde dyret pé
bergene gjennom hele steinalderen
(Helskog 2012, s. 29).

I tusendrene for var tid oppherer
laging av bergkunst med hugde tek-
nikker pd bergflater i de nordligste
av omradene i Europa, og bjernen
som motiv blir ogsd helt borte. I
den siste fasen med bergkunst i nord
finner vi utelukkende okerfargede
hellemalinger som trolig har vert
utfort over en svert lang periode
giennom deler av yngre steinalder,
og som fortsetter som bergkunst-
tradisjon inn mot den eldre jer-
nalderen (Helskog 2012; Helberg
2016). Her finner vi sma figurer
malt under hellere og pa bergut-
spring men ingen bjerner er repre-
sentert som motiv. Hellemalingene
viser oftest til menneskelignende
strekfigurer og varianter av geome-
triske figurer og menstre. Det er
sveert sjeldent 4 finne dyremotiver
og de fa som finnes er motiver av

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



META 2021

Figur 4. Bjorn avbildet pd en slipt helleristning og ut fra hayde over havet er denne type berg-

kunst ansladtt til a veere opptil 10 000 dr gammel. Foto: Ingrid Sommerseth, UiT.

rein og elg slik som reinen pa den
nordligste  hellemalingslokaliteten
i Skandinavia, Lafjord i Nordkapp
kommune (Helberg 2016, s. 99).
Oppsummert er det sannsynlig at
bjern og ritualene og praksis rundt
fellingen har hatt stor betydning i de
nordlige jakt- og fangstsamfunn fra
10 000-1700 fvt. Trolig oppfattet
menneskene bjernen som mektig
og et dyr som man matte respektere
og derfor knytte rituelle handlinger
til det slik vi ser det i bergkunsten
i tiden for 1700 fvt. Funnet og da-
teringen av det enslige bjornebeinet
fra Hoveya i Nordland datert til

18

1100 cal fvt kan muligens settes i
sammenheng med brunbjernenes
status i de eldre jakt- og fangstsam-
funnene i nord, men tangerer ikke
helt tid med de yngste helleristnin-
gene fra denne perioden. De yngste
bjernemotivene i bergkunsten som
vi kjenner til i Nord Norge finner
vi i form av tre smé bjornefigurer pa
Amtmannsnes i Alta, relatert til pe-
riode 1V, 2700-1700 fvt (Helskog
2012, s. 170).

Funn av en sikker bjernegrav fra
Tjeldeya i Ofoten som er "“C-datert
til 300 cal evt viser likevel tl en
sveert gammel samisk gravpraksis og

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



rituell behandling av bjernen, noe
som gjor det sannsynlig at de histo-
riske og etnografiske beskrivelsene
av jakten tydeliggjor slutten av en
lang tradisjon ved 4 hedre akkurat
dette dyret. De samiske bjornegra-
vene er i dag Nord-Europas lengste,
dokumenterte gravtradisjon, da-
tert fra eldre jernalder og frem til
1800-tallet. Bjornejakten og grav-
tradisjonene fortsatte lenge etter at
samene mgtte misjonarene og lenge
etter at kristendommen for alvor ble
innfert i de samiske samfunnene
mot slutten av 1700-tallet.

Bjornens kosmologi i
landskapet

Det finnes mange beretninger og
nedtegnelser som gir gode beskri-
velser av selve bjernejakten og ri-
tualene rundt begravelsen og den
samiske bjornekulten. I de norske
misjonsberetninger fra 1700-tallet
kommer det frem at man tok vare pd
bjernebeinene til jaktguden Leibol-
mai, for jaktlykke og respekt. Serlig
er behandlingen av bjernebeinene
av arkeologisk interesse, fordi det er
disse som blir gjenfunnet i ur og hu-
ler. En ny osteologisk gjennomgang
av bjernebeinene vil med sikkerhet
kunne si om bjornebein ble margs-
paltet eller ikke, slik det hevdes at
de ble i tidligere arbeid med bein-
materialet (Myrstad 1996). Si langt
viser det seg at det er fi bjornebein
som er pavirket av mennesket ved
margspalting, noe en ny gjennom-
gang av de atte individene pé Seines
i Narvik viser. Det eneste margspal-

19

INGRID SOMMERSETH

tede beinet som ble funnet fra den-
ne konteksten er i dag artsbestemt
til rein, noe som er mere naturlig i
forhold til de kulturhistoriske tra-
disjonene da marg fra reinbein var
viktig for kosten. Likevel skal vi
ikke se bort fra at det kan ha vart
utovd regionale skikker rundt be-
handlingen av bjernebein, men de
skriftlige kildene viser i all hovedsak
til at beinene matte behandles med
respekt og sees pd som en helhet i
forhold til bjernens anatomi. Noen
kilder er tydelig pa at beinene ikke
mitte knekkes eller adelegges, og de
skulle begraves etter bestemte reg-
ler (Fjellstrom [1755] 1981, s. 30).
Selv dikterpresten Petter Dass be-
skriver dette ritualet i Nordlands
Trompet fra 1739: (...) Naar kiodet
af Biornen frembare paa fad. Han
samler Ryg-Raden og skankene lang.
Ja alle hans been, og med siungende
sang Begraver dem ned i en hule,
(...

Den samiske mytologien og de
religiose tradisjonene har vert mye
forsket pa i ulike fagdisipliner, og
det er en konsensus blant forskere
pi at det finnes regionale variasjo-
ner rundt utevelsene av gravritua-
lene bade til bide mennesket og
bjernen, men at andelighet og det
religiose verdensbildet folger en
felles struktur i hele Sdpmi (Svestad
2018, s. 14). I tillegg til bjernegra-
vene er det registrert 400 samiske
graver for mennesker, datert fra
1000 fvt og frem til 1700-tallet.
Disse gravene ligger ogsa langs kys-
ten, gjemt i steinurer og i hulrom
under store steinblokker eller med

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



META 2021

en enkel jordbegravelse utenfor
de kristne kirkegirdene. Lokalise-
ringen av gravene har en viktig fel-
lesnevner for bide mennesket og
bjernen i den samiske mytologien,
og ritualene rundt gravleggingene
gir et godt innblikk til samisk reli-
gionsforstelse og verdensbilde der
begge parter er likeverdige (Schan-
che 2002; Svestad 2018).

Gravplassenes betydning i land-
skapet er ikke bare et resultat av
menneskeskapte spor ved at det
er lagt ned bjernebein i urene og
i hulrommene, men gravene ma
ogsd forstas som en kulturell verdi
som gir landskapet innhold. Hele
naturen fungerte som et helhetlig
kosmos, og gravritualene eller ofrin-
gene kunne derfor finne sted ved
egnede fjell, i urer og i huler under
steiner, pa fjelltopper, i myr, ved fos-
ser, i sjoer og kilder og ved levende
trer (Manker 1957). Oppfattelsen
av landskapet som hellig var derfor
sentralt, og de hellige stedene ligger
som regel i tilknytning til omrader
hvor de har bodd folk, og steder
hvor man flyttet med reinflokkene,
jaktet og fisket (Hultkrantz 1985,
s. 25-20).

I den tdlige samiske verdens-
anskuelsen og andelighet ble natu-
ren oppfattet som besjelet. Ander
hersket over alle viktige steder ute i
naturen som omfattet dyr, vekster,
elver, vann, sjeer og fjell. Visse ste-
der ble sett pd som serlig betyd-
ningsfulle og hellige, og slike ste-
der kunne tjene til som kultplasser
(Manker 1957). Dette beror pa at
man trodde at landskapet og natu-

20

ren rommer andre makter og per-
soner enn bare mennesker, og de
andre maktene kan vare forfedre,
gode og onde dnder og guder som
man md forholde seg til. Noen av
de andre har man hatt et byttefor-
hold til mens andre har man bare
vist respekt for gjennom vare- og
talemdte. Disse spesielle stedene
som rommet de andre i landskapet
avkrevde respektfylte handlings-
menstre (Jernsletten 2009).

I det samiske spraket er det spe-
sielle ord og stedsnavn som viser til
steder og omrader som avkrever res-
pektfylte handlingsmenstre, og slike
steder i naturen kan ofte vare knyt-
tet til bjernegravene som for eksem-
pel Helligtinden (Bassevdrri, SaN.)
pa Tjeldoya som rager 948 meter
over havet og ligger rett ovenfor
der bjernegraven ligger. Fra en an-
net muntlig kilde er det registrert en
fjellside med Saivoportal rett ved en
av bjernegravene som ligger in situ i
Vesteralen. Dette er en spesiell fjell-
formasjon som har en portlignende
form og som tolkes som en vei inn
til en annen verden og anses som
hellig. Det er flere steder i naturen
som kan regnes som en Saivoplass,
som for eksempel fiell, innsjoer og
vann, men alltid et sted hvor det fin-
nes hjelpende skytsander og en ver-
den man kunne komme til hvis man
hadde levd rett og ofret til Saivos
@zre (Leem 1975 [1767]; Manker
1957; Salmi et al. 2015). Mange
av de andre bjernegravlokaliteter i
Nord-Norge ligger ofte i narheten
av en sieide, som en spesiell stein-
formasjon som man hedret for god

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



jaktlykke eller for & sikre godt ver
eller gode forhold for tamreinflok-
kene. Slike steder er ikke uvanlig og
var en viktig pAminnelse om at man
skulle respektere de lokale andene
og ikke glemme hegyere makters til-
stedevarelse. Denne kategorien eller
typen samiske kulturminner lar seg
ikke tidfeste og er kjent i de skrift-
lige kildene fra 1500-tallet (Som-
merseth 2009, s. 59).

Bjornenes kosmologi i kildene

Steinurene som gravsted for bjor-
nen var ment & fungerer som dpne
passasjer til de ulike verdener, som
himmelen eller til dedsriket og kan
hende hvis man ser nermere pd
gravenes lokalisering er disse ogsd
knyttet til landskapselementer som
Saivo enten de ligger ved fjell eller
ved fjordene eller vann. Bjornens
naturlige vintersgvn kan vare en
mange grunner til at den ble be-
traktet som et dyr med hemmelig-
hetsfull kraft, et dyr som ble borte
om vinteren for sd & komme tilbake
til liv ndr sommeren kom. Alle
hulrommene og &pningene i urene
kunne vere egnete steder for reiser
og for transformasjoner mellom de
ulike verdenene (Myrstad 1996,
s. 66-67; Svestad 2018, s. 26). Et
annen forklaring er at valgt grav-
plass for bjorn har store likhetstrekk
med hiplassen, at man gnsket 4 fore
bjernen tilbake til stedet hvor den
ble fodt. Et dominerende trekk ved
gravene er at beinene alltid ligger
tort og luftig, og aldri i fuktig jord,
og grunnen til dette kan bety at det

21

INGRID SOMMERSETH

var viktig at beinene skulle holdes
torre slik at de var egnet for en me-
taforisk forflytning mellom de ulike
verdener. Tolkningene mellom ei ur
og naturlig hiplass trenger ikke std
i motsetning til hverandre, men gir
utfyllende beskrivelser av kriterier
for valg av gravsted.

Bjornen er ofte et dyr som er
avbildet pd Goavddis, den samiske
trommen, og da i relasjon til de an-
dre gudene og andre dyr som er av-
tegnet pa trommeskinnet. For jakt
og andre viktige hendelser brukte
man trommen for 4 pikalle gudenes
velvilje, og det var alltid pakrevd a
radfore seg ved hjelp av trommen
for man skulle ut pa bjernejake
(Schefferus 1956 [1673], s. 255).
Bildene pa de samiske trommene er
tolket til & representere et mikrokos-
mos av det samiske universet, men
trommene i Sdpmi varierer stort i
utforming og motivvalg. De fleste
av trommene er gjengitt av mis-
jonarer som igjen gjorde sine for-
tolkninger noe som har fert til flere
varianter avtegnet i skriftlige kilder
(Friis 1871). Hvilke figurer som er
representert avspeiler ogsd de ulike
regionale tradisjonene. Likevel er
det flere indikasjoner pé at bjernen
og guden Leibolami tilhgrer samme
kosmologiske niva da disse to er av-
bildet vandrende sammen pi noen
av trommene. | Friis gjengivelse
fra 1871, s. 31, finner man flere
fortolkninger av trommene, og pa
tromme nr 1, som opprinnelig var
avtegnet av Thomas von Westen,
forklares Leibolami som selveste
«bjerneguden».

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



META 2021

Guden Leibolami er regnet som
en jordisk gud som var en viktig
skogs- eller jaktgud og var ansett
som bjernens beskytter. I en avskrift
av Neargymanuskriftet fra 1723
kommer det frem at god jaktlykke
avhang av et godt offer til guden Lei-
bolmai, og offeret var da jaktredska-
pene som pil og bue. I samme kilde
beskriver misjonaren Johan Ran-
dulf, som bodde pd Nergy i Nord-
land i tiden 1718-1727, at bjernen
ogsd ble omtalt som Guds hund.
Det var serlig viktig 4 fa tillatelse
til 4 felle bjernen og valg av offer til
denne jaktguden var viktig for ikke
4 bli revet ihjel slik som Schefferus
beskriver det (1956 [1673], s. 255).
Bjornen og guden Leibolami finnes
ogsa avbildet pi flere av trommene
i Friis gjengivelse, enten alene eller
sammen med gudene som pé trom-
me nr 2, nr4, nr 7, nr 8 og nr 10 et-
ter Friis egen nummerering (1871,
s. 31-46). P4 tromme nr 7 i samme
bok ser vi bjernen vandre i noe som
er tolket som granskog sammen
med sin beskytter guden Leibolmai,
begge pa vei mot det hellige offer-
berget Saivo. De opprinnelige tolk-
ningene av denne spesifikke samiske
trommen var gjort av misjonaren
Knut Leem i boken Finmarkens
Lapper fra 1767. I dag er det funnet
flere trommer enn det som gjengis i
Friis skrifter og nye fortolkninger er
lagt til, men det som er interessant
er at bjernens viktige posisjon vises
pa trommene.

I nyere tids kilder hvor samene
selv forteller, kommer det frem at
respekten for bjornen var stor, men

22

ikke betingelsesles (Turi 1917,
1931; Edsman 1994; Ryd 2007).
Bjornen ble ansett som sterk, men
ikke slu og heller ikke sarlig lur. I
flere av Qvigstads (1928, s. 1-28)
nedtegnelser over samiske eventyr
og sagn fra Troms og Finnmark blir
det hele tiden fremhevet hvordan
reven alltid lurte bjernen selv om
den alltid var den sterkeste. I boka
«Samer berittar» (Ryd 2007, s. 173)
fortalte Nils Tolja at da han var ung
gutt, tidlig pa 1900-tallet, ble det
snakket om at bjernen var lat fordi
den gikk i hi for & sove om vinteren,
og at det var trolldom som gjorde
at den ikke fros ihjel. Andre histo-
rier handlet om respekt for dyret og
at det ble ansett som et individ helt
fra gammelt av, nir den bare fikk
mulighet til & samarbeide med men-
neskene. Lignende fortellinger fin-
ner vi i kildene fra 1700-tallet der
hensynet til bjernen og den plass
sammen med menneskene gjenspei-
les i jakttradisjonene, seremoniene
og i begravelsesritualene.

Bjernen som hgrer og
forstar alt!

Bjornen blir kalt for Guovza (SaN),
Biernna (Sal) og Duvrie (SaS) i
de ulike samiske sprikene, men er
et navn som det er best & unngd &
bruke i det daglige, for ikke negativt
& pakalle bjornens oppmerksomhet.
I folge de eldre etnografiske og
skriftlige kildene blir det fremhevet
at bjernen kunne here og skjonne
alt som foregikk rundt seg, den for-

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



sto menneskenes sprik. Derfor kun-
ne man aldri snakke om bjornen
ved dens egentlige navn og valgte
heller omskrivninger og metaforer
for & lure bjernen (Gaski 2020). En
metaforisk sprakbruk viser til en rik
samiske spriktradisjon og er viktig
i joiken, og den vises tidligst i den
licterere tradisjon der gamle sa-
miske myter, sagn og dikt flommer
over av hentydninger og symboler
som skal forstis som noe mere med
flere hentydninger (Gaski 2020,
s. 14). Bjornen matte ikke hore om
alle planene som forela for jakten
begynte, og man skulle heller ikke
snakke heyt om hvordan jaktbyt-
tet skulle deles da det kunne fore
til at bjernen ville skade den som
var mest gradig (Fjellstrom [1755]
1981). I det samiske spraket er det
ellers et rikt og presist mangfold pa
dyrenes variasjon og beskaffenhet,
mens metaforene pd bjernen skal
virke tilslorende men likevel vere
forstaclig for den som lytter slik at
bjernen ikke skal forsta.

De samiske kallenavnene og me-
taforene pa bjernen varierer og er
brukt forskjellig fra en region til en
annen, og kildene viser til mange
navn som er brukt pd bjernen, for
eksempel; Addja (bestefar), Ahkku
(bestemor), Dirffot (den torvlig-
nende), Muodda (den gamle pel-
sen), Basse-vdise (det hellige viltet),
Ruomse-gillis (mosegubben), Suo-
hkat (den tykkhérete) bare for & ne-
vne noen (Rheen 1671; Fjellstrom
[1755] 1981; Friis 1871). Samtlige
navn beskriver bjernen som godslig
og trivelig og som en ner gammel

23

INGRID SOMMERSETH

slektning til tross for sin fryktinn-
gytende styrke. De ulike metafore-
ne og navnene som er gitt bjernen
kjenner vi fra kildene fra 1700-tal-
let, og navnene har i alle fall to for-
mal. Det ene er 4 skjule jaktplanene
menneskene hadde nar de skulle
forberede og gjennomfere jakten.
Det andre er 4 knytte bjernen til fa-
milien og samfunnet som en slekt-
ning. Dette var kanskje spesielt
viktig for 4 tilfredsstille gudene, og
serlig jaktguden Leibolmai som ri-
det over viltet og over jegerens mu-
lighet til & skaffe mat (Leem 1767,
s. 413).

Hos mange andre nordlige folk i
Arktis har bjernen vert ansett som
likeverdig i forhold til menneskene.
Selv om bjernen ble jaktet pi var
det ikke bare ferdighetene til jegeren
som spilte inn ved felling, men like
viktig at bjernen av fri vilje overgir
seg til jegeren si menneskene kan
fi den maten de trengte for a leve
(Edsman 1994). Andre steder igjen
har bjernen en viktig rolle som
opprettholder av orden i det store
kosmos og navnet Arktis kommer
av det greske ordet «arktus» som ig-
jen refererer til bjernen og det store
stjernebildet pa himmelen Ursa Ma-
jor som er Store bjorn.

I norsk folketro finnes det ogséd
utallige sagn og fortellinger, og bjor-
nen er det dyret som gir igjen i de
fleste eventyr og fortellinger. I den
norske spriket finner vi lignende
metaforer og navn brukt om bjer-
nen som referer til den trivelige og
koselige dyret: Bamse- bra- kar, be-
stefar, bingse, gubben, bestefar i lia

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



META 2021

og den pelskledte. Lik de samiske
fortellingene blir bjernen ofte lurt
av reven i de norske eventyrene, og i
det kjente eventyret om «Kvitebjorn
kong Valemon» (folkeeventyr.no)
blir bjernen forvandlet til en prins.
Dette eventyret har mange likheter
med sagnet fra Lycksele (Liksjoe,
SalU) som Fjellstrom (Fjellstrom
[1755] 1981, s. 15) skrev ned, om
de tre bredrene som har en soster
som remmer og bor sammen med
bjornen. Felles for alle folk som
jaktet pa bjernen i de cirkumpo-
lare omradene, er at en den net stor
respekt og den ble jaktet pa fordi
den ogsd var en viktig matressurs,
serlig om viren. Bjernen har der-
for fylt mange flere roller, bide som
matressurs, som kultisk dyr som
kunne gi jaktlykke til samfunnet og
ikke minst heder til familien og je-
gerne.

Spor etter bjernekultus pa
1700- og 1800 tallet

I Ofoten, Vesterilen og Ser-Troms
er det registrert og dokumentert
15 bjernegraver med tilsammen 19
bjerneindivider, noen graver lig-
ger intaket i naturen, andre finnes i
magasinene og to er sannsynliggjort
etter muntlige og skriftlige kilder.
I tillegg er det to lokaliteter i Ves-
teralen som enna ikke er utforsket
og ma befares etter tips og muntlige
kilder. Den store konsentrasjonen
med bjernegraver i Ofoten er spe-
siell, og utgjer 45 prosent av alle
bjernegravlokalitetene i  Norge.
Spersmilet er hva dette kan skyldes?

24

Var bestanden av brunbjern ekstra
stor i disse omrddene i historisk
tid? Har jakttradisjonene og den sa-
miske gravskikken vert sterkere her
gjennom tid? Eller har disse gravene
vert bedre gjemt og dermed fit lig-
get i fred frem til i dag?

Bjornegravene i Ofoten ligger
spredt i denne delen av Nord-Norge;
fra Tysfjord i ser med tre gravfunn,
via Narvik med ei grav, til Vester-
ilen og Tjeldsund der det er funnet
fem graver og til nordre Nordland
med Skanland, Lavangen og ser-
lige deler av Senja med fem graver.
Denne regionen er ogsi representert
med seks av de yngste '“C-daterte
gravene som er funnet, og vitner
om at den rituelle tradisjonen med
bjernegraver varte lenge etter at
samene var kristnet. Tidsspennet
er stort for denne regionen der den
eldste graven fra Tjeldoya, som
nevn tidligere, dateres til romertid
300 evt og like ved i samme om-
ride har vi en grav som er datert il
1700-tallet.

Ved girden Djupfest i Tjeldsun-
det ble det under siste verdenskrig
funnet ei samisk urgrav med men-
neske i. Fra gamle brev i arkivet pa
museet kommer det frem at hode-
skallen fra denne skjelettgraven ble
sendt til Anatomisk Institutt i Oslo
i 1945. Resten av skjelettet ble lig-
gende igjen i graven og ikke gjen-
funnet for 12 ar senere. Da det ble
bygget riksvei her i 1957, ble restene
av urgraven underspkt av arkeolog
Povl Simonsen ved Tromse Museum
og han bekreftet at det dreide seg

om et delvis bevart skjelett som 1a

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



under ei stor steinblokk i ura (Som-
merseth 2020). Skjelettet var dekket
med never, i likhet med mange an-
dre samiske urgravene og knyttes til
en samisk gravskikk (Svestad 2018,
s. 17). Simonsen observerte ingen
funn utover beinene, og som han
selv formulerer; “oldsaker fandtes
ikke”. 1 dag mener man denne gra-
ven kan relateres til 1000-tallet, siste
del av vikingtid, en antakelsen som
stottes av sammenlignbart materiale
og nyere forskning pi de samiske
urgravene (Schanche 2000; Svestad
2018).

I tillegg til denne omtalte urgra-
ven ble det ogsd observert ei bjerne-
grav like i nzrheten av menneske-
graven. Familien som bodde pa
Djupfest hadde gjennom flere ar
samlet sammen bein som 1a spredt
utover i terrenget i ura. Knoklene
ble levert inn til Tromse Museum i
1994 og beinmaterialet bestir av et
individ og '“C-datert til 1500 —1600
tallet. Ved en ny registreringsrunde
i forbindelse med et veiprosjekt
(Hélogalandsveien) ble det funnet
et lite hulrom med oppmurte flate
steiner inne i huleapningen, og den-
ne tolkes som hulrommet der denne
bjernen en gang var blitt begravet
(Sommerseth 2018, s. 31). En tett
relasjonen mellom menneskegraver
i ur og bjernegraver er ikke uvanlig
og slike gravsteder er kjent fra flere
steder i Nord-Norge som for eksem-
pel pa Spildra i Nord-Troms og ved
Melhustjonna i Nord-Trendelag,
pa steder i landskapet som avkrev-
de respektfylte handlingsmenstre
(Sommerseth 2018, s. 31). Duali-

25

INGRID SOMMERSETH

teten ved dette gravfenomenet er
tidligere diskutert og det viser seg
at bade menneske- og bjornegra-
vene har mange sammenfallende
fellestrekk. De kan vere flere tusen
ar gamle og de opptrer i de samme
periodene og derfor antatt 4 ha en
samtidig opprinnelse men relatert
til ulike steder i nord (Svestad 2018,
s. 24).

Fra muntlige kilder kjenner vi til
at bjernebegravelser ble praktisert
i Vesteralen helt frem til begynnel-
sen av 1800-tallet (Bjornson 1916).
Vesterdlen sammen med Tysfjord og
Ser-Troms befinner seg i et geogra-
fisk omrade hvor vi finner syv av de
aller yngste “C-daterte bjornegrave-
ne i Norge. I en statistikk over antall
felte bjern i Norge fra historisk tid
fra rundt 1850 var det felt 60 brun-
bjerner ut fra en estimert bestand pa
3000 individer (rovdata.no). Den
mest omtalte historien om en bjor-
nejeger i nord er den om sjgsamen
Ane Anesen (1745-1811). Han
skal ha felt over hundre bjorner
som autorisert jeger (Borgos 2020).
Utover 1700-tallet var det i mange
omriader vanlig 4 ha ei ordning
om «bjennskatt», der samer kunne
skattlegge norske bumenn som be-
taling for tjenester. Det blir fortalt
at innkrevingen skjedde ved at bjor-
nejegeren rodde med en liten bét i
fjordene fra gird til gird med den
skutte bjernen i robaten. Dette som
en piminnelse om bjerneplagen, og
for & vise at jegeren kunne sine sa-
ker ved 4 felle bjern. Det store an-
tall med bjernegraver her kan kan-
skje ogsa forklares med at det var en

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



META 2021

Figur 6. En bjern som angriper en rein? Bjernehodet er plassert i reinens skulderparti. Over
bjernen er det to bjernespor med klar. Motivet kan ogsa tolkes som en symbiose mellom rein og
bjern der begge dyrene blir oppfattet som like viktig for menneskene. Helleristningen er nylig fun-
net pd Isnestoften i Alta kommune, datert til 5000—4000 BCE. Foto: Ingrid Sommerseth, UiT.

stor bestand i Nord-Norge utover
1500-tallet, som bekreftes i kildene
til presten Peder Claussgn Friis (1545—
1614). Hans beskrivelser av natur og
folkeliv i Norge er fra hans samtid.
I avsnittet om Lofoten og Vesteralen
heter det: « (...) saa mange biorne at
ei ere saa mange i nogit len i Norig, oc
giore stor skade, serlig pd queg, men
ocsaa paa fisk oc tran. Thi hand ri-
fuer fisk ned aff deris fiskehjalde (...)»
Sé en organisert bjornejakt av kyn-
dige jegere var sannsynligvis sett pd
som en ngdvendighet (Storm 1881,
s. 375)

26

I Djupfjorden i Vesterdlen finnes
det en stor steinblokk som blir kalt
for Anesteinen, av navnet oppkalt et-
ter den beremte bjornejegeren Ane.
Under den store steinblokken 14 det
flere bein som lokalbefolkningen og
etterkommere viste om, og det knyt-
tes mange historier til disse beinene
(Andersen 1993). Bjornebeinene er
osteologisk undersokt og de kom-
mer fra en bjern og i tillegg var det
noen fi reinbein. Opprinnelsen til
stedet og navnet var angivelig at
bjernejegeren Ane sloss med en stor
bjorn rett ved denne steinen. Ane

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



klarte til slutt & felle bamsen etter &
ha blitt skadet i ansiktet av bjerne-
kloa. Dette var et merke han skal ha
biret som hederstegn for resten av
livet. Tre nye "“C-dateringer av skje-
lettet bekrefter at denne bjernen ble
felt pd slutten av 1700-tallet i den ti-
den Ane var en virksom bjornejeger.
I dag finnes det flere lokale for-
tellinger om hvorfor beinene hadde
blict lagt under Anesteinen, og flere
knyttes til en prakeisk forklaring
som at kjottet fra bjornen berget
jegeren og hans familie gjennom en
lag vinter. En annen historie gar ut
pa at bjernen ble felt og gjemt under
steinblokken for at bygda skulle ha
et praktisk og tilgjengelig forradsla-
ger over vinteren (Andersen 1993).
Begge versjonene kan avkreftes da
det ikke ble funnet kutt- og skje-
remerker pa beinene eller spor etter
margspaltede bein.
Utover  1800-tallet
fortellingene og kunnskapen om
de mange gravene og det kommer
andre alternative forklaringer pa
hvorfor det ligger bjernebein i hu-
ler og urene. De religiose og ritu-
elle tradisjonene endres til prakriske
forklaringer slik som eksemplet fra
Vesterdlen viser. Det florerer med
moderne historier om at bjernene
ble begravet som forradslager, at
de var fanget i hulene som folge av
skogbrann eller at de sultet ihjel i
hulene. Slike historier er mange, og
serlig langs kysten er tapet av kunn-

forsvinner

INGRID SOMMERSETH

skap, minner og tradisjoner rundt de
samiske urgravene en konsekvens av
fornorskning utover 1800-tallet.
Bjornebeinene fra Anesteinen
som er datert til slutten av 1700-tal-
let ble trolig lagt der i trid med de
gamle samiske skikkene, for & hedre
og respektere bamsen og for 4 fornye
jaktlykken til tross for at misjons-
virksomheten var intens. Bjorne-
gravlokaliteten i Djupfjorden skiller
seg ikke ut fra resten av materialet
og denne graven viser til de samme
rituelle praksisene ved plassering og
behandling av bein samt lokalisering
i likhet med de langt eldre lokalitete-
ne fra jernalderen og middelalderen.
Det fortelles at da Ane 14 pa det siste
herte han bjernen krafse pa veggen
utenfor boligen sin: «Ni far han
vere», sa den gamle bjornejegeren.
I dag er Anesteinen et yndet turmal
med spektakuler utsikt, og stedet
ivaretar en rik samisk historie med
mange lag i likhet med de ovrige
bjernegravene i Skandinavia.

Ingrid Sommerseth er forsker med
doktorgrad i arkeologi ved Norges
arktiske universitetsmuseum, UiT. Hun
arbeider med forvaltning og forskning
pa bergkunst i Nord-Norge, og har et
pagaende forskningsprosjekt om de
samiske bjernegravene i nord. E-post:
ingrid.sommerseth@uit.no

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



META 2021

Referenser

* Andersen, Oddmund [1991. Rapport fra registrering pd Seines i Narvik kommune.
Upublisert kulturminnerapport Norges arktiske universitetsmuseum, UiT

* Andersen, Oddmund 1993. Rapport fra registrering av Anesteinen, Sortland kommune.
Upublisert kulturminnerapport Norges arktiske universitetsmuseum, UiT

* Bjgrnson, Inga 1916. Dundor-Heikka og flere lappers historier fortalt av dem selv.
Optegnelser fra Ofoten. ALB, Cammermeyers forlag, Kristiania

* Borgos, Johan 2020. Samer ved storhavet. Orkana forlag, Stamsund

* Dalen, Hakon & Frafjord, Karl 2020. Rapport fra undersekelse av brunbjern fra Défjord i
Karlsey kommune. Upublisert rapport, Norges arktiske universitetsmuseum, UiT

* Dass, Petter 1992 [1739]. Nordlands Trompet eller Beskrivelse over Nordlands Amt. Oslo, J/M
Stenersen forlag

* Dunfjeld—-Aagard, Lisa 2005. Sersamiske kystomrdder. Tolkning av samisk tilstedeverelse i
Ytre Namdal. Upublisert hovedfagsoppgave i arkeologi. Norges arktiske universitet, UiT

* Edsman, Carl-Martin 1994. Jdgaren och makterna. Samiske och finska bjérnceremonier.
Dialekt- och folkeminnearkivet i Uppsala

* Fjellstrom, Pehr 1981 [1755]. Kort berdttelse om Lapparnas bjorna-fiange Samt deras der
wid brukade widskeppelser. Norrlanska Skrifter nr. 5, Facsimilieutgava, Umea

* Friis, Jens Andreas 187 1. Lappisk Mythologi. Eventyr og Folkesagn. Christiania

* Gaski, Harald 2020. Myths, Tales and Poetry. From Four Centuries of Sami Literature.
Gaski, Harald (ed.). An Anthology. CalliidLégadus 2020

* Helberg, Bjorn Hebba 2016. Bergkunst nord for Polarsirkelen. Tromse Museums skrifter
XXXVI, Orkana Akademisk

* Helskog, Knut 2012. Samtaler med maktene. En historie om verdensarven i Alta. Tromsg
Museums skrifter XXXIII, Norges arktiske universitet, UiT

« Hultkrantz, Ake 1985. Reindeer nomadism and the religion of the Saamis. Backman,
Louise and Hultkrantz, Ake (eds.). Saami Pre-Christian Religion. Studies on the oldest traces of
religion among the Saamis. Almqvist & Wiksell, Stockholm. s. 10-28

* Jernsletten, Jorunn 2009. Bissie dajve. Relasjoner mellom folk og landskap iVoengel-Njaarke
sijte. Doktorgradsavhandling i religionshistorie ved Norges arktiske universitet, UiT

* Leem, Knud 1975 [1767]. Beskrivelse over Finnmarkens Lapper, deres tungemdl, Lenemaade
og forrige Afgudsdyrkelse. Efterord av Asbjern Nesheim, Kabenhavn

* Manker, Ernst 1957. Lapparnas heliga stdllen: kultplatser och offerkult i belysning av Nordiska
museets och landsantikvariernas fdltundersokningar. Acta Lapponica. XlII Nordiska Museet,
Stockholm

* Myrstad, Ragnhild 1996. Bjernegraver i Nord-Norge. Spor etter den samiske bjernekulten.
Upublisert hovedfagsoppgave i arkeologi. Norges arktiske universitet, UiT

* Niurenius, Olaus Petri 1645. Lapland eller beskrivning 6ver den nordiska trakt, som lapparne

28

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



INGRID SOMMERSETH

bebo i de avlagsnaste delarna av Skandien eller Sverige. Bidrag til kinndom om de svenske
landsmdlen ock svensk folkeliv. Wiklund K. B. (red.). XVII:4, Uppsala 1905

* Petersen, Theodor 1940. En bjernegrav. Trekk av lappisk folketro. Viking. Tidsskrift for
norren arkeologi, Bind IV, Oslo. s. 153—167

* Qvigstad, Just 1928. Lappiske eventyr og sagn fra Troms og Finnmark. Institutt for
sammenlignende kulturforskning. Serie B: skrifter X. Oslo

* Rheen, Samuel 1671. En kort relation om Lapparnes Lefwarne och Seder, wijd-Skiepellsser,
sampt i mdnga Stycken Grofwe wildfarellsser. De Svenska landsmdlen och Svens Folkeliv.
Wiklund K. B. (red.). XVII:1. Uppsala 1897

* Ryd,Yngve 2007. Ren och Varg. Samer berdttar. Natur och Kultur, Stockholm

* Schanche, Audhild 2000. Graver i ur og berg. Samisk gravskikk og religion fra historisk tid til
nyere tid. Davvi Girji OS, Karasjok

* Salmi, Anna-Kaisa, Aikis, Tina, Fjellstrom, Markus & Spangen, Marte 2015. Animal

offerings at the Sami offering site of Unna Saiva. Changing religious practices and human
—animal relationships. Journal of Anthropological Archaeology, 40.s. 10-22.

* Schefferus, Johannes 1956 [1673]. Lappland. Oversdttning frdn latin av Henrik Sundin.
Granskad og bearbetad av John Granlund, Bengt Low och John Bernstrom. Utgivare Ernst
Manker.Acta Lapponica VIIl. Nordiska Museet, Stockholm

* Solsten, Ann-Kristin 2016. Samiske bjernegraver — deres utseende og plassering i landskapet.
Upubliserad kandidatuppsats i arkeologi, Uppsala Universitet

* Sommerseth, Ingrid 2009. Villreinfangst og tamreindrift i Indre Troms: belyst ved samiske
boplasser mellom 650—1923. Doktorgradsavhandling i arkeologi ved Norges arktiske
universitet, UiT

* Sommerseth, Ingrid 2018. Samiske kulturminner og kulturhistorie langs Hdlogalandsveien.
Rapport fra Halogalandsvegprosjektet 2015-2016. Sametinget

* Sommerseth, Ingrid 2020. Bjgrnejakt og samisk gravtradisjon. Ottar 5:2020, Nr.
333-Argang 66.UiT Norges arktiske universitetsmuseum, s. 32—42

* Storm, Gustav 1881. Om Peder Claussen Friis og hans skrifter: Indledning til den norske
historiske Forenings Udgave af hans Skrifter. Kristiania

* Svestad, Asgeir 2018. Entering other realms: Sami burials in natural rock cavities and
caves in northern Fenno-Scandinavia between 900 BC and AD 1700. Bergsvik, Knut
Andreas and Dowd, Marion. (ed.). Caves and ritual in medieval Europe AD 500—1500, Part I:
Northwestern Europe, Oxbow book. United Kingdom s. 13-31

* Turi, Johan 1917. Muittalus Samid Birra. En bok om Lapparnas Liv. Demant-Hatt, Emilie.
(red.).Wahlstrom & Widstrand, Stockholm

* Turi, Johan 1931. Frdn fjdllet. C.W. K. Gleerups Forlag, Lund

« Aikas, Tiina, Puputti, Anna-Kaisa, NUfez, Milton, Aspi, Juoni & Okkonen, Jari 2009. Sacred
and Profane Livelihood: Animal bones from Sieidi Sites in Northern Finland. Norwegian
Archaeological Review, Vol. 42:2 s. 109—-122

29

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>





