
9

Den samiske bjørnekulten

Ingrid Sommerseth

The Sámi bear graves - archaeological traces related to burial customs and rituals in natural 
cavities: This paper aims to present an ongoing research project about the Sámi bear 
graves in Norway. The paper focuses on bear graves related to burial customs and rituals 
associated with cavities. It also addresses the fact that, as can be seen from the many Rock 
carvings, dated from 8000–2000 BCE, the bear was often portrayed as a vital and signi-
ficant animal to people in prehistoric times. The background to the project is the study 
of 30 bear burial sites known in Norway. In general, these date from 300 CE to early 
modern period, 1700s. This makes this burial custom one of the longest surviving burial 
traditions in Europe spanning almost two millennia.

Innledning 

Brunbjørnen var et fryktet og på sam-
me tid hellig dyr for samene, og den 
ble jaktet på ut fra flere behov og for-
mål. Bjørnen ble hedret for å få jakt-
lykke og for å sikre bjørnens tilbake-
komst og rettmessige plass i naturen. 
Tradisjonene rundt den samiske bjør-
nejakten er godt dokumentert både 
arkeologisk, etnografisk og gjennom 
sagn og muntlige fortellinger i Skan-
dinavia. Denne artikkelen skal ta for 
seg de arkeologiske sporene etter den 
samiske bjørnejakten i Norge. Her 

finner vi gravene i form av bjørnebein 
gjemt i naturlige hulrom i urene og 
under store steinblokker som oftest 
lokalisert langs kysten, på øyer og inne 
i fjordene. Depotene med bjørnebein 
i hulrommene i urene knyttes til sa-
misk førkristen tro og tradisjon, og 
inngår i en rituell praksis som define-
rer bjørnegravene som kulturell kon-
tekst (Petersen 1940; Myrstad 1996; 
Schanche 2002; Dunfjeld-Åagård 
2005; Svestad 2018; Sommerseth 
2020). Den samiske bjørnejakten er 
også omtalt i de eldre etnografiske og 
skriftlige kildene som beskriver jakt-

– arkeologiske spor til samisk historie og religion

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



META 2021

10

tradisjonene og de rituelle hand-
lingene. De tidligste kildene finner 
vi i de mange misjonsberetningene 
fra 1600 og 1700-tallet (Niure-
nius 1645; Rheen 1671; Schefferus 
1673; Dass 1739; Fjellström 1755; 
Leem 1767; Friis 1871). Utover 

1900-tallet dukker det opp munt-
lige kilder der mange av historiene 
er skrevet ned av andre eller fortalt 
av samene selv (Bjørnson 1916; Turi 
1917, 1931; Edsman 1994; Ryd 
2007; Borgos 2020).

Steinkjer

Bodø

Lofoten

Harstad

Tromsø

Alta

0 100km

Bjørnegravlokaliteter i Norge

Figur 1. Utbredelse av bjørnegraver i Norge. Et typisk landskapstrekk ved gravene langs kysten 
er at bjørnebeinene ligger under store steinblokker. Bjørnegrav i Nevelsfjord i Bodø kommune 
datert til 11-1200 tallet. Foto: Ingrid Sommerseth, Grafikk: Grafiske tjenester, Norges arktiske 
universitet UiT.

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



INGRID SOMMERSETH

11

Arkeologiske spor og datering

I Norge er det registrert 30 bjørne-
gravlokaliteter hvor det er funnet 
bein etter brunbjørn og spor etter 
rituell begravelse (Myrstad 1996; 
Sommerseth 2020). Bjørnebeinene 
i Norge er utelukkende funnet i 
steinurer med naturlige hulrom, i 
bergsprekker eller under store stein-
blokker langs kysten og i fjordene. I 
noen få av bjørnegravene finne man 
spor etter små steinmurer av flate 
steiner for å tette hulrommene som 
i gravene på Spildra i Nord-Troms, 
på Bunkholmen i Lyngen, Djupfest 
i Lødingen og under Ånesteinen 
i Vesterålen. Bjørnegraven på 
Melhustjønna i Overhalla i Nord-
Trøndelag skiller seg også ut fra de 
øvrige ved at denne var jordgravd 
og dekket med flate steiner plassert 
i et hulrom. Felles for alle bjørne-
gravene i Norge er at ingen er eller 
var dekket med tykke jordlag. Et an-
net viktig trekk med bjørnegravene 
i Norge er at veldig få er funnet i 
innlandet eller på høyfjellet. De få 
innlandslokalitetene som ikke vi-
suelt er direkte knyttet til havet er; 
Vuossogálvárri over Mattisdalen i 
Alta kommune, Skaiti like ved gren-
sen til Sverige, Rørmark i Sømna 
kommune og Melhustjønna i Over-
halla kommune, de to siste i sørlige 
deler av Helgeland og Nord-Trøn-
delag. Likevel har de fellestrekk med 
de andre bjørnegravene i Norge ved 
at de er funnet i små huler og i urer. 

I dag finnes det syv bjørnegraver 
med bein bevart in situ i naturen; 
ei grav i Vesterålen, fire i Nord-

Troms og to i Vest-Finnmark. Disse 
stedene er svært sårbare og de er 
automatisk fredet gjennom Kul-
turminneloven. Alle lokalitetene er 
skjermet og de følges særskilt opp 
av den samiske kulturminneforvalt-
ningen. Bjørnegravene på øya Spild-
ra i Nord-Troms er de eneste som er 
tilrettelagt med informasjonsskilt, 
men gravstedene er skjermet slik at 
besøkende ikke skal kunne forstyrre 
gravene. Her er tre av bjørnene som 
ligger in situ 14C-datert til tiden 
mellom 1000–1200 tallet (Myrstad 
1996).  

I Sverige er det registrert 17 bjør-
negravlokaliteter og de fleste er fun-
net i samiske skogsområder, knyttet 
til elver og vassdrag. Det er så langt 
14C-datert syv bjørneindivider fra 
ulike lokaliteter i Sverige til tiden 
mellom 800- til 1700-tallet, noe 
som korresponderer med det nor-
ske materialet. Disse lokalitetene er 
Karats i Jåhkåmåhkke, Nåttinäset i 
Arjeplog, Nedre Vapstsjön i Tärna, 
Gällholmen i Stensele, Värjaren i 
Frostviken og Grundskatan i Löv-
ånger (Solsten 2016). I Finland er 
det ingen kjente bjørnegraver rela-
tert til huler eller urer som defineres 
som samiske bjørnegraver. Det er 
imidlertid funnet tenner og frag-
menter av en bjørneskalle sammen 
med andre dyrebein og gjenstander 
ved sieidien i Näkkälä i Enontekiö 
kommune. Lokaliteten er en kjent 
samisk offerplass datert fra middel-
alderen og i bruk frem mot ny tid 
(Äikäs et al. 2009, s. 114). I Sve-
rige er det også funn av bjørneten-
ner og fragmenter av bjørnebein på 

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



META 2021

12

flere av de kjente offerplassene og 
bjørnebeinene blir funnet sammen 
med andre typer tamdyrbein som 
for eksempel rein (Manker 1957). 
En bjørnetann er nylig datert fra 
offerplassen Unna Saiva i Gällivare 
kommun til 540 –770 cal evt (Salmi 
et al. 2015) og viser til en samtidig 
relasjon med den tidlige samiske 
bjørnegravpraksisen.

De fleste bjørnegravene i Norge 
har blitt funnet ved tilfeldigheter og 
ved uhell, som under veibygging, 
boligbygging og etablering av kraft-
linjetraseer. Kun noen få er funnet 
gjennom forskningsinnsats og etter 
tips fra lokale kjentfolk. Den aller 
første bjørneskallen som ble sendt 
inn til Tromsø Museum ble funnet 
på Senja i 1911. Hodeskallen ble 
funnet i ei ur i bygda Lekangen, 
trolig under veiarbeid og dermed 
hadde anleggsarbeidet ødelagt bjør-
negraven. Lokaliteten er ikke kjent 
i dag og det er få kilder rundt fun-
nomstendighetene. Den fullvoksne 
bjørneskallen ble sendt til Tromsø 
Museum og den ble da tatt inn til 
zoologisk avdeling og ikke arkeolo-
gisk. Grunnen var at samiske bjør-
negraver ikke var definert som en 
arkeologisk kategori med tilknyt-
ning til en lang historisk tradisjon. 

Bjørnegraver i ur som arkeolo-
gisk kategori ble ikke forsket på og 
satt i sammenheng med tilsvarende 
samiske gravminner og gravtradis-
joner før etter midten av 1990-tal-
let (Myrstad 1996; Schanche 
2002). Beinprøve fra hodeskallen 
fra Lekangen er nylig 14C-datert 
og viser til perioden 1694–1917 

cal evt (se tabell 1). Bjørnen ble 
trolig lagt ned i ura etter gam-
mel samisk gravpraksis men mest 
sannsynlig felt ved brukt av nye 
jaktmetoder, som skytevåpen, som 
ble mere vanlig utover 1700-tallet 
(Sommerseth 2009, s. 262). Skall- 
en fra Lekangen er muligens av den 
yngste bjørnen vi har i samlingene 
på museet og den yngste som kan 
knyttes til den samiske jakttradi-
jonen med rituell begravelse i ur. 
Oppsummert ble mesteparten av 
bjørnebeinene nord for Rana sendt 
inn til Tromsø Museum i perioden 
1900–1980, og i dag finnes det 
bjørnebein fra 14 nordnorske lo-
kaliteter i universitetsmuseets sam-
linger. Beinmaterialet fra de øvrige 
bjørnelokalitetene i Norge befinner 
seg i samlingene på Vitenskapsmu-
seet ved Norges teknisk-naturviten-
skapelige universitet, NTNU og på 
gamle anatomisk institutt (Institutt 
for medisinske basalfag) Universite-
tet i Oslo og på et privat museum på 
Helgeland.

Tilsammen har vi registrert 44 
bjørneindivider, og det er stor va-
riasjon på antall bein og tenner 
som er bevart. Noen få lokaliteter 
har kun hodeskallen bevart og et 
par andre har hele skjelettet bevart 
mens de fleste gravene inneholdt 
noen få skjelettdeler. Dette kan 
skyldes funnforholdene og omsten-
dighetene da de ble oppdaget ved 
at bein har blitt ført bort av andre 
dyr eller ødelagt av vær og vind. Der 
bjørnegravene ble oppdaget under 
anleggsarbeid eller annen utbyg-
ging, ble ofte skjelettdelene samlet 

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



INGRID SOMMERSETH

13

Figur 2. Bjørneskalle fra Lekangen på Senja sendt inn til Norges arktiske museum i 1911, fun-
net i ei ur og datert til tiden mellom 1700–1900-tallet. Foto: Gaute E. Lien© Norges arktiske 
universitetsmuseum, UiT.

sammen og mye forsvant eller kastet 
før arkeologene ble varslet. I muse-
ets funnkatalog fra arkivet kommer 
blir det ofte nevnt at bjørnebein og 
hodeskaller hadde blitt oppbevart 
i lang tid lokalt i bygda før de ble 
samlet og sendt inn til museet. Al-
lerede da var funnkonteksten borte 
og kunne derfor ikke arkeologisk 
undersøkes. Det er kun lokalite-
tene; Bunkholmen i Lyngen funnet 
i 1982, Hánoaivi i Øst-Finnmark 
funnet i 1985 og Røykenes i La-
vangen funnet i 1988 som ble arke-
ologisk undersøkt da de ble funnet. 
I museets magasin har vi i dag be-
vart 24 bjørneskaller som kommer 
fra hele Nord-Norge, noen få er hele 
mens de fleste er fragmenterte, og de 
relateres til 18 av de 30 bjørnegrav-

lokalitetene i Nord-Norge nord for 
Rana. De andre fire hodeskallene 
som er funnet sør for Rana tilhører 
samlingene ved NTNU Vitenskaps-
museet sitt forvaltningsområde. 

I åtte av de 30 bjørnegravlokali-
tetene i Norge er det registrert flere 
enn ett bjørneindivid og i to av dis-
se har vi sikre funn av bjørneunge 
(Myrstad 1996, s. 97–100; Som-
merseth 2020). Den ene lokalite-
ten med en bjørneunge ble funnet 
i Dåfjorden på Ringvassøya i Nord-
Troms i 1982 under vegarbeid, og 
videre tatt inn av museet i 1985. 
Lokaliteten er borte i dag men ved 
en ny gjennomgang av beinmate-
rialet av det man trodde var kun 
en voksen bjørn, ble det i tillegg 
oppdaget en liten bjørnunge (Da-

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



META 2021

14

Figur 3. Bjørneskalle fra Dåfjord på Ringvassøya i Nord-Troms. Datert til 1000-tallet. Foto: Ingrid 
Sommerseth, UiT.

len & Frafjord 2020). Den største 
bjørnen, som trolig er ei binne, ble 
datert til tidlig middelalder, midten 
av 1000-tallet. 

Den andre lokaliteten som er 
registrert med flere bjørneindivi-
der ble funnet på en liten landfast 
holme Seines (SaN. Sevgu) i Narvik 
kommune (Myrstad 1996, s. 98). 
Her er det registrert så mange som 
åtte bjørner, der ett individ er av en 
bjørnunge. Denne lokaliteten ble 
funnet ved hyttebygging i 1970 og 
konteksten rundt funnet er ødelagt 
i dag. Senere feltundersøkelser med 
kildestudier i 1991 viser at det også 
står en sieide her som knyttes til lo-
kale sagn, og denne sieiden kan også 
være knyttet til et samisk offersted. I 
1991 ble de siste bjørnebeinene fun-
net på denne lokaliteten og de lå i en 
liten hule i en bergsprekk ikke langt 

fra funnstedet som ble undersøkt i 
1970 (Andersen 1991). Konteksten 
rundt dette funnet er ennå uavklart 
men holmens sentrale lokalisering i 
Herjangsfjorden må ha vært ansett 
som egnet for rituelle bjørnebegra-
velser og som offersted. Samlet er 
Seinesfunnet unikt og skiller seg ut 
fra de andre bjørnegravene i nord 
på grunn av det store antallet med 
bjørneindivid som er registrert, åtte 
individer. I tillegg til de åtte bjørne-
ne ble det også funnet bein fra rein, 
ku og sau. Den første 14C-datering-
en ble tatt i 1996, og relateres til 
1200-tallet. Det var derfor interes-
sant å få utført flere 14C-dateringer 
på de andre individene for å se om 
de andre syv bjørnene viste til sam-
me tidsperiode i middelalderen eller 
om Seineslokaliteten har vært brukt 
som gravsted over en lang periode? 

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



INGRID SOMMERSETH

15

Så langt har fire nye 14C-dateringer 
vært utført på ulike individer, bes-
temt ut fra kjevebein, derav en liten 
bjørnunge (Seines 5). Alle daterin-
gene inkludert 14C-dateringen fra 
1996 samler seg til perioden fra ti-
den 1100- til 1300-tallet (Seines 1, 
2, 3, 4 og 5, se tabell 1). 

Oppsummert er det i dag 14C-
datert 22 bjørneindivider i Norge 
og resultatene overrasker da date-
ringene viser til en svært lang grav-
praksis. Den eldste sikre samiske 
bjørnegraven i Skandinavia kommer 
fra Tjeldøya (SaN. Dielldasuolo) i 
Tjeldsundet i Nordland fylke og da-
teres til romertid, 300 evt. Her har 
bjørnebeinene blitt datert to ganger 
for å sikre konteksten og verifisere 
den eldste dateringen som ble utført 
i 1996. Bein fra denne bjørnegraven 
ble funnet i 1961 og sendt inn til 
museet av lokale turgåere. Funnet 

består av 11 beinfragmenter som 
stammer fra ett lite bjørneindivid. 
Den første prøven ble datert i 1996 
og her var avviket stort med en da-
tering til tiden 127–344 cal evt. I 
2019 ble samme individ datert på 
nytt med en ny og mere presis date-
ring til 235–385 cal evt og den nye 
dateringen bekrefter at dette er fra 
en bjørn som antas å være den eldste 
sikre bjørnegraven i nord. 

I 2005 ble det foretatt en 14C-da-
tering av et bjørnebein som hadde 
blitt funnet sammen med en bjør-
neskalle i ei hule på Hovøya helt sør 
i Nordland fylke (Dunfjeld-Aagård 
2005). Skallen og beina ble bestemt 
til to ulike individer, og den største 
bjørneskallen var allerede knyttet 
til et lokalt sagn fra nyere tid om 
en bjørn som hadde omkommet i 
en skogbrann på øya der brølet fra 
bjørnen skal ha blitt hørt helt inn 

Tabell 1. Radiokarbondaterte bjørnebein fra 22 individer funnet i de samiske bjørnegravene 
i Norge. Ni av dateringene er utført i pågående forskningsprosjekt. Tabell: Ingrid Sommerseth, UiT.

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



META 2021

16

til bygda. Det ble foretatt en 14C-
datering av det andre individet og 
som viste seg å være langt eldre enn 
den yngre bjørnen. Beinet ble 14C-
datert til perioden 1294–1021 cal 
fvt (Dunfjeld-Aagård 2005, s. 96). 
Bjørnebeinene fra Hovøya ble sam-
let sammen og tatt inn av lokal-
kjente lenge før arkeologene fikk 
undersøke konteksten, og prove-
niensen er derfor svært usikker. Om-
stendighetene rundt dette funnet er 
så pass usikkert at det ikke er sikkert 
at den eldste bjørnen skal knyttes til 
det øvrige materialet, og inkluderes 
som del av gravpraksisens avgrens-
ning over tid? Bjørnebeinet fra 
rundt 1100 fvt bør muligens settes 
i sammenheng med brunbjørnenes 
status i jakt- og fangstsamfunnets 
sfære fra siste del av tidlig metalltid 
i nord. Dette funnet kan vise seg å 
være den aller eldste bjørnegravlo-
kaliteten som kan tolkes innenfor 
en rituell deponering knyttet til 
en godt dokumentert samisk grav-
tradisjon, og i så fall tilhøre et over 
3000 år gammelt ritual.     

Den største konsentrasjonene av 
14C-dateringene av bjørnegravene 
relateres til tidlig-  og sen middel-
alder, 1050–1537 evt. Dateringene 
er tatt fra 12 av bjørneindivider 
som geografisk har en spredning fra 
Spildra og Dåfjord i Nord-Troms til 
Narvik i Ofoten samt en datering 
nord for Bodø og en datering fra 
Sømna sør i Nordland fylke. Den 
store konsentrasjonen med bjør-
negraver relatert til middelalderen 
kan bety at bjørnejakten og synet 
på bjørnen som kultisk dyr var på 

sitt mest intense blant samene. Tro-
lig var bjørnejakten en spesialisert 
samisk jakttradisjon og godt eta-
blert og akseptert i grenseområdene 
mellom samiske og ikke-samiske 
samfunn (Svestad 2018). Det var 
heller få restriksjoner eller tabuer 
knyttet til det kultiske aspektet 
ved denne formen for bjørnejakt 
selv om misjoneringen var i gang 
og den rituelle gravpraksisen rundt 
bjørnegravene må ha foregått uav-
brutt til 1500-tallet. Det var ikke 
før den intensive misjonering blant 
samene for alvor satte i gang utover 
1600-tallet at vi ser en nedgang i 
funnfrekvens på de samiske bjørne-
gravene. 

De yngste dateringene fra de sa-
miske bjørnegravene relateres til ti-
den 1537–1900 evt og dateringene 
kommer fra syv individer. Disse 
bjørnene konsentreres til Sør-Senja 
og Ofotenområdet, mens en bjørn 
fra denne tiden relateres til Nord-
Trøndelag fylke. Gjennom datering 
av bjørnebeinene fra de samiske 
bjørnegravene har vi en unik his-
torisk situasjon, at bjørnegravene 
i Skandinavia representerer Nord-
Europas lengste og dokumenterte 
gravtradisjon, med sikker datering 
fra eldre jernalder 300 evt og frem 
til 1900-tallet. 

Motiver i bergkunsten til bjørn 
i huler og ur

Bjørnen har hatt en betydelig rolle 
for menneskene, helt fra de første 
sporene etter menneskelig boset-
ting, jakt og fangst på Nordkalotten. 

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



INGRID SOMMERSETH

17

Gjennom hele steinalderen ser det 
ut til at bjørnen har vært jaktet 
på, og kanskje først og fremst som 
viktig kjøttressurs på våren der alle 
deler av dyret har blitt ivaretatt og 
brukt som fett, tenner og skinn. 
På de eldste helleristningslokalite-
tene vi har i Skandinavia tidfestet 
til tiden mellom 10 000–5500 fvt, 
finner vi store naturalistiske dyre-
motiver. Her er flere avbildninger 
av store bjørnen spredt på flere lo-
kaliteter i Nordland fylke (Helberg 
2016). Dyremotivene er slipt inn i 
hård granitt ved hjelp av andre ty-
per harde bergarter, og teknikken 
skaper reliefflinjer som vises best i 
sidelys om morgenen eller på etter-
middagen. 

Inn mot tidlig yngre steinalder 
rundt 5500 fvt, finner vi hellerist-
ninger med hugde motiver. Disse 
figurene er mindre enn de slipte 
ristningene, der motivvalget er mere 
variert og gjenspeiler et stort antall 
mennesker, redskaper og dyr. For 
menneskene må det ha vært forun-
derlig å se at bjørnen gikk inn i hi, i 
huler og i urer og dermed ble borte 
deler av året, for så å komme tilbake. 
Dette har kanskje ledet hen til my-
ter, sagn og fortellinger om bjørnen 
som vi i dag finner avbildet i berg-
kunsten gjennom hele steinalderen.

I yngre steinalder finner vi et 
stort antall motiver av brunbjør-
nen enten alene eller sammen med 
en bjørneunge i kombinasjon med 
spor og hiplass. Her blir også men-
neskene avbildet sammen med bjør-
nen i ulike jaktscener (se flere mo-
tiver fra www.altamuseum.no). Her 

finnes motiver som er flere tusen år 
gamle som viser bjørnejakten, ikke 
ulikt jakten slik den er beskrevet i 
de etnografiske og skriftlige kildene 
fra ny tid, fra den tiden da det var 
kjent at samene jaktet på bjørn med 
spyd. På helleristningene fra yngre 
steinalder finner vi scener som vi-
ser hele jaktlag som samarbeider 
og som står utenfor hiet, klare til å 
drepe bjørnen. Kan hende trodde de 
at bjørnen hadde en spesiell kraft, 
en iboende åndelighet og at den var 
av gudelig opphav og kunne bevege 
seg mellom ulike verdener siden 
den lå i vinterdvale. Fasinasjonen 
over bjørnen har utvilsomt inspirert 
menneskene til å avbilde dyret på 
bergene gjennom hele steinalderen 
(Helskog 2012, s. 29).

I tusenårene før vår tid opphører 
laging av bergkunst med hugde tek-
nikker på bergflater i de nordligste 
av områdene i Europa, og bjørnen 
som motiv blir også helt borte. I 
den siste fasen med bergkunst i nord 
finner vi utelukkende okerfargede 
hellemalinger som trolig har vært 
utført over en svært lang periode 
gjennom deler av yngre steinalder, 
og som fortsetter som bergkunst-
tradisjon inn mot den eldre jer-
nalderen (Helskog 2012; Helberg 
2016). Her finner vi små figurer 
malt under hellere og på bergut-
spring men ingen bjørner er repre-
sentert som motiv. Hellemalingene 
viser oftest til menneskelignende 
strekfigurer og varianter av geome-
triske figurer og mønstre. Det er 
svært sjeldent å finne dyremotiver 
og de få som finnes er motiver av 

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



META 2021

18

Figur 4. Bjørn avbildet på en slipt helleristning og ut fra høyde over havet er denne type berg-
kunst anslått til å være opptil 10 000 år gammel. Foto: Ingrid Sommerseth, UiT.  

rein og elg slik som reinen på den 
nordligste hellemalingslokaliteten 
i Skandinavia, Lafjord i Nordkapp 
kommune (Helberg 2016, s. 99). 

Oppsummert er det sannsynlig at 
bjørn og ritualene og praksis rundt 
fellingen har hatt stor betydning i de 
nordlige jakt- og fangstsamfunn fra 
10  000–1700 fvt. Trolig oppfattet 
menneskene bjørnen som mektig 
og et dyr som man måtte respektere 
og derfor knytte rituelle handlinger 
til det slik vi ser det i bergkunsten 
i tiden før 1700 fvt. Funnet og da-
teringen av det enslige bjørnebeinet 
fra Hovøya i Nordland datert til 

1100 cal fvt kan muligens settes i 
sammenheng med brunbjørnenes 
status i de eldre jakt- og fangstsam-
funnene i nord, men tangerer ikke 
helt tid med de yngste helleristnin-
gene fra denne perioden. De yngste 
bjørnemotivene i bergkunsten som 
vi kjenner til i Nord Norge finner 
vi i form av tre små bjørnefigurer på 
Amtmannsnes i Alta, relatert til pe-
riode IV, 2700–1700 fvt (Helskog 
2012, s. 170). 

Funn av en sikker bjørnegrav fra 
Tjeldøya i Ofoten som er 14C-datert 
til 300 cal evt viser likevel til en 
svært gammel samisk gravpraksis og 

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



INGRID SOMMERSETH

19

rituell behandling av bjørnen, noe 
som gjør det sannsynlig at de histo-
riske og etnografiske beskrivelsene 
av jakten tydeliggjør slutten av en 
lang tradisjon ved å hedre akkurat 
dette dyret. De samiske bjørnegra-
vene er i dag Nord-Europas lengste, 
dokumenterte gravtradisjon, da-
tert fra eldre jernalder og frem til 
1800-tallet. Bjørnejakten og grav-
tradisjonene fortsatte lenge etter at 
samene møtte misjonærene og lenge 
etter at kristendommen for alvor ble 
innført i de samiske samfunnene 
mot slutten av 1700-tallet. 

Bjørnens kosmologi i 
landskapet 

Det finnes mange beretninger og 
nedtegnelser som gir gode beskri-
velser av selve bjørnejakten og ri-
tualene rundt begravelsen og den 
samiske bjørnekulten. I de norske 
misjonsberetninger fra 1700-tallet 
kommer det frem at man tok vare på 
bjørnebeinene til jaktguden Leibol-
mai, for jaktlykke og respekt. Særlig 
er behandlingen av bjørnebeinene 
av arkeologisk interesse, fordi det er 
disse som blir gjenfunnet i ur og hu-
ler. En ny osteologisk gjennomgang 
av bjørnebeinene vil med sikkerhet 
kunne si om bjørnebein ble margs-
paltet eller ikke, slik det hevdes at 
de ble i tidligere arbeid med bein-
materialet (Myrstad 1996). Så langt 
viser det seg at det er få bjørnebein 
som er påvirket av mennesket ved 
margspalting, noe en ny gjennom-
gang av de åtte individene på Seines 
i Narvik viser. Det eneste margspal-

tede beinet som ble funnet fra den-
ne konteksten er i dag artsbestemt 
til rein, noe som er mere naturlig i 
forhold til de kulturhistoriske tra-
disjonene da marg fra reinbein var 
viktig for kosten. Likevel skal vi 
ikke se bort fra at det kan ha vært 
utøvd regionale skikker rundt be-
handlingen av bjørnebein, men de 
skriftlige kildene viser i all hovedsak 
til at beinene måtte behandles med 
respekt og sees på som en helhet i 
forhold til bjørnens anatomi. Noen 
kilder er tydelig på at beinene ikke 
måtte knekkes eller ødelegges, og de 
skulle begraves etter bestemte reg-
ler (Fjellström [1755] 1981, s. 30). 
Selv dikterpresten Petter Dass be-
skriver dette ritualet i Nordlands 
Trompet fra 1739: (…) Naar kiødet 
af Biørnen frembære paa fad. Han 
samler Ryg-Raden og skankene lang. 
Ja alle hans been, og med siungende 
sang Begraver dem ned i en hule, 
(…)». 

Den samiske mytologien og de 
religiøse tradisjonene har vært mye 
forsket på i ulike fagdisipliner, og 
det er en konsensus blant forskere 
på at det finnes regionale variasjo-
ner rundt utøvelsene av gravritua-
lene både til både mennesket og 
bjørnen, men at åndelighet og det 
religiøse verdensbildet følger en 
felles struktur i hele Sápmi (Svestad 
2018, s. 14). I tillegg til bjørnegra-
vene er det registrert 400 samiske 
graver for mennesker, datert fra 
1000 fvt og frem til 1700-tallet. 
Disse gravene ligger også langs kys-
ten, gjemt i steinurer og i hulrom 
under store steinblokker eller med 

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



META 2021

20

en enkel jordbegravelse utenfor 
de kristne kirkegårdene. Lokalise-
ringen av gravene har en viktig fel-
lesnevner for både mennesket og 
bjørnen i den samiske mytologien, 
og ritualene rundt gravleggingene 
gir et godt innblikk til samisk reli-
gionsforståelse og verdensbilde der 
begge parter er likeverdige (Schan-
che 2002; Svestad 2018). 

Gravplassenes betydning i land-
skapet er ikke bare et resultat av 
menneskeskapte spor ved at det 
er lagt ned bjørnebein i urene og 
i hulrommene, men gravene må 
også forstås som en kulturell verdi 
som gir landskapet innhold. Hele 
naturen fungerte som et helhetlig 
kosmos, og gravritualene eller ofrin-
gene kunne derfor finne sted ved 
egnede fjell, i urer og i huler under 
steiner, på fjelltopper, i myr, ved fos-
ser, i sjøer og kilder og ved levende 
trær (Manker 1957). Oppfattelsen 
av landskapet som hellig var derfor 
sentralt, og de hellige stedene ligger 
som regel i tilknytning til områder 
hvor de har bodd folk, og steder 
hvor man flyttet med reinflokkene, 
jaktet og fisket (Hultkrantz 1985,  
s. 25–26). 

I den tidlige samiske verdens-
anskuelsen og åndelighet ble natu-
ren oppfattet som besjelet. Ånder 
hersket over alle viktige steder ute i 
naturen som omfattet dyr, vekster, 
elver, vann, sjøer og fjell. Visse ste-
der ble sett på som særlig betyd-
ningsfulle og hellige, og slike ste-
der kunne tjene til som kultplasser 
(Manker 1957). Dette beror på at 
man trodde at landskapet og natu-

ren rommer andre makter og per-
soner enn bare mennesker, og de 
andre maktene kan være forfedre, 
gode og onde ånder og guder som 
man må forholde seg til. Noen av 
de andre har man hatt et byttefor-
hold til mens andre har man bare 
vist respekt for gjennom være- og 
talemåte. Disse spesielle stedene 
som rommet de andre i landskapet 
avkrevde respektfylte handlings-
mønstre (Jernsletten 2009). 

I det samiske språket er det spe-
sielle ord og stedsnavn som viser til 
steder og områder som avkrever res-
pektfylte handlingsmønstre, og slike 
steder i naturen kan ofte være knyt-
tet til bjørnegravene som for eksem-
pel Helligtinden (Bassevárri, SaN.) 
på Tjeldøya som rager 948 meter 
over havet og ligger rett ovenfor 
der bjørnegraven ligger. Fra en an-
net muntlig kilde er det registrert en 
fjellside med Saivoportal rett ved en 
av bjørnegravene som ligger in situ i 
Vesterålen. Dette er en spesiell fjell-
formasjon som har en portlignende 
form og som tolkes som en vei inn 
til en annen verden og anses som 
hellig. Det er flere steder i naturen 
som kan regnes som en Saivoplass, 
som for eksempel fjell, innsjøer og 
vann, men alltid et sted hvor det fin-
nes hjelpende skytsånder og en ver-
den man kunne komme til hvis man 
hadde levd rett og ofret til Saivos 
ære (Leem 1975 [1767]; Manker 
1957; Salmi et al. 2015). Mange 
av de andre bjørnegravlokaliteter i 
Nord-Norge ligger ofte i nærheten 
av en sieide, som en spesiell stein-
formasjon som man hedret for god 

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



INGRID SOMMERSETH

21

jaktlykke eller for å sikre godt vær 
eller gode forhold for tamreinflok-
kene. Slike steder er ikke uvanlig og 
var en viktig påminnelse om at man 
skulle respektere de lokale åndene 
og ikke glemme høyere makters til-
stedeværelse. Denne kategorien eller 
typen samiske kulturminner lar seg 
ikke tidfeste og er kjent i de skrift-
lige kildene fra 1500-tallet (Som-
merseth 2009, s. 59). 

Bjørnenes kosmologi i kildene

Steinurene som gravsted for bjør-
nen var ment å fungerer som åpne 
passasjer til de ulike verdener, som 
himmelen eller til dødsriket og kan 
hende hvis man ser nærmere på 
gravenes lokalisering er disse også 
knyttet til landskapselementer som 
Saivo enten de ligger ved fjell eller 
ved fjordene eller vann. Bjørnens 
naturlige vintersøvn kan være en 
mange grunner til at den ble be-
traktet som et dyr med hemmelig-
hetsfull kraft, et dyr som ble borte 
om vinteren for så å komme tilbake 
til liv når sommeren kom.  Alle 
hulrommene og åpningene i urene 
kunne være egnete steder for reiser 
og for transformasjoner mellom de 
ulike verdenene (Myrstad 1996,  
s. 66–67; Svestad 2018, s. 26). Et 
annen forklaring er at valgt grav-
plass for bjørn har store likhetstrekk 
med hiplassen, at man ønsket å føre 
bjørnen tilbake til stedet hvor den 
ble født. Et dominerende trekk ved 
gravene er at beinene alltid ligger 
tørt og luftig, og aldri i fuktig jord, 
og grunnen til dette kan bety at det 

var viktig at beinene skulle holdes 
tørre slik at de var egnet for en me-
taforisk forflytning mellom de ulike 
verdener. Tolkningene mellom ei ur 
og naturlig hiplass trenger ikke stå 
i motsetning til hverandre, men gir 
utfyllende beskrivelser av kriterier 
for valg av gravsted. 

Bjørnen er ofte et dyr som er 
avbildet på Goavddis, den samiske 
trommen, og da i relasjon til de an-
dre gudene og andre dyr som er av-
tegnet på trommeskinnet. Før jakt 
og andre viktige hendelser brukte 
man trommen for å påkalle gudenes 
velvilje, og det var alltid påkrevd å 
rådføre seg ved hjelp av trommen 
før man skulle ut på bjørnejakt 
(Schefferus 1956 [1673], s. 255). 
Bildene på de samiske trommene er 
tolket til å representere et mikrokos-
mos av det samiske universet, men 
trommene i Sápmi varierer stort i 
utforming og motivvalg. De fleste 
av trommene er gjengitt av mis-
jonærer som igjen gjorde sine for-
tolkninger noe som har ført til flere 
varianter avtegnet i skriftlige kilder 
(Friis 1871). Hvilke figurer som er 
representert avspeiler også de ulike 
regionale tradisjonene. Likevel er 
det flere indikasjoner på at bjørnen 
og guden Leibolami tilhører samme 
kosmologiske nivå da disse to er av-
bildet vandrende sammen på noen 
av trommene. I Friis gjengivelse 
fra 1871, s. 31, finner man flere 
fortolkninger av trommene, og på 
tromme nr 1, som opprinnelig var 
avtegnet av Thomas von Westen, 
forklares Leibolami som selveste 
«bjørneguden». 

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



META 2021

22

Guden Leibolami er regnet som 
en jordisk gud som var en viktig 
skogs- eller jaktgud og var ansett 
som bjørnens beskytter. I en avskrift 
av Nærøymanuskriftet fra 1723 
kommer det frem at god jaktlykke 
avhang av et godt offer til guden Lei-
bolmai, og offeret var da jaktredska-
pene som pil og bue. I samme kilde 
beskriver misjonæren Johan Ran-
dulf, som bodde på Nærøy i Nord-
land i tiden 1718–1727, at bjørnen 
også ble omtalt som Guds hund. 
Det var særlig viktig å få tillatelse 
til å felle bjørnen og valg av offer til 
denne jaktguden var viktig for ikke 
å bli revet ihjel slik som Schefferus 
beskriver det (1956 [1673], s. 255). 
Bjørnen og guden Leibolami finnes 
også avbildet på flere av trommene 
i Friis gjengivelse, enten alene eller 
sammen med gudene som på trom-
me nr 2, nr 4, nr 7, nr 8 og nr 10 et-
ter Friis egen nummerering (1871, 
s. 31–46). På tromme nr 7 i samme 
bok ser vi bjørnen vandre i noe som 
er tolket som granskog sammen 
med sin beskytter guden Leibolmai, 
begge på vei mot det hellige offer-
berget Saivo. De opprinnelige tolk-
ningene av denne spesifikke samiske 
trommen var gjort av misjonæren 
Knut Leem i boken Finmarkens 
Lapper fra 1767. I dag er det funnet 
flere trommer enn det som gjengis i 
Friis skrifter og nye fortolkninger er 
lagt til, men det som er interessant 
er at bjørnens viktige posisjon vises 
på trommene.

I nyere tids kilder hvor samene 
selv forteller, kommer det frem at 
respekten for bjørnen var stor, men 

ikke betingelsesløs (Turi 1917, 
1931; Edsman 1994; Ryd 2007). 
Bjørnen ble ansett som sterk, men 
ikke slu og heller ikke særlig lur. I 
flere av Qvigstads (1928, s. 1–28) 
nedtegnelser over samiske eventyr 
og sagn fra Troms og Finnmark blir 
det hele tiden fremhevet hvordan 
reven alltid lurte bjørnen selv om 
den alltid var den sterkeste. I boka 
«Samer berättar» (Ryd 2007, s. 173) 
fortalte Nils Tolja at da han var ung 
gutt, tidlig på 1900-tallet, ble det 
snakket om at bjørnen var lat fordi 
den gikk i hi for å sove om vinteren, 
og at det var trolldom som gjorde 
at den ikke frøs ihjel. Andre histo-
rier handlet om respekt for dyret og 
at det ble ansett som et individ helt 
fra gammelt av, når den bare fikk 
mulighet til å samarbeide med men-
neskene. Lignende fortellinger fin-
ner vi i kildene fra 1700-tallet der 
hensynet til bjørnen og den plass 
sammen med menneskene gjenspei-
les i jakttradisjonene, seremoniene 
og i begravelsesritualene.

Bjørnen som hører og  
forstår alt!

Bjørnen blir kalt for Guovža (SaN), 
Biernna (SaL) og Duvrie (SaS) i 
de ulike samiske språkene, men er 
et navn som det er best å unngå å 
bruke i det daglige, for ikke negativt 
å påkalle bjørnens oppmerksomhet. 
I følge de eldre etnografiske og 
skriftlige kildene blir det fremhevet 
at bjørnen kunne høre og skjønne 
alt som foregikk rundt seg, den for-

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



INGRID SOMMERSETH

23

sto menneskenes språk. Derfor kun-
ne man aldri snakke om bjørnen 
ved dens egentlige navn og valgte 
heller omskrivninger og metaforer 
for å lure bjørnen (Gaski 2020). En 
metaforisk språkbruk viser til en rik 
samiske språktradisjon og er viktig 
i joiken, og den vises tidligst i den 
litterære tradisjon der gamle sa-
miske myter, sagn og dikt flommer 
over av hentydninger og symboler 
som skal forstås som noe mere med 
flere hentydninger (Gaski 2020,  
s. 14). Bjørnen måtte ikke høre om 
alle planene som forelå før jakten 
begynte, og man skulle heller ikke 
snakke høyt om hvordan jaktbyt-
tet skulle deles da det kunne føre 
til at bjørnen ville skade den som 
var mest grådig (Fjellström [1755] 
1981). I det samiske språket er det 
ellers et rikt og presist mangfold på 
dyrenes variasjon og beskaffenhet, 
mens metaforene på bjørnen skal 
virke tilslørende men likevel være 
forståelig for den som lytter slik at 
bjørnen ikke skal forstå. 

De samiske kallenavnene og me-
taforene på bjørnen varierer og er 
brukt forskjellig fra en region til en 
annen, og kildene viser til mange 
navn som er brukt på bjørnen, for 
eksempel; Áddja (bestefar), Áhkku 
(bestemor), Dárffot (den torvlig-
nende), Muodda (den gamle pel-
sen), Basse-váise (det hellige viltet), 
Ruomse-gállis (mosegubben), Suo-
hkat (den tykkhårete) bare for å ne-
vne noen (Rheen 1671; Fjellström 
[1755] 1981; Friis 1871). Samtlige 
navn beskriver bjørnen som godslig 
og trivelig og som en nær gammel 

slektning til tross for sin fryktinn-
gytende styrke. De ulike metafore-
ne og navnene som er gitt bjørnen 
kjenner vi fra kildene fra 1700-tal-
let, og navnene har i alle fall to for-
mål. Det ene er å skjule jaktplanene 
menneskene hadde når de skulle 
forberede og gjennomføre jakten. 
Det andre er å knytte bjørnen til fa-
milien og samfunnet som en slekt-
ning. Dette var kanskje spesielt 
viktig for å tilfredsstille gudene, og 
særlig jaktguden Leibolmai som rå-
det over viltet og over jegerens mu-
lighet til å skaffe mat (Leem 1767, 
s. 413).    

Hos mange andre nordlige folk i 
Arktis har bjørnen vært ansett som 
likeverdig i forhold til menneskene. 
Selv om bjørnen ble jaktet på var 
det ikke bare ferdighetene til jegeren 
som spilte inn ved felling, men like 
viktig at bjørnen av fri vilje overgir 
seg til jegeren så menneskene kan 
få den maten de trengte for å leve 
(Edsman 1994). Andre steder igjen 
har bjørnen en viktig rolle som 
opprettholder av orden i det store 
kosmos og navnet Arktis kommer 
av det greske ordet «arktus» som ig-
jen refererer til bjørnen og det store 
stjernebildet på himmelen Ursa Ma-
jor som er Store bjørn. 

I norsk folketro finnes det også 
utallige sagn og fortellinger, og bjør-
nen er det dyret som går igjen i de 
fleste eventyr og fortellinger. I den 
norske språket finner vi lignende 
metaforer og navn brukt om bjør-
nen som referer til den trivelige og 
koselige dyret: Bamse- bra- kar, be-
stefar, bingse, gubben, bestefar i lia 

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



META 2021

24

og den pelskledte. Lik de samiske 
fortellingene blir bjørnen ofte lurt 
av reven i de norske eventyrene, og i 
det kjente eventyret om «Kvitebjørn 
kong Valemon» (folkeeventyr.no) 
blir bjørnen forvandlet til en prins. 
Dette eventyret har mange likheter 
med sagnet fra Lycksele (Liksjoe, 
SaU) som Fjellström (Fjellström 
[1755] 1981, s. 15) skrev ned, om 
de tre brødrene som har en søster 
som rømmer og bor sammen med 
bjørnen. Felles for alle folk som 
jaktet på bjørnen i de cirkumpo-
lare områdene, er at en den nøt stor 
respekt og den ble jaktet på fordi 
den også var en viktig matressurs, 
særlig om våren. Bjørnen har der-
for fylt mange flere roller, både som 
matressurs, som kultisk dyr som 
kunne gi jaktlykke til samfunnet og 
ikke minst heder til familien og je-
gerne. 

Spor etter bjørnekultus på 
1700- og 1800 tallet 

I Ofoten, Vesterålen og Sør-Troms 
er det registrert og dokumentert 
15 bjørnegraver med tilsammen 19 
bjørneindivider, noen graver lig-
ger intakt i naturen, andre finnes i 
magasinene og to er sannsynliggjort 
etter muntlige og skriftlige kilder. 
I tillegg er det to lokaliteter i Ves-
terålen som ennå ikke er utforsket 
og må befares etter tips og muntlige 
kilder. Den store konsentrasjonen 
med bjørnegraver i Ofoten er spe-
siell, og utgjør 45 prosent av alle 
bjørnegravlokalitetene i Norge. 
Spørsmålet er hva dette kan skyldes? 

Var bestanden av brunbjørn ekstra 
stor i disse områdene i historisk 
tid? Har jakttradisjonene og den sa-
miske gravskikken vært sterkere her 
gjennom tid? Eller har disse gravene 
vært bedre gjemt og dermed fått lig-
get i fred frem til i dag? 

Bjørnegravene i Ofoten ligger 
spredt i denne delen av Nord-Norge; 
fra Tysfjord i sør med tre gravfunn, 
via Narvik med ei grav, til Vester-
ålen og Tjeldsund der det er funnet 
fem graver og til nordre Nordland 
med Skånland, Lavangen og sør-
lige deler av Senja med fem graver. 
Denne regionen er også representert 
med seks av de yngste 14C-daterte 
gravene som er funnet, og vitner 
om at den rituelle tradisjonen med 
bjørnegraver varte lenge etter at 
samene var kristnet. Tidsspennet 
er stort for denne regionen der den 
eldste graven fra Tjeldøya, som 
nevn tidligere, dateres til romertid 
300 evt og like ved i samme om-
råde har vi en grav som er datert til 
1700-tallet. 

Ved gården Djupfest i Tjeldsun-
det ble det under siste verdenskrig 
funnet ei samisk urgrav med men-
neske i. Fra gamle brev i arkivet på 
museet kommer det frem at hode-
skallen fra denne skjelettgraven ble 
sendt til Anatomisk Institutt i Oslo 
i 1945. Resten av skjelettet ble lig-
gende igjen i graven og ikke gjen-
funnet før 12 år senere. Da det ble 
bygget riksvei her i 1957, ble restene 
av urgraven undersøkt av arkeolog 
Povl Simonsen ved Tromsø Museum 
og han bekreftet at det dreide seg 
om et delvis bevart skjelett som lå 

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



INGRID SOMMERSETH

25

under ei stor steinblokk i ura (Som-
merseth 2020). Skjelettet var dekket 
med never, i likhet med mange an-
dre samiske urgravene og knyttes til 
en samisk gravskikk (Svestad 2018, 
s. 17). Simonsen observerte ingen 
funn utover beinene, og som han 
selv formulerer; “oldsaker fandtes 
ikke”. I dag mener man denne gra-
ven kan relateres til 1000-tallet, siste 
del av vikingtid, en antakelsen som 
støttes av sammenlignbart materiale 
og nyere forskning på de samiske 
urgravene (Schanche 2000; Svestad 
2018). 

I tillegg til denne omtalte urgra-
ven ble det også observert ei bjørne-
grav like i nærheten av menneske- 
graven. Familien som bodde på 
Djupfest hadde gjennom flere år 
samlet sammen bein som lå spredt 
utover i terrenget i ura. Knoklene 
ble levert inn til Tromsø Museum i 
1994 og beinmaterialet består av et 
individ og 14C-datert til 1500 –1600 
tallet.  Ved en ny registreringsrunde 
i forbindelse med et veiprosjekt 
(Hålogalandsveien) ble det funnet 
et lite hulrom med oppmurte flate 
steiner inne i huleåpningen, og den-
ne tolkes som hulrommet der denne 
bjørnen en gang var blitt begravet 
(Sommerseth 2018, s. 31). En tett 
relasjonen mellom menneskegraver 
i ur og bjørnegraver er ikke uvanlig 
og slike gravsteder er kjent fra flere 
steder i Nord-Norge som for eksem-
pel på Spildra i Nord-Troms og ved 
Melhustjønna i Nord-Trøndelag, 
på steder i landskapet som avkrev-
de respektfylte handlingsmønstre 
(Sommerseth 2018, s. 31). Duali-

teten ved dette gravfenomenet er 
tidligere diskutert og det viser seg 
at både menneske- og bjørnegra-
vene har mange sammenfallende 
fellestrekk. De kan være flere tusen 
år gamle og de opptrer i de samme 
periodene og derfor antatt å ha en 
samtidig opprinnelse men relatert 
til ulike steder i nord (Svestad 2018, 
s. 24). 

Fra muntlige kilder kjenner vi til 
at bjørnebegravelser ble praktisert 
i Vesterålen helt frem til begynnel-
sen av 1800-tallet (Bjørnson 1916). 
Vesterålen sammen med Tysfjord og 
Sør-Troms befinner seg i et geogra-
fisk område hvor vi finner syv av de 
aller yngste 14C-daterte bjørnegrave-
ne i Norge. I en statistikk over antall 
felte bjørn i Norge fra historisk tid 
fra rundt 1850 var det felt 60 brun-
bjørner ut fra en estimert bestand på 
3000 individer (rovdata.no). Den 
mest omtalte historien om en bjør-
nejeger i nord er den om sjøsamen 
Åne Ånesen (1745–1811). Han 
skal ha felt over hundre bjørner 
som autorisert jeger (Borgos 2020). 
Utover 1700-tallet var det i mange 
områder vanlig å ha ei ordning 
om «bjønnskatt», der samer kunne 
skattlegge norske bumenn som be-
taling for tjenester. Det blir fortalt 
at innkrevingen skjedde ved at bjør-
nejegeren rodde med en liten båt i 
fjordene fra gård til gård med den 
skutte bjørnen i robåten. Dette som 
en påminnelse om bjørneplagen, og 
for å vise at jegeren kunne sine sa-
ker ved å felle bjørn. Det store an-
tall med bjørnegraver her kan kan-
skje også forklares med at det var en 

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



META 2021

26

stor bestand i Nord-Norge utover 
1500-tallet, som bekreftes i kildene 
til presten Peder Claussøn Friis (1545– 
1614). Hans beskrivelser av natur og 
folkeliv i Norge er fra hans samtid.  
I avsnittet om Lofoten og Vesterålen 
heter det: « (...) saa mange biørne at 
ei ere saa mange i nogit læn i Norig, oc 
giøre stor skade, særlig på queg, men 
ocsaa paa fisk oc tran. Thi hand ri-
fuer fisk ned aff deris fiskehjalde (...)» 
Så en organisert bjørnejakt av kyn-
dige jegere var sannsynligvis sett på 
som en nødvendighet (Storm 1881,  
s. 375)

I Djupfjorden i Vesterålen finnes 
det en stor steinblokk som blir kalt 
for Ånesteinen, av navnet oppkalt et-
ter den berømte bjørnejegeren Åne. 
Under den store steinblokken lå det 
flere bein som lokalbefolkningen og 
etterkommere viste om, og det knyt-
tes mange historier til disse beinene 
(Andersen 1993). Bjørnebeinene er 
osteologisk undersøkt og de kom-
mer fra en bjørn og i tillegg var det 
noen få reinbein. Opprinnelsen til 
stedet og navnet var angivelig at 
bjørnejegeren Åne sloss med en stor 
bjørn rett ved denne steinen. Åne 

Figur 6.  En bjørn som angriper en rein? Bjørnehodet er plassert i reinens skulderparti. Over 
bjørnen er det to bjørnespor med klør. Motivet kan også tolkes som en symbiose mellom rein og 
bjørn der begge dyrene blir oppfattet som like viktig for menneskene. Helleristningen er nylig fun-
net på Isnestoften i Alta kommune, datert til 5000–4000 BCE. Foto: Ingrid Sommerseth, UiT.

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



INGRID SOMMERSETH

27

klarte til slutt å felle bamsen etter å 
ha blitt skadet i ansiktet av bjørne-
kloa. Dette var et merke han skal ha 
båret som hederstegn for resten av 
livet. Tre nye 14C-dateringer av skje-
lettet bekrefter at denne bjørnen ble 
felt på slutten av 1700-tallet i den ti-
den Åne var en virksom bjørnejeger. 

I dag finnes det flere lokale for-
tellinger om hvorfor beinene hadde 
blitt lagt under Ånesteinen, og flere 
knyttes til en praktisk forklaring 
som at kjøttet fra bjørnen berget 
jegeren og hans familie gjennom en 
lag vinter. En annen historie går ut 
på at bjørnen ble felt og gjemt under 
steinblokken for at bygda skulle ha 
et praktisk og tilgjengelig forrådsla-
ger over vinteren (Andersen 1993). 
Begge versjonene kan avkreftes da 
det ikke ble funnet kutt- og skjæ-
remerker på beinene eller spor etter 
margspaltede bein. 

Utover 1800-tallet forsvinner 
fortellingene og kunnskapen om 
de mange gravene og det kommer 
andre alternative forklaringer på 
hvorfor det ligger bjørnebein i hu-
ler og urene. De religiøse og ritu-
elle tradisjonene endres til praktiske 
forklaringer slik som eksemplet fra 
Vesterålen viser. Det florerer med 
moderne historier om at bjørnene 
ble begravet som forrådslager, at 
de var fanget i hulene som følge av 
skogbrann eller at de sultet ihjel i 
hulene. Slike historier er mange, og 
særlig langs kysten er tapet av kunn-

skap, minner og tradisjoner rundt de 
samiske urgravene en konsekvens av 
fornorskning utover 1800-tallet. 

Bjørnebeinene fra Ånesteinen 
som er datert til slutten av 1700-tal-
let ble trolig lagt der i tråd med de 
gamle samiske skikkene, for å hedre 
og respektere bamsen og for å fornye 
jaktlykken til tross for at misjons-
virksomheten var intens. Bjørne-
gravlokaliteten i Djupfjorden skiller 
seg ikke ut fra resten av materialet 
og denne graven viser til de samme 
rituelle praksisene ved plassering og 
behandling av bein samt lokalisering 
i likhet med de langt eldre lokalitete-
ne fra jernalderen og middelalderen. 
Det fortelles at da Åne lå på det siste 
hørte han bjørnen krafse på veggen 
utenfor boligen sin: «Nå får han 
være», sa den gamle bjørnejegeren. 
I dag er Ånesteinen et yndet turmål 
med spektakulær utsikt, og stedet 
ivaretar en rik samisk historie med 
mange lag i likhet med de øvrige 
bjørnegravene i Skandinavia. 

Ingrid Sommerseth er forsker med 
doktorgrad i arkeologi ved Norges 
arktiske universitetsmuseum, UiT. Hun 
arbeider med forvaltning og forskning 
på bergkunst i Nord-Norge, og har et 
pågående forskningsprosjekt om de 
samiske bjørnegravene i nord. E-post: 
ingrid.sommerseth@uit.no

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



META 2021

28

Referenser

•	Andersen, Oddmund 1991. Rapport fra registrering på Seines i Narvik kommune. 
Upublisert kulturminnerapport Norges arktiske universitetsmuseum, UiT 

•	Andersen, Oddmund 1993. Rapport fra registrering av Ånesteinen, Sortland kommune. 
Upublisert kulturminnerapport Norges arktiske universitetsmuseum, UiT

•	Bjørnson, Inga 1916. Dundor-Heikka og flere lappers historier fortalt av dem selv. 
Optegnelser fra Ofoten. ALB, Cammermeyers forlag, Kristiania  

•	Borgos, Johan 2020. Samer ved storhavet. Orkana forlag, Stamsund

•	Dalen, Håkon & Frafjord, Karl 2020. Rapport fra undersøkelse av brunbjørn fra Dåfjord i 
Karlsøy kommune. Upublisert rapport, Norges arktiske universitetsmuseum, UiT

•	Dass, Petter 1992 [1739]. Nordlands Trompet eller Beskrivelse over Nordlands Amt. Oslo, J/M 
Stenersen forlag 

•	Dunfjeld¬-Aagård, Lisa 2005. Sørsamiske kystområder. Tolkning av samisk tilstedeværelse i 
Ytre Namdal. Upublisert hovedfagsoppgave i arkeologi. Norges arktiske universitet, UiT

•	Edsman, Carl-Martin 1994. Jägaren och makterna. Samiske och finska björnceremonier. 
Dialekt- och folkeminnearkivet i Uppsala

•	Fjellström, Pehr 1981 [1755]. Kort berättelse om Lapparnas björna-fänge Samt deras der 
wid brukade widskeppelser. Norrlänska Skrifter nr. 5, Facsimilieutgåva, Umeå 

•	Friis, Jens Andreas 1871. Lappisk Mythologi. Eventyr og Folkesagn. Christiania

•	Gaski, Harald 2020. Myths, Tales and Poetry. From Four Centuries of Sámi Literature. 
Gaski, Harald (ed.). An Anthology. ČálliidLágádus 2020

•	Helberg, Bjørn Hebba 2016. Bergkunst nord for Polarsirkelen. Tromsø Museums skrifter 
XXXVI, Orkana Akademisk

•	Helskog, Knut 2012. Samtaler med maktene. En historie om verdensarven i Alta. Tromsø 
Museums skrifter XXXIII, Norges arktiske universitet, UiT

•	Hultkrantz, Åke 1985. Reindeer nomadism and the religion of the Saamis. Bäckman, 
Louise and Hultkrantz, Åke (eds.). Saami Pre-Christian Religion. Studies on the oldest traces of 
religion among the Saamis. Almqvist & Wiksell, Stockholm. s. 10–28 

•	Jernsletten, Jorunn 2009. Bissie dajve. Relasjoner mellom folk og landskap i Voengel-Njaarke 
sïjte. Doktorgradsavhandling i religionshistorie ved Norges arktiske universitet, UiT 

•	Leem, Knud 1975 [1767]. Beskrivelse over Finnmarkens Lapper, deres tungemål, Lenemaade 
og forrige Afgudsdyrkelse. Efterord av Asbjørn Nesheim, København 

•	Manker, Ernst 1957. Lapparnas heliga ställen: kultplatser och offerkult i belysning av Nordiska 
museets och landsantikvariernas fältundersökningar. Acta Lapponica. XIII Nordiska Museet, 
Stockholm

•	Myrstad, Ragnhild 1996. Bjørnegraver i Nord-Norge. Spor etter den samiske bjørnekulten. 
Upublisert hovedfagsoppgave i arkeologi. Norges arktiske universitet, UiT

•	Niurenius, Olaus Petri 1645. Lapland eller beskrivning över den nordiska trakt, som lapparne 

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



INGRID SOMMERSETH

29

bebo i de avlagsnaste delarna av Skandien eller Sverige. Bidrag til känndom om de svenske 
landsmålen ock svensk folkeliv. Wiklund K. B. (red.). XVII:4, Uppsala 1905

•	Petersen, Theodor 1940. En bjørnegrav. Trekk av lappisk folketro. Viking. Tidsskrift for 
norrøn arkeologi, Bind IV, Oslo. s. 153–167 

•	Qvigstad, Just 1928. Lappiske eventyr og sagn fra Troms og Finnmark. Institutt for 
sammenlignende kulturforskning. Serie B: skrifter X. Oslo

•	Rheen, Samuel 1671. En kort relation om Lapparnes Lefwarne och Seder, wijd-Skiepellsser, 
sampt i många Stycken Grofwe wildfarellsser. De Svenska landsmålen och Svens Folkeliv. 
Wiklund K. B. (red.). XVII:1. Uppsala 1897 

•	Ryd, Yngve 2007. Ren och Varg. Samer berättar. Natur och Kultur, Stockholm 

•	Schanche, Audhild 2000. Graver i ur og berg. Samisk gravskikk og religion fra historisk tid til 
nyere tid. Davvi Girji OS, Karasjok

•	Salmi, Anna-Kaisa, Äikäs, Tina, Fjellström, Markus & Spangen, Marte 2015. Animal 
offerings at the Sámi offering site of Unna Saiva. Changing religious practices and human 
–animal relationships. Journal of Anthropological Archaeology, 40. s. 10–22. 

•	Schefferus, Johannes 1956 [1673]. Lappland. Översättning från latin av Henrik Sundin. 
Granskad og bearbetad av John Granlund, Bengt Löw och John Bernström. Utgivare Ernst 
Manker. Acta Lapponica VIII. Nordiska Museet, Stockholm

•	Solsten, Ann-Kristin 2016. Samiske bjørnegraver – deres utseende og plassering i landskapet. 
Upubliserad kandidatuppsats i arkeologi, Uppsala Universitet

•	Sommerseth, Ingrid 2009. Villreinfangst og tamreindrift i Indre Troms: belyst ved samiske 
boplasser mellom 650–1923. Doktorgradsavhandling i arkeologi ved Norges arktiske 
universitet, UiT

•	Sommerseth, Ingrid 2018. Samiske kulturminner og kulturhistorie langs Hålogalandsveien. 
Rapport fra Hålogalandsvegprosjektet 2015–2016. Sametinget

•	Sommerseth, Ingrid 2020. Bjørnejakt og samisk gravtradisjon. Ottar 5:2020, Nr. 
333-Årgang 66. UiT Norges arktiske universitetsmuseum, s. 32–42

•	Storm, Gustav 1881. Om Peder Claussøn Friis og hans skrifter: Indledning til den norske 
historiske Forenings Udgave af hans Skrifter. Kristiania

•	Svestad, Asgeir 2018. Entering other realms: Sámi burials in natural rock cavities and 
caves in northern Fenno-Scandinavia between 900 BC and AD 1700. Bergsvik, Knut 
Andreas and Dowd, Marion. (ed.). Caves and ritual in medieval Europe AD 500–1500, Part I: 
Northwestern Europe, Oxbow book. United Kingdom s. 13–31

•	Turi, Johan 1917. Muittalus Samid Birra. En bok om Lapparnas Liv. Demant-Hatt, Emilie. 
(red.). Wahlström & Widstrand, Stockholm

•	Turi, Johan 1931. Från fjället. C. W. K. Gleerups Förlag, Lund 

•	Äikäs, Tiina, Puputti, Anna-Kaisa, Núñez, Milton, Aspi, Juoni & Okkonen, Jari 2009. Sacred 
and Profane Livelihood: Animal bones from Sieidi Sites in Northern Finland. Norwegian 
Archaeological Review, Vol. 42:2 s. 109–122  

Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>



Licensed to markus.fjellstrom@arklab.su.se <META admin>




