
2025; 119(2): 1–15  Moderna Språk 
https://doi.org/10.58221/mosp.v118i3.23512 

*Corresponding author: Mattias Aronsson, E-mail: mar@du.se 

Copyright: © 2025 Author. This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 
International License (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/), allowing third parties to copy and redistribute the material in 
any medium or format and to remix, transform, and build upon the material for any purpose, even commercially, provided the 
original work is properly cited and states its license. 

Research Article 

 

 

« Non, t’es pas tout seul ». Variations sur le thème de la 
bromance dans trois chansons francophones 
 

Mattias Aronsson* 
Dalarna University 

 
Received April, 2024; accepted December, 2024; 
published online October, 2025 

 
Abstract: Over the past fifteen years, bromance has been an extensively used concept in the field of Men’s Studies, 

particularly in research focusing on cinema and television series. However, it has never been applied to French 

song lyrics, despite male bonding being a common theme in this genre of text. The article focuses on three 

francophone songs from different decades: Jacques Brel’s “Jef” (1964), Renaud’s “Manu” (1981), and “Mon chum 

Rémi” (2002) by the Quebec folk-rock group Les Cowboys fringants. The results indicate that the lyrics display 

many typical characteristics of the bromantic relationship. There is, at the very core of the narratives, a close 

emotional intimacy between the narrator and the main protagonist. The social environments depicted are male-

dominated, and it can be argued that these narratives reinforce heteronormativity. As for the negative aspect of 

bromances identified by some researchers, namely the risk that they contribute to normalizing misogyny and 

spreading patriarchal attitudes, this is indeed a problem concerning Brel’s chanson. However, Renaud’s and Les 

Cowboys fringants’ lyrics have proven to be more complex and nuanced regarding their representations of 

masculinity. 

 
Keywords: Bromance, Men’s studies, French song lyrics, Jacques Brel, Renaud, Les Cowboys fringants 

 

 
Abstract: Depuis une quinzaine d’années, le terme de la bromance est souvent utilisé dans la recherche portant 

sur la masculinité, notamment dans les études du cinéma et des séries télévisées. Cependant, il n’a jamais été 

appliqué aux paroles de chansons francophones, bien que la camaraderie masculine soit un thème récurrent dans 

ce genre de textes. Le présent article analyse trois chansons francophones de différentes décennies : « Jef » de 

Jacques Brel (1964), « Manu » de Renaud (1981) et « Mon chum Rémi » (2002) du groupe québécois de folk-rock 

Les Cowboys fringants. Les résultats indiquent que les paroles présentent de nombreux traits significatifs de la 

bromance. Il y a, au cœur même des récits, une intimité émotionnelle étroite entre le narrateur et le personnage 

principal. Les milieux décrits sont dominés par les hommes, et l’on peut soutenir que ces narrations renforcent 

l’hétéronormativité. Quant à l’aspect négatif des bromances identifié par certains chercheurs, à savoir le risque 

qu’elles contribuent à normaliser la misogynie et à propager des attitudes patriarcales, c’est en effet un problème 

réel concernant la chanson de Brel. Cependant, les paroles de Renaud et des Cowboys fringants se sont avérées 

plus complexes et nuancées en ce qui concerne leurs représentations de la masculinité. 

 
Mots-clés : Bromance, Études sur la masculinité, Paroles de chansons francophones, Jacques Brel, Renaud, Les 
Cowboys fringants  

  



Non, t’es pas tout seul ». Variations sur le thème de la bromance 

2 

1 Introduction 

La présente étude porte sur le thème de la bromance dans trois chansons francophones dans 

lesquelles la camaraderie masculine est facilement repérable : « Jef » de Jacques Brel, « Manu » 

de Renaud et « Mon chum Rémi » du groupe québécois Les Cowboys fringants. Ces morceaux 

ont été choisis car les paroles mettent en scène trois variations sur un thème commun : celui 

d’un narrateur masculin qui essaie de consoler un ami en peine. Ils représentent aussi trois 

décennies différentes de la chanson francophone – les années 1960, 1980 et 2000. Cela indique 

que ce thème a longtemps été présent dans la chanson francophone. La base théorique de notre 

étude est constituée de recherches portant sur la masculinité, ainsi que sur une catégorie 

spécifique de relation masculine, à savoir la bromance.  

Le point de départ de notre étude est la constatation que les chansons sélectionnées sont 

dominées par le thème de la camaraderie masculine. Or, les relations entre hommes existent 

depuis la nuit du temps en tant que fait sociétal et thème littéraire, alors que la bromance est un 

concept beaucoup plus récent. Cette forme d’amitié masculine n’a été que peu étudiée par les 

chercheurs avant l’an 2000. L’objectif de cette étude est de découvrir, à travers une analyse 

comparative des chansons choisies, les similitudes et les différences présentes dans les paroles, 

ainsi que de répondre aux questions de recherche suivantes : (1) peut-on affirmer qu’il s’agit 

d’amitiés du type bromance dans les morceaux choisis (et pas seulement une relation masculine 

plus traditionnelle), et (2) est-ce que les paroles de ces chansons reproduisent, comme c’est le 

cas pour certaines bromances, une homosocialité misogyne ?  

2 Les études sur la masculinité 

Comme le souligne Connell (1995, p. 76-81), il existe plusieurs types de masculinité. Elle en 

identifie quatre groupes, en les qualifiant de masculinité hégémonique, complice, subordonnée 

et marginalisée, la première variante étant la forme la plus valorisée1. À l’instar de Simone de 

Beauvoir, Connell insiste sur le fait que l’on ne naît pas homme ou femme, on le devient. 

Autrement dit, la perspective constructiviste est évidente dans son approche théorique. Les 

mots-clés dans son analyse des rôles sexués sont « constructing » (Connell, 1995, p. 166), 

« production » (ibid., p. 186), « formation » (ibid., p. 186) et « practice » (ibid., p. 225). 

Les relations entre personnages de sexe masculin sont, en tant que thème littéraire, aussi 

anciennes que la littérature elle-même. On peut observer ses différentes variations, depuis 

Achille et Patrocle dans L’Iliade, jusqu’aux représentations plus modernes comme Charles 

Ryder et Sebastian Flyte dans Brideshead Revisited, Jules et Jim dans le roman et le film du 

même titre, ou encore Dean Moriarty et Sal Paradise dans On the Road. Cependant, les 

spécialistes des études sur la masculinité soulignent souvent les obstacles à l’expression de 

l’amitié masculine qui existent dans la société occidentale. Citons à titre d’exemple Fausing et 

al. (1987, p. 125-126) qui affirment, dans une rétrospective historique, que l’attitude tolérante 

envers les « amitiés émotionnelles » (notre traduction) durant l’époque romantique au début du 

XIXe siècle a, plus tard dans le siècle, laissé place à une peur du contact physique et à un 

appauvrissement des modes d’expression d’amitié masculine. Pour un homme, il n’était plus 

question de tenir la main, d’embrasser ou d’enlacer un autre homme en signe d’amitié. Ces 

actes ont été remplacés par des poignées de main et, au mieux, une tape amicale dans le dos.  

 
1 Voir Vale de Almeida (1996), Bourdieu (1998) et Beynon (2002) pour trois exemples d’études portant, 

principalement, sur la masculinité hégémonique. 



Non, t’es pas tout seul ». Variations sur le thème de la bromance 

3 

Fausing et al. (1987, p. 104) partent de l’adage selon lequel « les hommes ont beaucoup de 

connaissances mais pas d’amis » (notre traduction). Ils constatent que le rôle masculin 

traditionnel exige que l’homme dissimule ses faiblesses, en particulier face aux autres hommes. 

Admettre une faiblesse nuit au prestige de l’homme et constitue une menace pour sa 

compétitivité, ce qui peut être dangereux dans le cadre de l’économie capitaliste, ajoutent-ils 

(ibid., p. 104)2. Selon ces chercheurs, différentes formes de camaraderie se sont développées 

dans les milieux masculins, en lieu de véritables amitiés. La distinction entre les deux termes 

réside dans le fait que l’amitié implique un petit nombre d’individus, souvent deux personnes, 

et une relation intime et profonde – tandis que la camaraderie évoque plutôt un esprit de groupe 

et des relations plus superficielles (ibid., p. 112). Au fil du temps, de telles communautés 

masculines se sont développées dans l’armée, au sein de diverses professions civiles, dans les 

ordres fraternels, les confréries, les associations d’étudiants, les cercles et les clubs, ainsi que 

dans l’univers sportif (Fausing et al., 1987, p. 106-120). Bref, dans tous les milieux où la gent 

féminine a été exclue. 

Kilmartin (1994) établit aussi une distinction entre la camaraderie et l’amitié en constatant 

que, traditionnellement, les hommes ont développé les relations (souvent peu profondes) de la 

première catégorie mais ils ont moins bien développé celles de la seconde3. L’homme 

traditionnel doit se montrer indépendant et autonome et, s’il souffre, il est censé cacher cette 

souffrance – faute de quoi il risque de perdre son prestige4. Étant donné que le développement 

et le maintien des amitiés sincères et profondes n’ont pas été considérés comme un aspect 

important de la masculinité traditionnelle, de nombreux hommes manquent les compétences 

nécessaires pour développer de telles relations, selon Kilmartin (1994). Néanmoins, beaucoup 

d’entre eux ressentent un besoin d’intimité émotionnelle avec d’autres individus du même 

sexe5. Ce raisonnement nous amène à la bromance, une variante (potentiellement nouvelle) 

d’amitié masculine. Dans la section suivante, nous examinerons de plus près la recherche 

portant sur ce type spécifique de relations masculines. 

3 La bromance 

Le terme bromance est un mot-valise anglais formé des composants « brother » et « romance » 

(Brook, 2015, p. 253). Dans ce contexte, « brother » ne désigne pas un frère né des mêmes 

parents mais un ami masculin intime6. Depuis une quinzaine d’années, le terme bromance est 

souvent utilisé dans le domaine des Men’s Studies, notamment dans les études du cinéma et des 

séries télévisées7. On s’en sert aussi dans la recherche portant sur les jeux vidéo et les mèmes 

internet ainsi que dans les études portant sur la représentation de la masculinité dans la société8. 

 
2 Voir à ce sujet aussi Seidler (1997, p. 175-178). 

3 Kilmartin (1994, p. 236) affirme : « […] men have many ‘buddies’ but few true friends. Buddies are people you 

do things with; friends are people with whom you are intimate ». 

4 « The gendered-role demand for independence also inhibits self-disclosure. A ‘real man’ is expected to solve his 

problems on his own. If he is hurt, he must ‘take it like a man.’ The expectations for hyperindependence and pain 

tolerance result in the devaluing of men who reveal weaknesses or ask for help » (Kilmartin, 1994, p. 237). 

5 « Men often lack the more collaborative relationship skills that are helpful in the formation of deeper friendships, 

yet they usually have a desire to be emotionally close to other men » (Kilmartin, 1994, p. 236). 

6 L’équivalent féminin est womance, terme formé de « woman » et « romance ». 

7 Voir, à titre d’exemple, les contributions de Nikoloutsos (2008) ; Alberti (2013) ; Lavigne (2013) ; Sargent 

(2013) ; Boyle et Berridge (2014) ; Woodworth (2014) ; Brook (2015) ; Becker et Weiner (2016) ; Hill Nettleton 

(2016) ; Huemmer (2016) ; Tait (2016) ; Lam et Raphael (2018) ; Oh (2018) et Bhattacharyya (2020). 

8 Voir Green (2019) ; Erlichman et Pluretti (2021) ; Hammarén et Johansson (2014) ; Rodino-Colocino et al. 

(2017) ; Robinson et al. (2018) ; Poost (2018) et Robinson et al. (2019). 



Non, t’es pas tout seul ». Variations sur le thème de la bromance 

4 

Le terme anglais apparaît souvent tel quel en français en prenant le genre féminin9. Pour les 

puristes en guerre contre les anglicismes, la traduction « amitié virile » a été proposée par 

l’Office québécois de la langue française (2016). La définition présentée par cet organisme est 

la suivante : « Amitié fusionnelle, quasi amoureuse, entre deux hommes, dépourvue de toute 

pratique sexuelle »10. Lorsqu’on consulte la recherche scientifique effectuée dans le domaine 

on trouve des définitions analogues. Pour Brook (2015), la bromance désigne une homosocialité 

masculine, une intimité avec des connotations émotionnelles et affectives, mais non-sexuelles11. 

Pour Hammarén et Johansson (2014) il s’agit d’une relation intime mais non-sexuelle liant deux 

(ou plusieurs) hommes. Ils précisent que ces relations sont réservées à la gent masculine, elles 

sont asexuelles et permettent à l’individu de montrer de l’intimité, de l’amour et de l’affection 

pour un autre homme12. Hammarén et Johansson (2014, p. 5) proposent aussi le terme 

« homosocialité horizontale » (horizontal homosociality) pour désigner ce genre de relations. 

Robinson et al. (2018) étudient les attitudes des jeunes Américains à l’égard des relations du 

type bromance. Un jeune homme interviewé par les chercheurs définit la bromance comme 

suit : 
 

A bromance is someone who is literally there for you all the time. Someone you can relate to on an 

emotional level. Someone you can share secrets and pain with, and love, but there is no sort of sexual 

attraction. It can be intimate though (Robinson et al., 2018, p. 98)13. 

 

Dans ce contexte, l’intimité émotionnelle est une notion clé car, selon les personnes 

interviewées par Robinson et al. (2018), c’est cet aspect qui distingue la bromance d’une 

relation masculine plus traditionnelle14. Il s’agit ici d’une amitié intime entre hommes où 

l’individu peut se confier complétement à l’autre personne15. Si l’intimité émotionnelle 

constitue la base même de la relation, l’intimité physique, elle, reste facultative au sein d’une 

bromance selon les jeunes hommes interviewés. Elle est possible mais elle n’est pas nécessaire 

pour la construction de la relation16.  

Même s’il ne faut pas confondre la bromance et l’homosexualité, l’érotisme sert souvent de 

sous-texte aux représentations de la bromance – du moins dans le cinéma grand public. Dans 

une étude portant sur la série de films X-Men, Lam et Raphael (2018, p. 357) affirment : 
 

 
9 En novembre 2024, le terme bromance ne figure pas (encore) dans le dictionnaire Larousse ou dans le Grand 

Robert en ligne, mais toute personne à la recherche d’une définition peut d’ores et déjà consulter la page Wikipédia 

en français qui lui est consacrée (https://fr.wikipedia.org/wiki/Bromance). On y propose la définition suivante : 

« une relation forte entre deux ou plusieurs hommes, avec un niveau émotionnel élevé et des démonstrations 

d’intimité fortes, sans composantes sexuelles » (site consulté le 13/11/2024).  

10 Voir : https://gdt.oqlf.gouv.qc.ca/ficheOqlf.aspx?Id_Fiche=26542559, consulté le 13/11/2024. 

11 « Bromance describes male homosocial intimacy with emotional and affectionate but not sexual connotations » 

(Brook, 2015, p. 253). 

12 Ils écrivent: « Bromance[s] […] refer to close and intimate nonsexual and homosocial relationships between 

two (or more) men » et « Bromances comprise three general constitutive elements: They are restricted to men, are 

asexual, and are locations for intimacy, love, and affection between men » (Hammarén & Johansson, 2014, p. 6). 

13 Comme nous pouvons le constater, le terme bromance désigne non seulement la relation d’amitié en elle-même, 

mais s’applique également à la personne avec qui l’on a cette relation. 

14 « All participants suggested that bromances differ from friendships through the level of emotional disclosure 

that is permissible to one another. This included sharing secrets and confiding exclusively with their bromantic 

friend(s) » (Robinson et al., 2018, p. 99). 

15 « […] relationships with other men premised on companionship and intimacy where complete emotional 

disclosure is possible » (Robinson et al., 2018, p. 99). 

16 « This [physical intimacy] was viewed as nonessential to the creation or maintenance of a bromance » 

(Robinson et al., 2018, p. 100). 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Bromance
https://gdt.oqlf.gouv.qc.ca/ficheOqlf.aspx?Id_Fiche=26542559


Non, t’es pas tout seul ». Variations sur le thème de la bromance 

5 

The presentation of intimacy between close friends thus carries with it connotation – or expectations – of a 

romantic conclusion, thereby challenging heteronormative masculinity by flavouring the homosocial with 

homoerotic undertones. 

 

Toutefois, ces connotations homoérotiques sont rarement explicitement exprimées dans les 

films appartenant au genre de la bromance – elles restent le plus souvent un sous-texte dans le 

cinéma grand public. Lam et Raphael (2018) constatent que l’humour y est généralement utilisé 

pour désarmer les interprétations homoérotiques potentielles – et les chercheuses concluent que 

la bromance est un genre qui permet des représentations d’intimité masculine, sans remettre en 

question l’hétéronormativité17. 

Certains chercheurs constatent que les bromances se manifestent souvent dans des milieux 

sociaux où les femmes sont exclues. Les hommes y socialisent entre eux en créant des liens 

d’amitié et de pouvoir. Il y a de nombreux exemples dans l’univers de la télévision. Dans une 

étude portant sur quatre séries télévisées grand public (The Shield, Nip/Tuck, Rescue Me et 

Boston Legal), Hill Nettleton (2016) affirme que ces séries anglo-américaines mettent en scène 

des bromances dans des milieux qu’elle catégorise de « boys’ clubs ». Ici se développe, selon 

la chercheuse, une intimité masculine problématique qui normalise la misogynie et contribue à 

propager des attitudes patriarcales et rétrogrades18.  

Hélas, la masculinité toxique n’est pas limitée au domaine de la fiction et à l’audiovisuel, 

elle est présente aussi dans le monde réel. Dans ce contexte, la « lad culture » britannique est 

un cas souvent étudié par les chercheurs. Selon Jeffries (2020) il s’agit d’une dynamique de 

groupe, dont les caractéristiques incluent un comportement grossier en public, la consommation 

d’alcool, le sport, la misogynie et la violence sexiste19. Phipps et Young (2015, p. 305) relient 

cette sous-culture à la peur éprouvée par certains hommes de perdre les privilèges masculins 

dans la société. Finalement, Jordan et al. (2022, p. 698) soulignent, elles aussi, le lien entre la 

« lad culture » et la violence sexiste. 

La bromance est donc un terme emprunté à l’anglais qui désigne une « amitié virile », c’est-

à-dire une amitié particulièrement forte liant des hommes hétérosexuels. Cette relation est 

beaucoup plus profonde que la camaraderie masculine traditionnelle. L’intimité émotionnelle 

est un aspect clé de ces relations – elle se manifeste dans la possibilité de raconter des secrets 

et se confier complètement à l’autre personne – tandis que l’intimité physique est considérée 

comme facultative. L’examen des recherches antérieures a montré que les études scientifiques 

portant sur la bromance peuvent être divisées en deux catégories. Certains chercheurs 

(Hammarén & Johansson, 2014 ; Brook, 2015 ; Robinson et al., 2018 ; Lam & Raphael, 2018) 

se sont concentrés sur l’aspect positif et progressif de ces relations. Selon cette perspective, 

l’amitié apparaît comme libératrice pour les hommes – leur permettant d’entrer en contact avec 

leurs propres émotions et les montrer à une autre personne du même sexe. D’autres chercheurs 

(Phipps & Young, 2015 ; Hill Nettleton, 2016 ; Jeffries, 2020 ; Jordan et al., 2022) ont souligné 

qu’il existe également un aspect plus problématique au sein de ces relations – un revers de la 

 
17 « However, while there is increased representation of male homosocial intimacy, it is often utilized within 

narrative constructs that seek to reaffirm heteronormativity. In particular, humour is used to foreground and 

therefore disavow any homoerotic potentiality […] bromances offer discursive ways for masculinity to be explored 

and male intimacy to be expressed while maintaining heteronormativity » (Lam & Raphael, 2018, p. 357). 

18 « I argue that these homosocially segregated environments enforce boundaries against women and shelter 

intense bromance relationships that foreclose romantic relationships of any kind, acting as physical incarnations 

of troubling retrograde sexual politics and ideologies. […] in these television boys’ clubs, problematic gender 

ideologies are protected and celebrated, misogyny is naturalized, and patriarchal beliefs and behaviors 

legitimized » (Hill Nettleton, 2016, p. 563). 

19 « Lad culture is […] fuelling misogyny and violence towards women. Lad culture is commonly described as a 

mix of boorish socialising, drinking, sport and pack behaviour » (Jeffries, 2020, p. 908).  



Non, t’es pas tout seul ». Variations sur le thème de la bromance 

6 

médaille pour ainsi dire. En mettant en avant le lien aux attitudes patriarcales et la « lad 

culture », ils ont montré que la relation masculine peut aussi entraîner des effets négatifs sous 

forme d’une exclusion et d’une dévalorisation des femmes. Il s’agit dans ces cas d’une 

homosocialité qui se crée dans des milieux exclusivement masculins. Une masculinité toxique 

risque de s’y développer qui permet à la misogynie de se normaliser.  

Le concept de la bromance n’a jamais été appliqué à la chanson francophone, même si les 

relations caractérisées par l’homosocialité constituent un thème récurrent dans ce genre de 

textes20. La présente étude est une première tentative de combler cette lacune dans la recherche. 

4 Méthode 

Comme nous avons précisé dans l’introduction du présent article, les trois chansons qui 

composent notre objet d’étude ont été sélectionnées parce qu’elles présentent chacune une 

variation sur un thème commun : un narrateur masculin tentant de réconforter un ami en 

détresse. Elles représentent aussi trois décennies distinctes de la chanson francophone – les 

années 1960, 1980 et 2000. Dans cet article, les paroles de « Jef » sont citées d’après le recueil 

des textes de Brel (Tout Brel, 1986, p. 307-309). Les paroles de « Manu » sont citées d’après le 

recueil des textes de Renaud (Le temps des noyaux suivi de Mistral gagnant. Chansons et 

dessins, 1988, p. 171-173) et celles de « Mon chum Rémi » sont citées d’après le livret de CD : 

Les Cowboys fringants, Break syndical (2002). Chaque chanson occupe une place centrale dans 

la production de l’artiste (ou du groupe).  

L’analyse comparative des paroles s’appuie sur le cadre théorique décrit dans les sections 

précédentes, à savoir l’ancrage théorique offert par le champ des études sur la masculinité, ainsi 

que les recherches antérieures menées spécifiquement sur le phénomène de la bromance. Nous 

tenons à souligner qu’il s’agit ici d’un article dont l’objet d’étude est les trois textes littéraires 

choisis. Les conclusions tirées ne s’appliquent qu’aux paroles des chansons étudiées et ne 

peuvent être extrapolées à d’autres textes ni à la société environnante. Cette étude ne nous 

permet donc pas de nous prononcer sur l’évolution de la chanson francophone en général, ni 

sur le développement sociétal dans le monde francophone. Avant de présenter et analyser les 

trois chansons plus en détail, nous proposons un bref aperçu de la chanson francophone d’un 

point de vue genré. 

5 Perspectives genrées sur la chanson francophone 

Hawkins (2000) note l’existence d’une longue et importante domination masculine dans 

l’histoire de la chanson francophone. Les artistes masculins à succès sont beaucoup plus 

nombreux que les femmes – et, à l’en croire Hawkins, ces auteurs-compositeurs-interprètes se 

montrent souvent misogynes ou, du moins, ils considèrent les femmes comme une autre 

espèce21. Il identifie un type de masculinité stéréotypée existant à la fois chez les personnages 

principaux des chansons et dans les personas publiques adoptées par les chanteurs : le public 

les apprécie le plus lorsqu’ils se montrent durs à la surface mais en cachant un cœur tendre22. 

 
20 Voir, à titre d’exemple, Hawkins (2000, p. 40) qui insiste sur l’importance de ce thème (« the theme of male 

comradeship » ; « the solidarity of male friends ») dans l’histoire de la chanson francophone. 

21 « The main figures in the tradition of the French singer-songwriter, the most prestigious creative artists who 

can lay claim to something akin to the status of auteur, all share a family resemblance […] They are male […] and 

tend to be misogynist – or at the very least regard women as a different species » (Hawkins, 2000, p. 35). 

22 Hawkins (2000, p. 35) affirme : « Their audiences clearly like their male figures to be tough on the surface, but 



Non, t’es pas tout seul ». Variations sur le thème de la bromance 

7 

Quand Hawkins développe ses idées sur la représentation de la masculinité dans la chanson 

francophone, il constate que la peur de la sexualité féminine est un thème important dans la 

chanson – et qu’elle est liée à une profonde méfiance à l’égard du sexe opposé23. Un résultat de 

cette peur de la femme est l’importance de l’amitié et la solidarité entre hommes. Ces relations 

offrent un remède contre l’influence néfaste des femmes : 
 

The solidarity of male friends is a necessary antidote to the encroachment of women and the emotional 

havoc they cause. They are a refuge when things go wrong in life, in a relationship; these figures turn for 

help to their peers rather than to other women, who are often seen as threatening (Hawkins, 2000, p. 40). 

 

Pour illustrer l’idée de Hawkins on peut citer l’œuvre de Jacques Brel. Poole (2004) évoque 

une peur des femmes dans ses chansons et elle identifie une agressivité défensive à l’égard de 

celles qui ne répondent pas aux attentes de l’homme. Elle cite un grand nombre de morceaux 

de Brel où les personnages féminins se révèlent infidèles, perfides, dominatrices ou susceptibles 

de faire du mal aux hommes qui les désirent24. Bougnoux (1999, p. 79), pour sa part, parle d’une 

« posture romantique teintée de misogynie » chez Brel. 

Selon Hawkins, la domination masculine persiste dans l’univers de la chanson, même si 

l’image de la masculinité a commencé à se transformer et se diversifier vers la fin du XXe siècle. 

À cette époque, les représentations de la masculinité dans la chanson francophone sont 

devenues plus variées et, surtout, moins machistes : 
 

It is clear that the more macho image of the singer-songwriter has softened a little in recent years, the range 

of sentiments and relationships expressed in the songs has become more varied and more nuanced. It is also 

the case that the most influential practitioners have remained predominantly male, even if their masculinity 

is less aggressive (Hawkins, 2000, p. 42). 

 

En fait, les auteurs-compositeurs-interprètes masculins émergents des années 2000 et 2010 – 

comme Bénabar, Grand Corps Malade, Stromae et Eddy de Pretto, pour n’en citer que quelques-

uns – semblent illustrer la thèse de Hawkins. Ces artistes affichent une masculinité moins 

agressive et se montrent décidément moins machistes que leurs prédécesseurs. Cela dit, dans le 

rap français, qui est un courant musical très présent aux hit-parades depuis le début des années 

1990 (mais qui n’est pas inclus dans l’étude de Hawkins) on trouve de nombreux exemples de 

machisme et de misogynie. 

Passons maintenant à une présentation des trois morceaux qui constituent le corpus de notre 

étude. Ceux-ci représentent trois époques différentes de la chanson francophone et les auteurs-

compositeurs-interprètes appartiennent à trois générations différentes. 

 
tender underneath ». 

23 Hawkins (2000, p. 39) écrit : « This fear of the power of female sexuality to encroach on the autonomy of the 

male is a very common theme in chanson, and betrays a deeply-rooted mistrust of the opposite sex ». 

24 « Here, then, are flagrant examples of a fear or mistrust of women and a defensive aggression towards all those 

who fail to live up to male expectations or aspirations. They are not isolated instances. Chez Brel, women are 

undeniably unfaithful (Le Moribond ; Les Biches ; A jeun ; Comment tuer l’amant de sa femme ? ; La Chanson 

des vieux amants ; Voir un ami pleurer), perfidious (Les Filles et les chiens ; La Fanette ; Les Bonbons ; 

Amsterdam), domineering (Grand-mère ; Le Cheval ; Vesoul) and in general likely to cause pain if not 

reciprocating proffered love (Ne me quitte pas ; Marieke ; Le Prochain amour ; Clara ; Madeleine ; Chanson sans 

paroles ; Jef ; Mathilde) » (Poole, 2004, p. 24-25). 



Non, t’es pas tout seul ». Variations sur le thème de la bromance 

8 

6 Présentation des auteurs-compositeurs-interprètes et de leurs 
chansons 

Né à Schaerbeek en région bruxelloise en 1929, Jacques Brel est l’une des voix les plus 

emblématiques de la chanson francophone de l’après-guerre. Après son premier grand succès 

en 1956 et jusqu’à ses adieux à la scène dix ans plus tard, il a mené une vie frénétique en brûlant 

la chandelle par les deux bouts. « Jef » est un morceau composé et enregistré sur disque en 

1964, en plein « âge d’or » de la chanson francophone25 et au moment où Brel est à l’apogée 

de sa gloire26. En 1968 il prend sa retraite anticipée de la chanson et passe plusieurs années 

poursuivant des projets non-musicaux. Un dernier album sorti en 1977 précède sa mort 

prématurée, qui arrive l’année suivante.  

Renaud (né Renaud Séchan à Paris en 1952) a sorti plus de 25 albums depuis son début en 

1975 et il est connu pour avoir popularisé le verlan et l’argot parisien dans ses chansons. Il a 

créé des expressions telles que « laisse béton » et « marche à l’ombre » qui se sont répandues 

dans le langage parlé par les jeunes à l’époque. Sa carrière d’auteur-compositeur-interprète 

continue jusqu’à nos jours – mais elle a sans doute atteint son apogée artistique et commercial 

dans les années 1970 et 1980. « Manu » est un de ses morceaux les plus connus, publié sur un 

single 45 tours et sur l’album Le Retour de Gérard Lambert en 198127. 

Les Cowboys fringants est un groupe québécois fondé à Repentigny près de Montréal. Le 

groupe est actif depuis les années 1990 et son expression musicale se trouve à l’intersection du 

folk, rock et country. Ses premiers grands succès sont arrivés au début des années 2000 – et 

depuis cette époque il a gagné un public important en Europe francophone, tout en restant très 

populaire au Québec. Le morceau « Mon chum Rémi » est publié en 2002 sur l’album Break 

syndical28. 

Jacques Brel se sert d’un orchestre complet dominé par des violons et un accordéon dans 

son enregistrement de « Jef », tandis que l’instrumentation et l’arrangement des autres 

morceaux sont plus restreints et sobres, dominés dans les deux cas par une guitare acoustique 

d’accompagnement et un accordéon ou un violon qui exécute la mélodie. 

Nous proposons ci-dessous une étude comparée des paroles des chansons choisies. 

7 Analyse comparée des paroles – points communs et points 
divergents 

Les trois chansons étudiées montrent de nombreux points communs. Le sujet traité est le même : 

un narrateur anonyme essaie de réconforter un ami déprimé. Le cadre de « Manu » et « Mon 

chum Rémi » est identique : les personnages principaux sont installés dans un bar à l’heure de 

fermeture. Dans la chanson « Jef » les protagonistes se trouvent dans la rue ou, peut-être, sur la 

terrasse d’un café29. L’auditeur apprend que Jef et Manu souffrent tous les deux de chagrins 

 
25 Voir par exemple Tinker (2005, p. 180) et Haworth (2015, p. 9-10) qui considèrent les années 1950 et 1960 

comme « l’âge d’or » de la chanson francophone. 

26 Voir Poole (2004, p. 88). La chanson « Jef » et les paroles sont disponibles ici : 

https://www.youtube.com/watch?v=AiiufyrTp9A, site consulté le 13/11/2024. 

27 La chanson et les paroles sont disponibles ici : https://www.youtube.com/watch?v=DgVFf1Btsnk, site consulté 

le 13/11/2024. 

28 Les paroles et la musique de « Mon chum Rémi » sont composées par Jean-François Pauzé (né en 1975), 

guitariste et principal auteur-compositeur du groupe. La chanson et les paroles sont disponibles ici : 

https://www.youtube.com/watch?v=_DLfX4tNLEE, site consulté le 13/11/2024. 

29 Le cadre précis de la chanson de Brel n’est pas explicitement révélé, mais le narrateur s’écrie « Foutons le camp 

https://www.youtube.com/watch?v=AiiufyrTp9A
https://www.youtube.com/watch?v=DgVFf1Btsnk
https://www.youtube.com/watch?v=_DLfX4tNLEE


Non, t’es pas tout seul ». Variations sur le thème de la bromance 

9 

d’amour, le premier a été délaissé par sa compagne et l’autre semble sur le point de la perdre, 

tandis que la raison de la dépression de Rémi reste inconnue. Dans les trois cas, il s’agit d’un 

monologue du narrateur. Les réponses de l’interlocuteur (c’est-à-dire l’ami déprimé, le 

personnage dont le prénom figure dans le titre de la chanson) ne sont pas divulguées, mais il 

est clair que ce personnage s’est confié au narrateur. Le motif de l’intimité émotionnelle est 

donc présent comme point de départ des trois récits.  

Dans la chanson « Jef », le narrateur commence par affirmer son support au personnage 

principal : « Non Jef t’es pas tout seul », avant de lui proposer des distractions qui sont censées 

le réconforter : boire de l’alcool, manger un bon repas et louer les services des prostituées. Il 

explique : « Et si t’es encore triste / On ira voir les filles / Chez la madame Andrée / Paraît qu’y 

en a de nouvelles ». Pour finir, le narrateur se met à rêver d’un avenir plus prospère en 

Amérique, où Jef deviendra « Rockefeller ». Dans la chanson de Renaud, le narrateur exhorte 

Manu à rentrer chez lui et de ne pas « déconner ». Si la petite amie ne l’aime plus c’est, 

finalement, pour le mieux, car : « Une gonzesse de perdue / C’est dix copains qui r'viennent». 

Le narrateur de « Mon chum Rémi » commence par empêcher son ami de prendre le volant 

pour rentrer du bar où ils ont passé la soirée, en lui disant : « Le gros donne-moi tes clés / Tu 

pètes la balloune / T’es ben trop paqueté / Pour chauffer ta minoune ». Il prie son copain de 

« lâcher la drogue » et lui rappelle qu’il est père d’un petit enfant – ce qui est une excellente 

raison pour ne pas se suicider. Dans le dernier couplet le narrateur semble s’adresser à 

l’auditeur, et non pas à son ami Rémi, car il passe à la troisième personne en abandonnant le 

« tu » employé jusque-là – pour suggérer une fin heureuse à l’histoire : « Juste au moment d’se 

l’ver / Y’a fini par me dire / De pas trop m’inquiéter / Pis qu’y allait… essayer d’se r’saisir ». 

L’alcool est un motif important dans les trois textes. Dans « Jef » le narrateur propose à son 

compère d’aller boire « chez la mère Françoise » afin d’oublier la relation brisée, tandis que 

Manu et Rémi se trouvent déjà dans un état d’ivresse manifeste. Les trois personnages 

principaux sont présentés comme des hommes plutôt virils et machistes. Manu, par exemple, 

est « un mec en cuir », tatoué et armé d’un couteau – ce qui ne l’empêche pas de pleurer devant 

le narrateur, à l’instar de Jef dans la chanson de Brel. Cette ambiguïté rappelle ce que Hawkins 

(2000, p. 35) a écrit à propos des héros typiques de la chanson francophone : ils sont souvent 

présentés comme étant durs à la surface, mais avec un cœur tendre. Le machisme et 

l’imprudence de Rémi se montrent lorsqu’il essaie de rentrer chez lui en voiture, même s’il 

n’est pas en état de conduire. 

On trouve des allusions au suicide dans les paroles des trois chansons et les narrateurs font 

tous preuve de prévenance et d’amitié en essayant, à leur façon, de réconforter leur ami. Le 

narrateur de « Jef » s’écrie : « Arrête de répéter / Que t’es bon à te foutre à l’eau / Ou que t’es 

bon à te pendre ». Dans « Manu » nous retrouvons la phrase répétée « Va pas t’tailler les 

veines » et dans la chanson des Cowboys fringants, le narrateur essaie de convaincre son 

« chum » de ne pas faire « d’conneries » et de ne « pas passer d’l’aut’ bord ». En même temps, 

ces narrateurs gardent une attitude de dur à cuire, par exemple en affirmant qu’ils n’apprécient 

pas les larmes de leur copain. Le narrateur de « Jef » lui dit : « Mais tu sais que tu me fais honte 

/ À sangloter comme ça / Bêtement devant tout le monde » et Renaud laisse le narrateur 

commencer son récit par : « Eh ! Manu rentre chez toi / Y’a des larmes plein ta bière ». Le 

narrateur de « Mon chum Rémi » réprimande aussi son ami et insiste sur le fait qu’il doit lui-

même se ressaisir et affronter les difficultés de la vie : « Ça fait une [sic] couple de s’maines / 

Que tu parles de t’tirer / Pis qu’tu m’sors tes rengaines / De gars qui est déprimé / Mais come 

on fais pas l’con / Faut savoir s’accrocher » et il continue dans la même veine : « Essaie d’lâcher 

la drogue / Pis d’faire de toi un homme […] personne peut t’aider / Si toi tu t’bottes pas l’cul ».  
 

de ce trottoir », ce qui suggère qu’il s’agit d’un lieu public dans un milieu citadin. 



Non, t’es pas tout seul ». Variations sur le thème de la bromance 

10 

Comme ces extraits des paroles l’indiquent, l’usage des tournures orales et un vocabulaire 

populaire, voire argotique, est aussi un point commun des trois chansons. La graphie est 

onomatopéique (« il », par exemple, est souvent remplacé par la lettre « y » pour imiter la 

prononciation relâchée où la consonne [l] disparaît), les élisons (où un e muet est remplacé par 

une apostrophe) sont légion et la première partie des négations (« ne ») disparaît régulièrement. 

En étudiant les paroles en version écrite, nous avons l’impression que la graphie et le registre 

de langue sont choisis pour renforcer l’image des narrateurs comme des représentants d’une 

masculinité hégémonique traditionnelle. Le contraste établi entre leur façon machiste de 

s’exprimer et le contenu plutôt tendre de leurs paroles est évident, et sans doute voulu de la part 

des auteurs. 

Il existe bien sûr aussi des points divergents dans les paroles étudiées. En ce qui concerne le 

vocabulaire, on peut constater la présence d’un grand nombre d’anglicismes dans la chanson 

des Cowboys (« chum », « balloune », « last-call », « come on », « bum », « bummer », 

« shop », « spots », « waitress », « plug », « bus-boy »), ce qui n’est pas le cas dans les autres 

textes. Il y a aussi, comme nous l’avons déjà constaté, dans « Mon chum Rémi » des allusions 

à un enfant (« T’as un flot qui t’adore ») et à la consommation de drogues illicites (« Essaie 

d’lâcher la drogue »), ce qui n’existe pas dans les autres textes. Aucun personnage féminin 

d’importance n’est mentionné dans le morceau des Cowboys et l’auditeur ne connaît pas la 

raison de la dépression de Rémi. Quant à Jef et Manu, en revanche, il est clair que les soucis 

d’ordre amoureux sont à l’origine de leur abattement. Dans la chanson de Renaud, le narrateur 

fait référence à une bande de copains où tout le monde est célibataire, à l’exception de Manu 

(« Nous autres ça fait un bail / Qu’on a largué nos p’tites / Toi t’es toujours en rade / Avec la 

tienne et tu flippes »), alors que dans les deux autres morceaux le narrateur et son ami paraissent 

seuls face au monde.  

Comme nous l’avons déjà fait remarquer, les trois morceaux représentent des périodes 

différentes de la chanson francophone et les auteurs appartiennent à des générations différentes. 

« Mon chum Rémi » se déroule à une époque relativement récente, où la conduite en état 

d’ébriété n’est plus tolérée. « Jef », en revanche, décrit le « bon vieux temps » de la société 

patriarcale, lorsqu’une visite au bordel pouvait être présentée comme un acte tout à fait normal 

et quotidien pour des hommes hétérosexuels, avec qui le public est censé sympathiser. « Manu » 

se situe à une époque intermédiaire. 

8 Traits significatifs de la bromance identifiés dans les paroles 

Nous avons constaté, ci-dessus, que la bromance affiche quelques traits significatifs qui la 

distingue des autres variantes de relations masculines, à savoir que : (a) il s’agit d’une amitié 

entre hommes hétérosexuels ; (b) l’intimité émotionnelle est au cœur de la relation ; (c) 

l’intimité physique peut aussi en faire partie, mais elle est facultative ; (d) la bromance se crée 

souvent dans des milieux exclusivement masculins et elle raffermit l’hétéronormativité plutôt 

que de la remettre en cause ; et (e) dans cette homosocialité une masculinité problématique 

risque de voir le jour, qui normalise la misogynie et contribue à propager des attitudes 

patriarcales (selon certains chercheurs). Ci-dessous se trouve une analyse de ces traits 

significatifs dans les chansons étudiées. 

 
(a) Amitié entre hommes hétérosexuels 

Il est évident que les paroles des chansons étudiées traitent de la thématique de l’amitié 

masculine et il n’y a aucune indication que les personnages principaux – c’est-à-dire Jef, Manu, 

Rémi et les trois narrateurs – seraient homosexuels ou bisexuels. En effet, nous n’avons trouvé 



Non, t’es pas tout seul ». Variations sur le thème de la bromance 

11 

aucune allusion homoérotique dans les textes. L’auditeur apprend que ce sont les problèmes de 

couple (hétérosexuel) qui ont causé la dépression de Jef et Manu. Pour le premier, la solution 

proposée par le narrateur est d’aller « voir les filles / Chez la madame Andrée », ce qui 

confirme, à notre avis, l’hétérosexualité présumée des personnages dans cette chanson.  
 

(b) Intimité émotionnelle 

La présentation ci-dessus de la recherche effectuée dans le domaine a montré que l’intimité 

émotionnelle est un aspect clé qui se trouve au cœur de la bromance (Brook, 2015, p. 253 ; 

Robinson et al., 2018, p. 99), et il en est de même pour les chansons étudiées. De toute évidence, 

les trois protagonistes sont déprimés et le point de départ des récits est le fait que chacun d’entre 

eux vient de montrer son état d’âme en se confiant au narrateur. Jef, Manu et Rémi dévoilent 

donc leurs émotions intimes aux narrateurs et l’inverse est aussi le cas. La voix narrative de 

« Jef » montre une certaine vulnérabilité à la fin du refrain en s’exclamant : « On sera bien tous 

les deux / Comme quand on était jeunes / Comme quand c’était le temps / Que j’avais de 

l’argent » et, dans le deuxième refrain, « On rechantera comme avant / Comme quand on était 

beaux Jef / Comme quand c’était le temps / D’avant qu’on soit poivrots ». Ces extraits indiquent 

que le narrateur se sent dépassé. Il regrette sa jeunesse et craint la pauvreté et les ravages de 

l’alcool. En outre, le narrateur de « Mon chum Rémi » nous livre une confession personnelle 

en avouant qu’il traverse, lui aussi, des périodes difficiles : « Tsé Rémi moi aussi / J’en viens à 

me d’mander / À quoi ça sert la vie / Quand ça s’met à clocher / Et pis j’trouve que par bout’ / 

C’est vraiment pas facile / Qu’on est ben seuls su’a route / Dans c’t’univers débile ». L’auditeur 

a donc recours aux émotions intimes de cinq des six personnages principaux de ces chansons. 

Seules les éventuelles peurs et souffrances du narrateur de « Manu » lui restent inconnues. Il 

convient de rappeler que, selon les jeunes hommes interviewés par Robinson et al. (2018), la 

définition de la bromance est que l’ami est toujours là pour aider – et que l’on peut partager ses 

secrets intimes avec cette autre personne30. 
 

(c) Intimité physique (facultative) 

L’intimité physique est, rappelons-le, un aspect non-essentiel pour la bromance, selon Robinson 

et al. (2018). Les trois chansons choisies confirment cette idée, car nous n’avons trouvé aucun 

signe d’une telle intimité dans les paroles étudiées. Cependant, si nous incluons le clip vidéo 

réalisé pour « Mon chum Rémi » dans l’analyse, la réponse sera légèrement différente31. Dans 

cet « épitexte », pour utiliser la terminologie de Genette (1987, p. 11), on trouve effectivement 

divers exemples de contact physique entre les personnages principaux. Le « narrateur », 

interprété par Karl Tremblay (1976-2023), le chanteur des Cowboys fringants, tape « Rémi » 

dans le dos et met sa main sur ses épaules à plusieurs occasions. Tout au long du clip il empiète 

visiblement sur la sphère intime (moins de 50 centimètres) de son ami. À un moment donné 

(2:10-2:25), il le serre assez longuement dans ses bras pour le consoler. 
 

(d) Milieu exclusivement masculin qui raffermit l’hétéronormativité – plutôt que de la remettre en 

cause 

Les trois chansons mettent en scène des milieux sociaux qui sont exclusivement masculins – 

des « boys’ clubs » pour utiliser l’expression de Hill Nettleton (2016, p. 563) – où les femmes 

ne figurent que dans des rôles secondaires. On voit la gent féminine dans des rôles de 

figurantes : patronne de bar (« la mère Françoise » dans la chanson de Brel et « la taulière » 

 
30 « A bromance is someone who is literally there for you all the time […] Someone you can share secrets and 

pain with, and love » (Robinson et al., 2018, p. 98). 

31 Le clip vidéo est disponible ici : https://www.youtube.com/watch?v=HDMHf96_W-M, consulté le 13/11/2024. 

https://www.youtube.com/watch?v=HDMHf96_W-M


Non, t’es pas tout seul ». Variations sur le thème de la bromance 

12 

dans celle de Renaud), de serveuse (« la waitress » dans le morceau des Cowboys), de tenancière 

de maison close ou de prostituée dans le même établissement (« la madame Andrée » et « les 

filles » dans « Jef »). Un autre rôle est celui d’épouse ou petite amie, c’est-à-dire la personne 

qui cause le chagrin du personnage principal. Comme ces femmes sont réduites à des rôles 

secondaires – ou apparaissent comme celles qui provoquent la rupture amoureuse – on peut 

sans doute qualifier ces textes de milieux masculins où règne l’hétéronormativité. Cette norme 

n’est jamais remise en cause dans les morceaux étudiés. Il n’y a aucun aspect « queer » dans 

les paroles qui pourrait la problématiser.  

 
(e) Homosocialité qui normalise la misogynie et contribue à propager des attitudes patriarcales 

Il s’agit clairement d’homosocialité dans les chansons étudiées. Le narrateur et son ami 

discutent entre eux des problèmes relationnels. Dans « Manu » la vie de couple est présentée 

comme un mode de vie qui ne convient pas à l’homme : « J’vais dire on est des loups / On est 

fait pour vivre en bande / Mais surtout pas en couple / Ou alors pas longtemps ». Par conséquent, 

la rupture de la relation hétérosexuelle est suivie d’une consolidation de la camaraderie 

masculine : « Une gonzesse de perdue / C’est dix copains qui r’viennent ». Dans la chanson de 

Brel, le narrateur se réjouit du retour à la vie célibataire de Jef : « On rechantera comme avant 

/ On sera bien tous les deux / Comme quand on était jeunes ». Dans la chanson des Cowboys, 

le narrateur craint le suicide de Rémi aussi parce qu’un tel acte désespéré mettrait une fin 

tragique à leur bromance : « En plus j’aurais pu’ personne / J’aurais pu’ mon vieux chum ». 

L’homosocialité décrite ci-dessus, est-elle misogyne et contribue-t-elle à propager des 

attitudes patriarcales, comme le prétendent Hill Nettleton (2016) et Jeffries (2020) ? Pour ce 

qui est de la chanson de Brel, nous devons répondre à l’affirmative. L’ex-compagne de Jef est 

introduite dans le récit par des injures sexistes telles que « demi-vieille », « fausse blonde » et 

« trois quarts putain ». L’idée d’exploiter des femmes prostituées dans le but de se réconforter 

et se soulager sexuellement indique que le narrateur considère le corps féminin comme un bien 

matériel qui s’achète et se vend. L’énoncé « paraît qu’y en a de nouvelles », à propos des 

femmes prostituées, suggère que les deux compères fréquentent régulièrement l’établissement 

de « la madame Andrée » et qu’il s’agit pour eux d’un acte banal. Dans la chanson de Renaud, 

toutefois, la situation est beaucoup moins claire. Si une appellation que l’on peut juger sexiste 

est utilisée à l’égard de la petite amie, « T’as croisé cette nana / Qu’était faite pour personne », 

la suite révèle que le véritable problème est que Manu a mis la charrue devant les bœufs : « T’as 

été un peu vite / Pour t’tatouer son prénom / À l’endroit où palpite / Ton grand cœur de grand 

con ». Le narrateur admet que c’est triste que la jeune femme n’aime plus Manu, mais l’attitude 

hargneuse et agressive de « Jef » est ici remplacée par des phrases sobres, plus résignées que 

fâchées, qui mettent les émotions de la jeune femme au centre : « Elle est plus amoureuse / 

Manu faut qu’tu t’arraches / Elle peut pas être heureuse / Dans les bras d’un apache ». La rupture 

de la relation amoureuse est donc présentée comme un événement malheureux mais inévitable. 

Personne, en fin de compte, n’est à blâmer. Dans le morceau « Mon chum Rémi » nous ne 

pouvons détecter aucune trace de sexisme ou de misogynie, ce qui s’explique par le fait qu’il 

n’y a, pour ainsi dire, aucune trace de femme dans ces paroles. L’homosocialité de la bromance 

y règne de manière incontestée. 

Pour résumer, il existe sans nul doute des attitudes misogynes dans les paroles de Brel. Cela 

n’est pas très étonnant pour une chanson enregistrée et publiée sur disque en 1964, c’est-à-dire 

à une époque où la libération de la femme était encore à ses débuts dans les pays occidentaux. 

La situation est moins claire pour les deux autres morceaux. Rappelons que Hawkins (2000, p. 

42) a identifié un changement en ce qui concerne l’image de la masculinité dans la chanson 

francophone vers la fin du XXe siècle. Selon lui, les représentations de la masculinité sont 



Non, t’es pas tout seul ». Variations sur le thème de la bromance 

13 

devenues plus nuancées et moins agressives – ce qui correspond bien à notre interprétation des 

paroles de « Manu » (chanson publiée en 1981) et « Mon chum Rémi » (publiée en 2002).  

9 Conclusion 

Les paroles de chansons qui sont analysées dans cette étude traitent du même thème général, la 

camaraderie masculine, bien qu’elles soient réparties dans le temps. Cela indique que ce thème 

a longtemps été présent dans la chanson francophone, ce que Hawkins (2000) a d’ailleurs déjà 

noté. L’examen des études sur la masculinité (Men’s Studies) présenté au début de cet article 

nous a permis d’affirmer que, traditionnellement, les hommes ont eu tendance à avoir de 

nombreux camarades mais peu ou pas d’amis intimes (Fausing et al., 1987 ; Kilmartin, 1994). 

Le rôle masculin traditionnel a imposé de fortes exigences en termes d’indépendance et 

d’autonomie et a demandé qu’un individu de sexe masculin dissimule ses souffrances et ses 

faiblesses face aux autres hommes. L’intimité émotionnelle n’a jamais été associée à la 

masculinité hégémonique, ce qui a limité la marge de manœuvre de beaucoup d’hommes. Dans 

la bromance, cependant, l’intimité émotionnelle est au cœur de la relation. 

Les trois chansons étudiées dans cet article, « Jef » de Jacques Brel, « Manu » de Renaud et 

« Mon chum Rémi » du groupe québécois Les Cowboys fringants, affichent les traits distinctifs 

de la bromance, tels qu’ils ont été identifiés dans la recherche antérieure (cf. Hammarén & 

Johansson, 2014 ; Brook, 2015 ; Robinson et al., 2018 ; Lam & Raphael, 2018). Jef, Manu et 

Rémi ne souffrent pas en silence comme l’homme traditionnel est censé le faire, mais ils 

pleurent et se montrent vulnérables en face des narrateurs de ces récits. Ceux-ci essaient à leur 

tour de consoler et de réconforter leur ami. Ils le font de manière un peu maladroite, certes, 

mais toujours sincèrement et avec les meilleures intentions. Dans les paroles de ces chansons, 

nous avons donc identifié une profonde amitié entre hommes hétérosexuels. À la base même 

des récits, il y a une intimité émotionnelle entre narrateur et interlocuteur, tandis que l’intimité 

physique reste invisible – à l’exception de l’épitexte (le clip vidéo) de « Mon chum Rémi ». Or, 

l’intimité physique est considérée facultative dans une bromance. Les milieux décrits sont, en 

effet, exclusivement masculins et on peut soutenir la thèse qu’ils raffermissent 

l’hétéronormativité. En ce qui concerne l’aspect négatif de la bromance identifié par certains 

chercheurs (Hill Nettleton, 2016 ; Jeffries, 2020), à savoir le risque qu’elle contribue à 

normaliser la misogynie et à propager les attitudes patriarcales associées à la « lad culture », 

celui-ci est bien réel en ce qui concerne la chanson de Brel. En effet, ce résultat ne nous surprend 

pas. Comme chaque œuvre d’art, la chanson « Jef » est évidemment marquée par l’esprit de son 

époque. On ne peut pas s’attendre à trouver des attitudes jugées politiquement correctes 

aujourd’hui – dans une société post-MeToo et post-Balance ton porc – dans les paroles d’une 

chanson enregistrée et publiée plus d’un demi-siècle auparavant. En outre, la présence de la 

misogynie dans la chanson francophone a déjà été identifiée (Hawkins, 2000), et la même chose 

vaut pour l’œuvre de Brel spécifiquement (Bougnoux, 1999 ; Poole, 2004). On peut noter que 

la misogynie identifiée dans les paroles de « Jef » ne semble pas remettre en question la 

popularité de cette chanson, ni celle de l’œuvre de Brel en général – qui reste une pierre 

angulaire dans l’univers de la chanson francophone. À notre avis, le résultat le plus intéressant 

du présent article est le fait que les paroles de Renaud, et celles des Cowboys fringants, se sont 

avérées plus complexes et nuancées concernant la représentation de la masculinité. Plus 

d’études portant sur la chanson après l’an 2000 doivent être réalisées, afin d’examiner si la 

conclusion de Hawkins (2000) à propos de l’émergence d’une masculinité moins agressive, 

reste valable pour la chanson francophone du XXIe siècle. 



Non, t’es pas tout seul ». Variations sur le thème de la bromance 

14 

Références 
Alberti, J. (2013). “I love you, man”: bromances, the construction of masculinity, and the 

continuing evolution of the romantic comedy. Quarterly Review of Film and Video, 30(2), 

159–172. https://doi.org/10.1080/10509208.2011.575658 

Becker, R. & Weiner, J. (2016). Making sense of a bromance: talking with straight men about 

I Love You, Man. Queer Studies in Media & Popular Culture, 1(3), 315–336. 

10.1386/qsmpc.1.3.315_1 

Beynon, J. (2002). Masculinities and culture. Open University Press. 

Bhattacharyya, M. (2020). Bromance in Bollywood: is it dismantling homohysteria and 

homophobia? Global Media Journal-Indian Edition, 12(1), 1–24. 

Bougnoux, D. (1999). On ne connaît pas la chanson. Esprit, 254(7), 72–88. 

https://www.jstor.org/stable/24278781 

Bourdieu, P. (1998). La domination masculine. Éditions du Seuil. 

Boyle, K. & Berridge, S. (2014). I love you, man. Gendered narratives of friendship in 

contemporary Hollywood comedies. Feminist Media Studies, 14(3), 353–368. 

https://doi.org/10.1080/14680777.2012.740494 

Brel, J. (1986). Tout Brel. Robert Laffont. 

Brook, H. (2015). Bros before ho(mo)s: Hollywood bromance and the limits of heterodoxy. 

Men and Masculinities, 18(2), 249–266. https://doi.org/10.1177/1097184X15584913 

Connell, R.W. (1995). Masculinities. Polity Press. 

Cowboys fringants, les (2002). Break syndical [CD]. La Tribu. 

Erlichman, S. & Pluretti, R. (2021). A presidential bromance: how meme culture upsets race, 

gender, and political power dynamics. Journal of Communication Inquiry, 0(0), 1–26. 

https://doi.org/10.1177/01968599211050057 

Fausing, B., Kiselberg, S. & Senius Clausen, N. (1987). Bilder ur männens historia. Alfabeta. 

Genette, G. (1987). Seuils. Seuil. 

Green, A. M. (2019). A cure for toxic masculinity: male bonding and friendship in Final 

Fantasy XV. ETC Press. 

Hammarén, N. & Johansson, T. (2014). Homosociality: in between power and intimacy. Sage 

Open, 4(1), 1–11. https://doi.org/10.1177/2158244013518057 

Hawkins, P. (2000). Chanson. The French singer-songwriter from Aristide Bruant to the 

present day. Routledge. 

Haworth, R. (2015). From the chanson française to the canzone d’autore in the 1960s and 

1970s. Authenticity, authority, influence. Routledge. 

Hill Nettleton, P. (2016). No girls allowed: television boys’ clubs as resistance to feminism. 

Television & New Media, 17(7), 563–578. https://doi.org/10.1177/1527476416630300 

Huemmer, J. (2016). Beyond boobs and beer: analysis of masculine rites of passage in the 

film Superbad. Southwestern Mass Communication Journal, 31(2), 1–25. 

Jeffries, M. (2020). “Is it okay to go out on the pull without it being nasty?”: lads’ 

performance of lad culture. Gender and Education, 32(7), 908–925. 

https://doi.org/10.1080/09540253.2019.1594706 

Jordan, A., Sundari, A., Jameson, J., & Davy, Z. (2022). Hierarchies of masculinity and lad 

culture on campus: “bad guys”, “good guys”, and complicit men. Men and Masculinities, 

25(5), 698–720. https://doi.org/10.1177/1097184X211064321 

Kilmartin, C. (1994). The masculine self. Macmillan. 

Lam, C. & Raphael, J. (2018). X-Men bromance: film, audience and promotion. Celebrity 

Studies, 9(3), 355–374. https://doi.org/10.1080/19392397.2018.1426026 



Non, t’es pas tout seul ». Variations sur le thème de la bromance 

15 

Lavigne, C. (2013). Two men and a moustache: masculinity, nostalgia and bromance in The 

Good Guys. Journal of Popular Television, 1(1), 69–81. 

Nikoloutsos, K. P. (2008). The Alexander bromance: male desire and gender fluidity in Oliver 

Stone’s historical epic. Helios, 35(2), 223–251. https://doi.org/10.1353/hel.0.0011 

Office québécois de la langue française (2016). Amitié virile. 

https://gdt.oqlf.gouv.qc.ca/ficheOqlf.aspx?Id_Fiche=26542559, site consulté le 

13/04/2024. 

Oh, D. C.  (2018). Elder men’s bromance in Asian lands: normative Western masculinity in 

Better Late than Never. Critical Studies in Media Communication, 35(4), 350–362. 

https://doi.org/10.1080/15295036.2018.1463102 

Phipps, A. & Young, I. (2015). Neoliberalisation and “lad cultures” in higher education. 

Sociology, 49(2), 305–322. https://doi.org/10.1177/0038038514542120 

Poole, S. (2004). Brel and chanson. A critical appreciation. University Press of America. 

Poost, A.-S. (2018). Bromance and hookup culture: a study in the performance of masculinity 

by college men. International Social Science Review, 94(3), 1–38. 

Renaud (1988). Le temps des noyaux suivi de Mistral gagnant. Chansons et dessins. Seuil. 

Robinson, S., Anderson, E. & White, A. (2018). The bromance: undergraduate male 

friendships and the expansion of contemporary homosocial boundaries. Sex Roles, 78(1-2), 

94–106. https://doi.org/10.1007/s11199-017-0768-5 

Robinson, S., Anderson, E., & White, A. (2019). Privileging the bromance: a critical appraisal 

of romantic and bromantic relationships. Men and Masculinities, 22(5), 850–871. 

https://doi.org/10.1177/1097184X17730386 

Rodino-Colocino, M., DeCarvalho, L. J. & Heresco, A. (2018). Neo-orthodox masculinities 

on Man Caves. Television & New Media, 19(7), 626–645. 

https://doi.org/10.1177/1527476417709341 

Sargent, D. (2013). American masculinity and homosocial behavior in the bromance era. 

[Thèse de doctorat, Georgia State University]. https://doi.org/10.57709/4187552 

Seidler, V.J. (1997). Man enough. Embodying masculinities. Sage. 

Tait, C. (2016). The screwball bromance: regression, bisexuality, and reconfigured 

masculinity in Step Brothers. Journal of Men’s Studies, 24(1), 60–77. 

https://doi.org/10.1177/1060826515624412 

Tinker, C. (2005). Jacques Brel is alive and well. Anglophone adaptations of French 

chansons. French Cultural Studies, 16(2), 179–190. 

Vale de Almeida, M. (1996). The hegemonic male. Masculinity in a Portuguese town. 

Berghahn. 

Woodworth, A. J. (2014). From buddy film to bromance: masculinity and male melodrama 

since 1969. [Thèse de doctorat, Temple University]. 

http://dx.doi.org/10.34944/dspace/4035  

 

 

 

https://gdt.oqlf.gouv.qc.ca/ficheOqlf.aspx?Id_Fiche=26542559
http://dx.doi/

