2024; 118(2): 17-28 Moderna Sprak
https://doi.org/10.58221/mosp.v118i2.28405

Research Article

El cuerpo como [contra]utopia en las escrituras cuir del
Yo

Alicia Montes*
Universidad de Buenos Aires

Abstract: The present work maintains that against the grain of the Western philosophical and religious
tradition that has invented the soul’s utopia to devalue and condemn the body to the place of the abject, the
writings about the self, today, have as their horizon the proposal of a counter-utopia that places in the center
of thought and political action the carnal materiality of a protean, flowing and undisciplined body. It is a
Body-I, and no longer a cartesian Ego corpus that put intellect, rationality or the spiritual in the place of the
superior. This way of conceiving subjectivity as existing corporality does not adhere to any aesthetic, racial,
sexual or gender norm, it configures itself as an animal becoming and places desire at the center of the
flowing movement.

Keywords: body, [counter]utopia, queer writing, animality

Resumen: El presente trabajo sostiene que a contrapelo de la tradicion occidental filosofica y religiosa que
ha inventado la utopia del alma para desvalorizar y condenar el cuerpo al lugar de lo abyecto, las escrituras
cuir del yo, hoy, tienen como horizonte la propuesta de una contra utopia que coloca en el centro del
pensamiento y de la accion politica la materialidad carnal de un cuerpo proteico, fluyente e indisciplinable.
Se trata de un Cuerpo-yo, y ya no mas de un Ego corpus cartesiano que ponia en el lugar de lo superior el
intelecto, la racionalidad o lo espiritual. Este modo de concebir la subjetividad como corporalidad existente
no se atiene a ninguna norma estética, racial, sexual o de género, se configura a si misma como devenir
animal y coloca en el centro del movimiento fluyente el deseo.

Palavras-chave: [contra]utopia, escritura cuir, animalidad

El mundo cambia con las palabras
de una manera que nunca imaginamos.
I[nés] Acevedo

No queremos ser mas esta Humanidad.
Susy Shock

La primera utopia creada contra el cuerpo fue el alma y este hecho, subrayado por Michel
Foucault (1994/2010), hace visible hasta qué punto el desprecio por la condicion corporal
y la violencia material y simbolica sobre ella configuran el lugar de la existencia humana
en Occidente, incluso determinan de qué modo debe disefiarse esa materialidad de
acuerdo con las jerarquias cartesianas logocéntricas que le dan forma como lo otro (res
extensa) del sujeto de la conciencia (res cogitans). Sin embargo, la relacion entre el

*Corresponding author: Alicia Montes, E-mail: alisumontes@gmail.com

Copyright: © 2024 Author. This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons
Attribution 4.0 International License (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/), allowing third parties to copy and
redistribute the material in any medium or format and to remix, transform, and build upon the material for any purpose,
even commercially, provided the original work is properly cited and states its license.



Escrituras cuir cuerpo y contrautopia

cuerpo y su imagen ideal naturalizada, que es la inica que se reconoce como simbolizable,
no nace con la Modernidad, hunde sus raices en la Antigliedad y el cristianismo debido al
paradigma dualista que los caracteriza. Este modelo subordina lo corporal a una instancia
supuestamente superior: el espiritu, la conciencia, el alma. En efecto, el dualismo que
marcan la cultura occidental estaba presente en el gnosticismo, las concepciones
platonicas del hombre y el creacionismo monoteista judeo-cristiano (Citro, 2011). El
binarismo en el que la carne es siempre lo contaminado, lo que nubla el entendimiento y
oscurece el conocimiento, el mal, lo pecaminoso o lo abyecto ha estructurado el terreno
de la indisoluble union entre imagen e idealismo, que se concreta en el paradigma
humanista de la cultura heteronormativa occidental como utopia eugenésica.

La materialidad corporal es hoja en blanco sobre la que la sociedad moderna escribe
cruelmente la marca del poder (disciplinamiento, control, higienismo, exclusion, racismo,
aniquilacion [Foucault, 1996/2004]) determinando lo propio y lo impropio de lo humano,
la normalidad de género y sexual y su contrario, la anomalia. Por esta razon, la carne
deviene cosa, resto incomodo, fatalidad biologica, categoria impensable para la filosofia.
Una paradoja habita la condicion humana y hace que el ser humano solo haya podido
expresar su caracter de persona (Esposito, 2011) objetivando y depreciando una parte de
si mismo: el cuerpo, en tanto carne!. La tradicion teoldgica, juridica y filoséfica
occidental ha definido la categoria “persona” a partir de un ntcleo racional, moral y/o
espiritual, de modo que el componente animal, carnal, instintivo queda subordinado al
primero. En esta radical dicotomia, ser persona implica estar en posesion del propio
cuerpo, controlar sus pasiones y sus desvios y hacer de él lo que se quiera. El individuo
moderno se siente propietario del cuerpo: tiene un cuerpo, no es un cuerpo (Le
Breton1990/2012; Esposito, 2011/2011; Schaeffer, 2012/2012).

A contrapelo de esta tradicion logocéntrica, dualista y eugenésica, dando lugar a una
genealogia perversa y antihumanista que se conecta con las ideas de Nietzsche,
Lautréamont, el surrealismo y las publicaciones del grupo esotérico que dirigia George
Bataille’> y otros paradigmas no antropocéntricos, las escrituras cuir’ del yo

1 En El discurso de método, René Descartes sefiala que podia imaginarse sin cuerpo, pero no sin
conciencia.

2 “No es raro que el hombre pierda la cabeza al comienzo de la Segunda Guerra, desde mediados del siglo
XIX él ser humanos venia sometiéndose a las mas extravagantes operaciones en la mesa de diseccion. Su
primer corte dramatico fue la separacion de la cabeza del cuerpo, que era la prueba mas ostensible del
desgarramiento definitivo. A partir de ahi, el ser humano comenzd a ser totalmente desfigurado,
desmontado, desarticulado: las manos separadas de los brazos, los pies de las piernas, el vientre adquirid
autonomia, los ojos y las orejas se salieron del rostro, los érganos internos se desgarraban unos de otros.
Una vez fragmentado, solo fue posible recuperar la unidad del cuerpo a través de formas hibridas y
monstruosas que proliferaron en el arte y la literatura hasta que Bataille y Masson pusieron de nuevo en el
centro la figura del hombre decapitado pero a diferencia de lo que ocurria con el mito de Salomé de fin de
siglo, no era ya la cabeza lo que se presentaba sino el hombre erecto de brazos abiertos, que evocaba la
figura de Leonardo Da Vinci con el canon de las proporciones humanas, pero sin cabeza: acéfalo. El hombre
acéfalo sintetizaba el proceso de fragmentacion de la anatomia humana que se habia estado produciendo
desde el siglo XIX y al mismo tiempo indicaba el punto terminal por medio de la reversibilidad del hombre
decapitado: la negaciéon del hombre comienza cuando €l rechaza el cuerpo y ahora rechaza su término
contrario, la cabeza. Para deshumanizar al hombre, tal como quieren artistas y escritores modernistas, no
bastaba con cortarle la cabeza era preciso abandonarla por completo (Robert Moraes, 2017, p.87 [la
traduccion es mia]).

3 Denomino de esta manera a una escritura en primera persona que se encuentra tensionada por las ideas
de testimonio y de ficcion y que en el movimiento textual rizomatico e incesante de construccion y
deconstruccion de si, que no admite ninguna forma estable sustancializada y ninguna ley de género

18



Escrituras cuir cuerpo y contrautopia

contemporaneas, tienen como horizonte la propuesta de una [contra Jutopia que coloca en
el centro del pensamiento y de la accion politica la materialidad carnal de un cuerpo
proteico, fluyente, indisciplinable y monstruoso. Se trata de un Cuerpo-yo, “desastrado”
y ya no mas de un Ego corpus en el que prima el intelecto, la racionalidad y lo espiritual
(Nancy, 1992/2000). Este modo de concebir la subjetividad, como corporalidad precaria,
vulnerable y condicién ineludible de la existencia, no se atiene a ninguna norma estética,
racial, sexual o de género y se configura a si misma como devenir animal, es decir, una
posibilidad abierta al acontecer del ser que pasa a través del cuerpo y expresa la
“deformacion”, el desasimiento de toda norma cultural impuesta por fuera de la vida:

El devenir puede y debe ser calificado de devenir-animal [...] Este es el punto por aclarar:
que un devenir carece de sujetos distintos de si mismo; pero también que no tiene término,
ya que su término a su vez solo existe como retomado en otro devenir del que es sujeto, y
que coexiste, forma un bloque, con el primero. (Deleuze y Guattari, 1980/1988, p. 238)

Esta [contraJutopia cuir emerge desafiante y combativa en el corpus constituido por una
serie de textos narrativos y ensayisticos de activistxs, artistxs y escritorxs argentinxs
LGTTBIQ+ contemporanexs. Desmintiendo lo que proponen ciertas posturas fausticas
del posthumanismo, que consideran el cuerpo humano una instancia no definitiva y
superable en el desarrollo de la humanidad?; las autoescrituras cuir tienen como horizonte
de vida la concrecion de una instancia en la que cuerpo y el deseo se emancipan de las
determinaciones sociales, tanto a través de un discurso colectivo, centro de una praxis
liberadora, como a partir del devenir animal de los cuerpos que pone en crisis todo
racionalismo. Esto se puede observar, por ejemplo, en los escritos de [[nés] Acevedo que
privilegian las sensaciones corporales, como parte de una perspectiva en la que el
pensamiento no ocupa un lugar central, sino que deja de ser el modo exclusivo de observar
el mundo. De esta forma, se colocan en primer plano, como manera de conectarse e
interpretar la realidad, sentimientos (Ahmed, 2014/2015) como la nausea, la acidez, el
sobresalto y la sensacion de descentramiento subjetivo. Es la perspectiva de un ojo
encarnado que mira lo que lo rodea y acontece como ser sintiente, dandole forma textual

(Derrida, 1980), mas que la transgresion a la ley del género, ni binarismo alguno y ponen en crisis el
(fa)logocentrismo que funciona como policia textual y la distribucion jerarquica y dicotomica de lo
sensible, para abrir el espacio de una logica borrosa centrada en el multivalor y la paradoja. Cabe aclarar
que el término “cuir” es una transformacion de caracter geopolitico de la palabra inglesa Queer . “Cuir” es
la expresion con la que se denomina en Latinoamérica y desde la periferia no sélo la idea de disidencia
sexo-genérica, sino, sobre todo, la actitud combativa con la que se construyen ciertas formas identitarias
travestis, transexuales, no binaries, gais, lesbianas, intersexuales, y la gran lista de nuevas o posibles futuras
identidades no heteronormativas que se sigan agregando letras a la sigla LGBITTQ+ (Mateo del Pino, 2019;
Palmeiro, 2011; Preciado, 2012).
4 La tradicion de faustica nutre el ideal de la tecnociencia contemporanea. Este modelo pone a la técnica
ontoldgica y conceptualmente por encima de la ciencia. Lo tecnologico y sus avances s convierten en el
objetivo central en lugar de la verdad del conocimiento. Por otra parte, en su afdn capitalista por explotar
la naturaleza y apropiarse de ella, las tecnociencias no aceptan limites. Expresan un impulso insaciable que
no acepta barreras para los proyectos que siguen los intereses del mercado, sobre todo buscando superar
todos los limites que afectan al hombre y a la vida, uno de ellos la condicion temporal y los limites
espaciales a los que lo somete el cuerpo, que a partir del descubrimiento del genoma humano se quiere
volver inmortal insertandolo en sofisticadas computadoras. De este modo, la materialidad carnal de los
seres humanos se convierte en materia manipulable y sustituible, dejando de definir la condicion de
existencia humana (Sibilia, 2005, pp. 40-41).

19



Escrituras cuir cuerpo y contrautopia

a esas emociones y construyendo sentido. Asi, en “Bailamos”, perteneciente a Late un
corazon (2019), y en pleno proceso de transicion de género, Acevedo narra:

Hoy desperté de la siesta con perfume a desodorante de hombre. Malena me manda audios
desde Alemania, y para nombrarme usa determinativos femeninos en los que me siento un
tanto extrafa. ;Qué tal si fuera mi ultimo cuento en que yo misma los uso? Leo la primera
edicion de Testo Yonqui de Beatriz Preciado, y el pronombre femenino con el que Beatriz
se refiere a ella misma no deja de sobresaltarme, porque sé que en el futuro no sera mas
Beatriz sino Paul. Esa sensacion de algo que sale del centro es lo que me da nauseas todo
el dia, lo que no me deja comer ni beber sin atragantarme. [...] Mi estomago pide comer,
pero mi cabeza se niega a creerlo, y la interpretacion que le doy al dolor producido por el
hambre es que tengo acidez [...E]n las asambleas mi cuerpo teclea al verme rodeada de
multitudes de mujeres. No me extrafia que estando tan descentrada no me sienta capaz de
sacar adelante mi segunda cita. (2019, p. 69)

La idea de una [contraJutopia cuir emerge de manera plural, intermitente y contradictoria,
en un corpus textual que ha comenzado a hacerse visible, en Argentina, a comienzos del
afio 2000, cuando las voces de los colectivos sexo-genéricos disidentes encuentran un
espacio de escucha y activistas que les dan forma escrita a sus voces. Estos materiales
heterogéneos, que definen un modo de concebir la subjetividad postidentitario,
construyen imagenes sensoriales en las que cobran presencia igualitaria y resplandecen
aquellos cuerpos que la sociedad ha cloacalizado, estigmatizado y marginalizado por su
caracter andmalo, ya que no responde al ideal de copia-conforme propuesto por
Occidente®. En las autoescrituras cuir del yo, las voces de estos cuerpos vulnerados y
vulnerables proclama con mil tonos disonantes su derecho al Bios y su rebelion respecto
al deber ser heteronormativo y a la coherencia sexo-género-rol de una cultura que los
expulsa permanentemente. En la progresiva visibilizacion de estas formas de vida no
binaria, los fugaces destellos de la escritura hacen reverberar con intensidad cada vez
mayor esos cuerpos que cuestionan la idea de identidad unaria y la vision dualista de lo
humano. De esta manera, se va configurando una historia con forma de trenza que tiene
como horizonte un proyecto de existencia en el que se entretejen lo individual, lo
colectivo y lo impersonal.

Esta fabula cuir multiforme y paraddjica se puede rastrear en los textos del corpus
correspondientes a Dalia Rosetti, I Acevedo, Carolina Unrein, Naty Menstrual, Susy
Shock, Camila Sosa Villada y Marlene Wayar, entre otrxs. En la escritura, ademas de
interrogarse acerca de quién se es de manera singular, las producciones de estas artistas
esbozan respuestas provisionales a otras cuestiones que, desde la experiencia cuir
compartida, se piensan como legado a las generaciones futuras y evitan reproducir las
contradicciones y los mandatos del presente, tal como sefiala Feda Baez en la nota “El
hotel es un cuerpo”, publicada en la Revista Anfibia en 2021:

5 El cuerpo humano ha sido pensando en relacion a un modelo divino, abstracto o superior, mas allé de toda
representacion, considerado el ideal que se debe seguir en tanto “copia conforme” y de acuerdo a un orden
mimético. La materialidad corporal se vuelve asi analogon y huella de un modelo inalcanzable. Por eso,
en su presencia inmediata, el cuerpo parece siempre una imagen no conforme, imperfecta y la sociedad se
empefara en corregirlo de modo tal que se acerque lo mas posible al ideal espiritual que le sirve de modelo.
La tension entre imagen no conforme-imagen conforme hace visible la ambivalencia estructural que articula
el pensamiento y los imaginarios sobre el cuerpo y que aun hoy siguen vigentes en los modelos de belleza
heteronormativa dominantes (Schaeffer, 2012/2012, pp.106—-107).

20



Escrituras cuir cuerpo y contrautopia

Si el acto de legar implica dejar un vestigio, una huella, algo que va mas alla de la existencia
material del propio cuerpo, ;de qué modo se comunica una sensacion como el frio que
entumece? ;Como se transfiere la singularidad de un gesto, la estridencia del grito? ;De
qué manera transmitir el efecto del encierro? ;O la rigidez de los musculos siempre en
alerta en la calle? ;O la tibieza de otros cuerpos que nos acompaiian? ;O el juego de miradas
y el contacto con la piel en la puesta en escena de la seduccion? En definitiva, porque esa
es la pregunta aqui, ;,como se lega la experiencia de un cuerpo? (2021)

Por esta razon, la [contraJutopia que imagina la materializacion de un cuerpo
indisciplinable y sin formas precisas, proteico, a partir del cual constituirse como parte de
la vida digna, se vuelve también respuesta a la necesidad de imaginar para estas formas
de la existencia un futuro que diga “No” al presente tal como es y no perpetue sus
injusticias y exclusiones (Edelman, 2004/2004). Asi ocurre, en la autoficcion fantéstica
Suerios y pesadillas (2016) de Dalia Rosetti. En ella, el mundo imaginado por quien narra
funciona con la logica del suefio y las imagenes galopan desbocadas y sin control,
construyendo un presente alucinado en el que todo es posible. Irrumpe otro modo de
pensar la subjetividad mas allé de la idea moderna que la concibe cerrada y autosuficiente.
Se trata de un sujeto descentrado, extranado respecto de lo que se considera
tradicionalmente identidad. Es un devenir fluido en la multiplicidad de posibilidades, que
no confia en la memoria ni en la idea de un en-si esencializado.

Llego el fin de las vacaciones. Hacia sus tltimos minutos terminé pensando cosas de una
intrascendencia inigualable. Al fin llegd el fin. Descansé de pensar en mi y me cansé de
pensar en cualquier cosa. Sin las vacaciones basicamente todo es “tengo que” y entre
muchos “’tengos” primero tengo que ver qué haré. Tal vez tendria que recapitular y tomarme
mas en serio lo de la chimenea, lo de Yotemia y pensar un poco donde estoy. {No? [...
Santa] Teresita me dijo que “nadie” podria explicarme donde estoy , por lo tanto, eso me
hace pensar que la respuesta sélo puede provenir de mi. Todo “nadie” se refiere a un
alguien. [...] Por mi parte soy alguien para los otros, pero para mi soy yo. Si no, ;quién
voy a ser? Pero no puedo decirmelo a mi misma porque si me lo dijera , yo lo escucharia y
habria una distancia entre la que escucha y la que dice y ahi ya habria un alguien. Obvio,
soy alguien y ella dijo Nadie. La respuesta a la pregunta es imposible, solo nadie puede
decirla. Pero lo que si puedo hacer es no decirme la verdad y creer a medias lo que me diga.
Lo que Teresita me estaba queriendo decir es que debia liberarme del otro, que sea
independiente hasta de mi, es decir independizarme de la realidad. [...] Ahora lo real es lo
no real y viceversa. Tengo que olvidar todo el tiempo para seguir avanzando. (2016, pp.
72-73)

A pesar de los planteos diversos, incluso aporéticos, que constituyen la trenza de esta
escritura cuir, un elemento comun articula la diversidad de los escritos, de los que este
corpus es apenas la punta de un iceberg: la valoracion del cuerpo, concebido como
instanciacion de vida, espacio relacional y estandarte de disidencia sexo-genérica. Cuerpo
y deseo resisten toda normalizacidn biopolitica e imposicion identitaria, a pesar del dolor,
de la incertidumbre y de las rupturas que la decision de vida trashumante implica.

[...] para mi papa -y para muchos otros papas- fue un monton tener una hija trans y que se
operara. Es el rechazo del cuerpo varonil, del falo y del privilegio del macho en su maxima
expresion. Encima todo esto venia de quien en alguin momento €l habia pensado como su
hijo y sobre quien habia sofiado que le iba a dar muchos nietos con quienes jugar a la pelota.
(Unrein, 2020, p.51)

21



Escrituras cuir cuerpo y contrautopia

[...] para las experiencias latinas, lo trans como paraguas de todas las identidades
localizadas -travestis, muxes, transexuales, transgéneros y demads- tiene que ver con
transitar el género. Nada que ver con estar aqui o alla. El género es un transito, un devenir
donde una puede decidir en qué punto quedarse porque esta en transito permanentemente
entre una forma otra de equilibrios de lo que serian las energias masculinas y femeninas,
en sentido, filosofico profundo. (Wayar, 2021, p.140)

La necesidad de afirmar el horizonte de un devenir en el que tenga lugar esta
[contrajutopia de un cuerpo y un deseo no sujetos a modelo alguno configura el
entramado de la obra de estxs artistxs y escritorxs. Se trata de cuestionar y llevar hasta el
limite las contradicciones y los imperativos de lo dado. Asi, Susy Shock proclama en su
Poemario Trans Pirado (2011): “Reivindico mi derecho a ser un monstruo/ni varén ni
mujer,/ni XXY ni H20”; y se define como “oblicua,/bizca,/silvestre,/artesanal,/poeta de
la barbarie”. Naty Menstrual, expresa en Batido de trolo (2019) con desparpajo desafiante
un credo travesti centrado en el deseo, a través de las inflexiones asperas de una lengua
soez que hace de la provocacion su latido: “Soy culo/No soy hombre/No soy mujer/Soy
orificio salvaje en celo” y también cuando escribe “Ramillete de culos/Comunidad de
ortos/Que organizan asambleas/Y a quién le importa/ mi ojete late/Mi ojete rie/Mi ojete
llora/Mi ojete grita/ Mi ojete aplaude/.../ Mi ojete reza” (pp. 219-220); o Dalia Rosetti,
el alter ego de Fernanda Laguna, se burla con ironia en Suefios y pesadillas (2016) de los
efectos devastadores de un cuerpo desnudo y una relacion homosexual en el bafio de un
colegio catolico heteronormativo: “Estoy absolutamente desnuda. [...] Seguro nos vieron
cuando cruzabamos el patio, asi que para colmo ellas saben que mi desnudez involucra
una relacion homosexual. Nada puede ser peor o si, no me sale ver nada positivo como
para pensar que algo pueda ser peor, pero es obvio que las cosas podrian ser peores” (p.
17).

Se trata de una escritura carnavalesca, de malas lenguas, deslenguada, feroz, que a
veces se denomina a si misma “trava” y desafia el deber ser de los cuerpos textuales y de
los cuerpos humanos ideales, de las formas de vida normales y del canon estético de lo
bueno-bello impuesto como Unico posible por cierta policia del buen gusto. Con cada
palabra, en el oximoron que articula la ternura con el término soez o el sarcasmo, la
escritura cuir disefia a partir de la parodia, el tono tragicomico, o el derrape, un mundo
posible hecho de suefios, de ansias, de memoria, de cementerios y de heterotopias, las
formas concretas y materiales que pueden alcanzar los suefios utdpicos en el espacio
social separado que ocupa un cuerpo (Foucault, 1994/ 2010).

Asi, junto al sonido desafiante y destemplado de estas voces provocativas y
maledicentes, emergen los deseos reprimidos o pisoteados y el dolor provocado por la
violencia familiar y social. Irrumpe, en el reverso de los textos, una distopia convertida
en realidad cotidiana: imagenes de abandono, expulsion, heridas de abuso y violacion,
praxis punitorias porque la forma de visibilizacion que elige el cuerpo no responde al
estereotipo heteronormativo, falta de trabajo digno, prostitucion y flagelos como el sida,
la droga, el alcohol y, siempre, la condena a la intemperie afectiva y material. Por esta
razon, cobran relevancia, como antidoto contra la realidad expulsiva, los lazos amorosos
complejos que se tejen entre quienes han sido arrojadxs del otro lado de la barra de lo
normal. En los textos cuir, fulguran las imagenes de los refugios donde se constituye la
familia elegida, un cuerpo colectivo que cobija y protege. Son heterotopias, espacios
abiertos-cerrados y separados de los emplazamientos sociales, como la casa de la Tia

22



Escrituras cuir cuerpo y contrautopia

Encarna, en Las malas (2019) de Camila Sosa Villada; “Casa Brando” en Fatal (2020) de
Carolina Unrein y edificios marginales reapropiados como el hotel Gondolin convertido,
por obra de la voluntad y del deseo de una vida digna, en hogar abierto y itero materno
que cobija y difunde saberes para sobrevivir:

[las travestis...] se hicieron cargo del edificio, lo arreglaron, dividieron las cuentas, se
organizaron. Aquel seflor al tiempo murid, los papeles flojos ayudaron y la sucesion nunca
llegd a puerto. Hace ya casi veintitun afios hicieron de esta pension en ruinas una casa, un
abrigo y una cama. Y se dieron las reglas para convivir, para ritmar los tiempos de sus
distintos modos de vida y poder estar juntas. (Baez, 2021)

Camila Sosa Villada escribe, en el prologo a Furia Travesti de Marlene Wayar, como
enunciado imprescindible de un proyecto colectivo, la necesidad de “que cada travesti
comience a nombrar el mundo por primera vez”” y de que, mas allé del consenso necesario,
sea posible la convivencia de “las curvas y las contracurvas de nuestros sentidos, los
nudos donde se asfixian nuestras verdades [...] como las extranjeras errantes que siempre
fuimos” (2021, p. 13). En esta linea de pensamiento, Susy Shock declara la urgencia de
reinventarse y amarse cotidianamente “[pJara no olvidar todo lo que no queremos ser,
cuando decidimos todo lo que si seriamos, [en] ese acto fundante y todavia revolucionario
del propio hacerse, traicionando hegemonias y [...] mandatos [...] para que no nos coman
todos los cuentos de ese fracaso binario, que tiene hasta los rinconcitos armados para que
entremos comodamente y [asi] evitar que les pongamos en duda, en jaque, en crisis, todos
sus paradigmas y sus privilegios”. (Wayar, 2019, p.61).

Por su parte, I. Acevedo, en su Diario de escritor, hace alusion a la fusion de
activismo y escritura que es horizonte de vida de la familia trans-travesti en Argentina y
pone en cuestion los atributos positivos de la imaginacion, esa piedra de toque que nutrid
las revueltas del *68 francés. Contrapone, asi, a la potencia de la imaginacion utdpica, la
idea punk de hacer las cosas o reinventarse con lo que se tiene a mano en el presente, es
decir, una [contraJutopia cuyo horizonte se mide, no solo en el activismo colectivo que
toma las calles, sino también en las acciones efimeras y minusculas de la resistencia
cotidiana:

Ahora que hice todas las tareas del dia y son las dos de la mafiana, no puedo irme a dormir,
porque quisiera dejar planteadas estas preguntas que me vengo haciendo hace un tiempo.
Me pregunto para qué sirve la imaginacion, y si no es una trampa del capitalismo. Me
pregunto cuales son las implicancias de cualquier discurso que nos invita a imaginar el
futuro y pensar un mundo mejor. Me pregunto como funciona la imaginacion, y qué
estamos haciendo y dejando de hacer cuando imaginamos. Me pregunto por qué me rebelo
internamente ante los discursos que me invitan a imaginar algo. [...] Pensaba, en la ducha,
que la imaginaciéon nos lleva lejos, pero creo que una manera a la que estamos
acostumbrades a vivir nosotrxs es elaborando cosas con lo que esta bien a mano. De hecho,
recordé también la situacion de una persona que cocina con lo que hay y le sale un plato
delicioso. Y creo que es un lugar comun acerca de la invencion de muchas recetas. Que les
italianes solo tenian harina, tomate y un poco de queso, e inventaron la pizza. Siempre me
parecid una idea hermosa. (2022)

La [contra]utopia cuir es, entonces, construirse cada dia en tiempo presente y con lo que
hay al alcance de la mano, en medio de las carencias materiales, de la sordera de ciertos
sectores sociales, de la exclusion y siguiendo a pesar del miedo los imperativos del deseo.

23



Escrituras cuir cuerpo y contrautopia

Ahora bien, la mirada esperanzada en la propia agencia y en los modos de hacer
cotidianos y microscopicos, eso que Michel De Certeau (1996, pp. 40—45) llama las
tacticas del débil, no es acritico conformismo ni reproduccion en clave cuir de las pautas
de la sociedad existente con sus jerarquias y distribuciones. Por eso, las voces de quienes
se piensan a si mismas como ‘“nostredad” (Wayar, 2019), sefialan la necesidad de
abandonar las tecnologias de subjetividad que les proponen modelos heteronormativos de
mujer o de varon ideales y estereotipos humanos conseguidos a través de cirugias faciales,
ablaciones, implantes, terapias hormonales o el sometimiento al modelo de mujer o de
varén cis que lleva a borrar el pasado personal y a despreciar lo que se fue (Stone, 1991;
Unrein, 2019; Wayar, 2021). En este sentido, Marlene Wayar insiste en el rechazo de los
discursos que deslegitiman los modos cuir de singularidad y disidencia en la manera de
actuar y materializar el género. Muchos de esos discursos hegemonicos proponen como
unica posibilidad un cuerpo que se someta al paradigma respecto de lo que es una mujer
0 un varén hermosxs y aptxs para consumo erético. Como contra- ejemplo respecto de
este estereotipo sexualizado, Wayar (2021) enumera con minucia los mecanismos de
“camuflaje” que usan las travestis y el cuidado respetuoso de sus cuerpos. La escritura
cuir lucha contra los lugares asignados por la policia de la corporalidad normal y, como
gesto reivindicativo y de autoproteccion, los cuerpos se deslocalizan y parodian o
resignifican las etiquetas que la homofobia construye para nombrarlxs. La consiga es no
renunciar a la bella monstruosidad que los singulariza y asumir la diferencia, subrayando
su propia belleza, que ya no quiere reproducir mas la imagen de la mujer exuberante o la
diva, ni la de ningun otro tipo de mujer o de vardon impuesto por el mercado, la religion,
la moral o los dispositivos identitarios del estado-nacion.

Asi, en Las malas de Camila Sosa Villada, pulsando las notas del mito y de lo
maravilloso, se construye un relato que pretende rescatar del olvido a las travestis
prostitutas del Parque Sarmiento, de la ciudad de Coérdoba, con las que la narradora
compartié una educacion sentimental y la constitucion de un cuerpo colectivo aguerrido
y valiente. Estos personajes que encarnan lo viviente en su multiplicidad, en la medida en
que estan mas alld o mas aca de la idea de sujeto cartesiano, ponen en crisis el dispositivo
de la persona (Esposito, 2011/2011), para interrumpir y resistir las jerarquias y
conceptualizaciones implicitas en el binarismo hombre/animal y en la exigencia de
coherencia sexogenérica. Este dispositivo necesita postular del otro lado de la barra la
existencia de seres que se consideran no-persona. A este deber ser que ubica la diferencia
en el lugar de la abyeccion, los discursos cuir le oponen la contradiccion y la hipérbole
como herramienta de figuracion que rompe con los lugares comunes del lenguaje y los
desautomatiza mostrando su caracter cultural. En los escritos, se encarna una
[contra]utopia que postula una subjetividad fluida y mutante: animal. Esto no implica otra
cosa que asumirse parte del espacio comun, sin jerarquias, proliferante e igualitario de lo
viviente incontrolable en sus formas de mostrarse y existir.

En este sentido, es importante subrayar que cuando se habla de ‘“animal” o
“animalidad”, no se esta haciendo referencia a aquello que se considera salvaje, natural,
inferior o a lo otro del ser humano. Algunos criticos, como Marta Segarra (2022),
basandose en la revision de los estudios animales, sostiene que la idea de animal es la
piedra de toque para transformar la concepcion misma de la categoria sujeto, que se
reserva exclusivamente para el hombre en tanto especie. La propuesta estd pensada como
un modo de suturar, también, el hiato establecido entre quienes son considerados sujetos

24



Escrituras cuir cuerpo y contrautopia

con derechos y las categorias de seres vivientes excluidas o relegadas a la marginalidad a
lo largo de la historia.

Se trata de una mirada contrahegemodnica que propone la deconstruccion de la fabula
humana en la que el hombre ocupa el lugar de lo superior y esta posicion le da derecho a
obrar como duefio absoluto de su otro inferior haciendo uso de ¢l hasta destruirlo. Se
propone concebir lo viviente desde otro lugar, imaginarlo desde eso comun: la
inmanencia de una vida que nos une de manera diversa y singular. Esta perspectiva
implica que el ser humano y los animales (en su pluralidad) se consideren sujetos, no en
base a la posesion del logos sino por el cardcter vulnerable y sufriente de su existencia
(Derrida, 2006/2008).

Si se extiende esta idea a las configuraciones del cuerpo, se puede sefialar que en las
escrituras cuir la relacion entre animalidad y materialidad corporal implica pensar el
universo de lo existente como campo de fuerzas pre-individuales e impersonales que tiene
caracter politico pues ponen en jaque las distribuciones y jerarquias aceptadas como
naturales. Lo animal, en esta concepcidn, aparece como parte de un ordenamiento
diferente que resiste los lugares y los emplazamientos predeterminados y tiene como
motor el perpetuo devenir de los cuerpos. En eso radica su caracter [contra]utdpico pues
no responde a un modelo eugenésico o ideal. Es una linea de desfiguracion, un umbral de
indistincion que se levanta contra toda forma fija y definida. Implica la crisis de ciertas
logicas propias de un universo jerarquizado en binarismos y de una cultura
antropocéntrica e inmunitaria que ubica al animal, y a los cuerpos que desafian los
normas, en el lugar lo usable y descartable (Giorgi, 2014).

El carécter fronterizo e inclasificable en términos genéricos y sexuales de los cuerpos
cuir que emergen en la escritura de Susy Shock, Naty Menstrual, Carolina Unrein, |
Acevedo, Dalia Rosetti y Marlene Wayar no permite figurarlos a partir de un modelo
heteronormativo y los ubica en un entrelugar no binario de multiples variaciones. Por ello,
el intervalo polivalente de la complejidad de la vida y la estética trash es el dispositivo
que elige la escritura, en la democracia de sus distribuciones, para refutar la mirada
cosificadora y estigmatizante que la sociedad inmunitaria deposita sobre estos seres que
se consideran peligrosos, sacrificables y portadores del estigma de la anomalia genérica
y sexual.

Cierre provisional

Desde el modelo sustancialista del género y del sexo, que también habita los textos cuir
como la ley que estos cuerpos citan y trasgreden, las emergencia de estas vidas narradas
toma la forma-informe de lo monstruoso ambivalente y se definen por una disonancia
entre sentidos y miradas posibles. En Las malas, Sosa Villada mira desde la herida y
denuncia: “Somos la manija, los sobabultos, los chupavergas, los bombachas con olor a
huevo, los travesaifios, los trabucos, los calefones, los sidosos, los enfermos, eso somos”
(2019, p.79). Por su parte Naty Menstrual propone a manera de cancidén infantil un
mundo, que aiin no tiene lugar, pero el texto postula, donde no exista la palabra puto como
sinonimo de estigma: “Donde estd la mariquita /La mariquita que suefia/Habitar en un
planeta/Sin que le canten a coro/ Que es un putito de mierda” (2019, p.179).

La cuestion del rechazo y la resignificacion del estigma se vuelve central en el libro
de Wayar, Furia Travesti. Preguntarse ;quién se es?, cobra forma solo como problema
que debe plantearse de otra manera: “mi experiencia es que yo no s¢ muy bien qué soy. Y

25



Escrituras cuir cuerpo y contrautopia

no me sirve de nada saberlo. Si puedo decir qué no soy” (2021, p. 73). La pregunta,
entonces, se abre a multiples posibilidades: define el rechazo de la etiqueta que determina
varén/mujer, normal/anormal y se vuelve pensamiento del afuera de la interioridad y de
la heteronormatividad, modo de renombrar el mundo y fundar otras posibilidades de vida,
inmersion en lo no reconocido por la idea de sujeto cartesiano.

Frente a la condicion todavia precaria del presente, la literatura cuir sostiene un afuera
de lo reproductivo, a contrapelo de los imperativos culturales eugenésicos predominantes:
convertirse, asumirse, aceptarse y configurarse como cuerpo deseante fuera de norma sin
someterse a modelo alguno. De esta manera, el cuerpo materializa el horizonte de lo
posible, eligiendo una forma de existir que valoriza la vida, en su inmanencia, para que
sea posible una politica igualitaria de los cuerpos que se construyen con lo que se tiene a
mano y se desea hacer. En este sentido, las palabras de Susy Shock en su Poemario Trans
Pirado (2012) trazan en itinerario que tiene como horizonte el logro de una existencia
digna, valorada y amada para todos los cuerpos. La forma de vida cuir concreta las
multiples posibilidades que habilita la condicion de ser, al igual que todos los humanos,
animales artistas (Nietszche, 1889/2000).

El hombre, este ser vivo que participa de la animalidad, es el mas débil de la creacion,
no tiene colmillos ni garras para defenderse, y por ello debe usar su capacidad de
fingimiento y de transformacion con el fin de sobrevivir, hacerse un lugar en el mundo y
convertirlo en un hogar, a pesar de la violencia material o simbdlica que lo habita.
Convertir el cuerpo en una obra de arte excesiva y andmala es la [contraJutopia
contemporanea de todos esos cuerpos que hoy, en tiempos del neoliberalismo darwinista,
para la mayor parte de la sociedad y el estado-nacion no merecen ser ni cuidados ni
llorados (Butler, 2002). Se trata de reactualizar cada dia el suefio de convertir el cuerpo
en arte militante y combativo:

26



Escrituras cuir cuerpo y contrautopia

“Soy arte”, digo, mientras revoleo las caderas y me pierdo entre la gente y su humo de
cigarro y su brillo sin estrellas y su hambre de ser./Travesti outlet,/bizarria del angel/o el
cometa que viene a despabilarte el rato que estemos, el rato que nos toque en suerte/[...]
Se me salié un taco,/se me corrid el rimel,/se me atascé la voz,/pero nunca el sueflo.
(Shock, 2011).

Agradecimientos

This article is the outcome of the funded NCN research project OPUS 20: “Embodied
life- and memory- narratives: vulnerable subjectivity and social movements in the 21st-
century Argentine auto/bio/graphical literature” (2020/39/B/HS2/02332; National
Science Centre, Poland)

Referencias

Acevedo, 1. (2019). Late un corazon. Rosa Iceberg.

Acevedo, I. (2022). La imaginacién suspendida. Diario de un escritor. Episodio 1.
https://www.cck.gob.ar/episodio-1-la-imaginacion-suspendida-por-i-acevedo/8711/

Ahmed, S. (2015). Politicas culturales de la emocion (C. Olivares Mansuy, Trad.).
Universidad Auténoma Nacional de México. (Obra original publicada en 2014)

Béez, F. (2021, 12 de agosto). El hotel es un cuerpo. Revista anfibia.
https://www.revistaanfibia.com/el-hotel-es-un-cuerpo/

Butler, J. (2002). Cuerpos que importan. Sobre los limites materiales y discursivos del
sexo (A. Bixio, Trad.). Paidés. (Obra original publicada en 1993).

Citro, S. (2011). Presentacion. En S. Citro (Ed.), Cuerpos plurales. Antropologia de y
desde los cuerpos (pp. 17-58). Editorial Biblos.

De Certeau, M. (1996). La invencion de lo cotidiano. 1. Artes de hacer (A. Pescador,
Trad.). Universidad Iberoamericana.(Obra original publicada en 1990).

Deleuze, G., y Guattari, F. (1988). Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia (J. Vazquez
Perez, Trad.). Pre-Textos. (Obra original publicada en 1980).

Derrida, J. (1980). La loi du genre. Glyph, 7, 176-201.

Derrida, J. (2008). El animal que luego estoy sifgui]endo (C. de Peretti y C. Rodriguez
Marciel, Trad.). Editorial Trotta. (Obra original publicada en 2006).

Edelman, I (2004). No al futuro. La teoria Queer y la pulsion de muerte (J. Sdez y A.
Baschuk, Trad.). Egales. (Obra original publicada en 2004).

Esposito, R. (2006) Bios (C. R. Molinari Marrotto, Trad.). Amorrortu Editores. (Obra
original publicada en 2004).

Esposito, R. (2011). El dispositivo de la persona (H. Cardoso, Trad.). Amorrortu Editores.
(Obra original publicada en 2011).

Foucault, M. (1996). Genealogia del racismo (A. Tzveibel, Trad.). Editorial Altamira.
(Obra original publicada en 1971).

Foucault, M. (2010). El cuerpo utopico. Las heterotopias (V. Goldstein, Trad.). Ediciones
Nueva Vision. (Obra original publicada en 1994).

Giorgi, G. (2014). Formas comunes. Eterna Cadencia Editora.

Le Breton, D. (2012). Antropologia del cuerpo y modernidad (P. Mahler, Trad.). Nueva
Vision. (Obra original publicada en 1990).

Mateo del Pino, A. (2019). QUEER/CUIR - CRIP. Anclajes, 23(3), 1-9.

Menstrual, N. (2008). Continuadisimo. Eterna Cadencia.

27


https://www.cck.gob.ar/episodio-1-la-imaginacion-suspendida-por-i-acevedo/8711/
https://www.revistaanfibia.com/el-hotel-es-un-cuerpo/

Escrituras cuir cuerpo y contrautopia

Menstrual, N. (2019). Batido de Trolo. Editores Ignorantes.

Nancy, J. L. (2000) Corpus (P. Bulnes, Trad.). Arena Libros. (Obra original publicada en
1992)

Nietzsche, F. (2006). El crepusculo de los idolos (J. C. Mardomingo Sierra/Trad). Ed.
Biblok. (Obra original publicada en 1889).

Palmeiro, C. (2011). Desbunde y felicidad. De la Cartonera a Perlongher. Editorial
Titulo.

Preciado, P. [B.] (2012). “Queer”: historia de una palabra. https://lasdisidentes.com
/2012/08/21/queer-historia-de-una-palabra-por-beatriz-preciado/

Ranciére, J. (2010). El espectador emancipado (A. Dilon, Trad.). Manantial. (Obra
original publicada en 2008)

Robert Moraes, E. (2017). O corpo impossivel. lluminuras.

Rosetti, D. (2016). Suerios y pesadillas. Mansalva.

Schaeffer, J.M. (2012). Arte, objetos, ficcion, cuerpo (R. Ibarlucia). Biblos. (Obra
original publicada en 2012).

Segarra, M. (2022). Humanimales. Abrir las fronteras de lo humano. Galaxia Gutemberg.

Shock, S. (2011). Poemario Trans Pirado. Nuevos Tiempos. http://susyshock.
com.ar/poemario-trans-pirado/

Sibilia, P. (2005). EI hombre postorganico, Cuerpo, subjetividad y tecnologias digitales.
Fondo de Cultura Econémica.

Sosa Villada, C. (2019). Las malas. Tusquets Editores.

Stone, S. (1991). The empire strikes back: A posttransexual manifesto. Body Guards.
https://lasdisidentes.com/2012/08/02/el-imperio-contraataca-un-manifiesto-post-
transexual 1 -por-sandy-stone/

Unrein, C. (2019). Una cronica trans. Editorial Planeta.

Unrein, C. (2020). Fatal. Editorial Planeta.

Wayar, M. (2021). Furia Travesti. Diccionario de la T a la T. Paidos.

Wayar, M. (2019). Una teoria lo suficientemente buena. Editorial Muchas Nueces.

28


https://lasdisidentes.com/2012/08/21/queer-historia-de-una-palabra-por-beatriz-preciado/
https://lasdisidentes.com/2012/08/21/queer-historia-de-una-palabra-por-beatriz-preciado/
http://susyshock.com.ar/poemario-trans-pirado/
http://susyshock.com.ar/poemario-trans-pirado/
https://lasdisidentes.com/2012/08/02/el-imperio-contraataca-un-manifiesto-post-transexual1-por-sandy-stone/
https://lasdisidentes.com/2012/08/02/el-imperio-contraataca-un-manifiesto-post-transexual1-por-sandy-stone/

