
2024; 118(2): 131–147  Moderna Språk 
https://doi.org/10.58221/mosp.v118i2.28606 

*Corresponding author: Karen Genschow, E-mail: genschow@em.uni-frankfurt.de 

Copyright: © 2024 Author. This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 
International License (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/), allowing third parties to copy and redistribute the material in 
any medium or format and to remix, transform, and build upon the material for any purpose, even commercially, provided the 
original work is properly cited and states its license. 
 

Research Article 

 
 

Sin señas particulares (2020) – espacios, tiempos y tramas 
de la distopía y lo in/posthumano en la frontera México-
EEUU  
 

Karen Genschow* 
Universidad Goethe de Frankfurt 

 
Abstract: The film Sin señas particulares (2020) is set in a dystopian landscape in northern Mexico, devastated 

by the drug trafficking and gang violence that has taken possession of vast territories of the country, in which a 

mother searches for her son. The protagonist will encounter within this scenario not only the liminal space of the 

border, that separates and at the same time unites the here and there sides of the colonial order, but also the limits 

of that same order which, with its “conditions of extreme mortality” (Rivera Garza), governed by necropolitics 

(Mbembe), presents itself as the dark reverse of the humanist conception (Braidotti) and points towards an end of 

humanism in order to propose other ways of thinking and living the world, though in the modality of dystopia. 

 
Keywords: US-Mexican border, posthuman/post christian/(de)colonial dystopia 

 

 
Resumen: La película Sin señas particulares (2020) se sitúa en un paisaje distópico del norte de México, 

devastado por el narcotráfico y la violencia pandillera que se ha apoderado de vastos territorios del país, en el que 

una madre busca a su hijo. La protagonista se encontrará en este escenario no sólo con el espacio liminal de la 

frontera, que separa y a la vez une el aquí y el allá del orden colonial, sino también con los límites de ese mismo 

orden que, con sus “condiciones de extrema mortandad” (Rivera Garza), regido por la necropolítica (Mbembe), se 

presenta como el reverso tenebroso de la concepción humanista (Braidotti) y apunta hacia un fin del humanismo 

para proponer otras formas de pensar y vivir el mundo, aunque solo en el modo de la distopía. 

 
Palabras clave: frontera México-EEUU, distopía posthumana/postcristiana/(de)colonial 

1 In/Visilibilidad y violencia 

Acaso no sea exagerado afirmar que la frontera entre EE. UU. y México constituye una de las 

regiones en las que la distopía es ya presente –en vez de perspectiva y amenaza futura, articulada 

desde la (ciencia)ficción–, tal como escribe Sayak Valencia en su lúcido análisis de ese espacio, 

denominándolo “distopía de la globalización” (2010, p.10). Hay una serie de enfoques desde 

las ciencias sociales, así como desde los estudios culturales que abordan este territorio, aparte 

del de Valencia, aquellos de Rita Laura Segato, Cristina Rivera Garza y el libro pionero de 

Gloria Anzaldúa, que ya en 1987 nombraba dicha frontera como “herida abierta” (1987, p. 3). 

Rivera Garza recurre a la noción de necropolítica, desarrollada por Achille Mbembe, como 

“dominio de la muerte sobre el cual el poder ha tomado el control’ para entender la compleja 

red que se teje, entre la violencia y la política, en vastos territorios del orbe” (2003, p. 20), 



Tiempos, espacios y tramas de la distopía 

132 

 

mientras que Segato habla de la “violencia expresiva”. Todos estos enfoques se adecúan, a mi 

modo de ver, a lo que en el prefacio a la edición argentina de La escritura en el cuerpo de las 

mujeres asesinadas en Ciudad Juárez de Segato se nombra como “investigación militante” 

(2013, p. 8), que, en tanto indagación en los modos de la apropiación capitalista y la producción 

de sus múltiples violencias concomitantes, se caracteriza por ir más allá de la dimensión visible, 

aquella reconocida por prensa, poder judicial y político etc., y abordar precisamente “aquello 

que permanece oscuro al saber pero que intuimos como fuerza real e insoslayable que produce 

la división misma entre lo visible y lo invisible” (2013, p. 7) para desentrañar, en definitiva, lo 

que conforma, en palabras de Valencia, la “episteme de la violencia” (2010, p. 19). 

Frente a las denominaciones perspicaces y variadas, acuñadas desde esta “investigación 

militante”, se plantea la pregunta acerca de dónde y cómo se sitúan las representaciones 

artísticas audiovisuales de esta compleja trama en términos políticos y sociales y en qué sentido 

son legibles mediante estas nociones. Dado el carácter “espectacular” de esta violencia, al que 

los medios de comunicación, tal como ha investigado Mariana Berlanga, contribuyen de modo 

decisivo, el desafío consiste aquí precisamente en cómo sortearla. Dentro de la producción 

audiovisual mexicana reciente en torno a lo que Rivera Garza denomina “condiciones de 

extrema mortandad” (2010, p. 22) en vastas regiones de México, destacan algunos 

largometrajes de ficción en los que se puede reconocer una intencionalidad cercana a la 

“investigación militante”, ya que operan sobre la dualidad visibilidad-invisibilidad, aunque 

conjugado en su propia medialidad, y, al mismo tiempo, sobre lo dialógico que propone Rivera 

Garza como modo de lectura/recepción, articulada nuevamente en su política visual. Entre ellas 

podrían mencionarse las películas Noche de fuego (2021), La civil (2021) y Sin señas 

particulares (2020), las tres de autoría femenina, que, además, despliegan una perspectiva de 

género sobre esta violencia.  

En lo sucesivo me concentro en la película Sin señas particulares dirigida por Fernanda 

Valadez, coproducida y co-escrita con Astrid Rondero, que retoma un trabajo previo, el 

cortometraje 400 maletas. Luego de su estreno en 2020, hizo su recorrido por diversos festivales 

de cine latinoamericanos, europeos y norteamericanos, donde obtuvo una serie de premios1; 

asimismo ha suscitado el interés de la crítica y varios estudios académicos. Su trama relata la 

historia de Magdalena, madre de Jesús, quien, todavía menor de edad, ha emprendido junto a 

su amigo Rigo desde Guanajuato la ruta hacia el norte, y del cual desde entonces no ha tenido 

señales de vida. En la fiscalía, donde Magdalena y la madre del amigo, Chuya, van a dar parte 

de la desaparición, en una primera instancia intentan despacharlas; ante su insistencia, se les 

presenta un archivo fotográfico forense, constantemente actualizado, con las fotografías de 

hallazgos de fosas, que contienen cuerpos, objetos y pertenencias de las víctimas de la violencia 

paraestatal. En esta carpeta aparece la foto del amigo muerto, pero no la de Jesús, por lo que 

Magdalena decide persistir en su búsqueda y parte hacia el norte, siguiendo las pistas que se le 

van apareciendo, desde la compañía de buses en la cual viajó Jesús dos meses antes, al 

encuentro de un hombre indígena sobreviviente al asalto del bus, hasta el reencuentro con su 

hijo vivo, pero convertido en “sujeto endriago” –en términos de Valencia–, englutido por la 

máquina de guerra y ahora parte de ella. Es así que aprendemos retrospectivamente que Jesús 

fue obligado a matar a su amigo para sobrevivir y luego reclutado a la fuerza. Este recorrido 

lleva a Magdalena por una geografía mexicana devastada por la violencia, un vasto paisaje 

transformado en necrópolis. Dos tramas paralelas se suman a esta principal que parecen, a 

                                                           
1 Entre ellos el Premio de la Audiencia y Premio del Jurado al Mejor Guión en el festival de Sundance, así como 

nueve premios Ariel.  



Tiempos, espacios y tramas de la distopía 

133 

 

primera vista, menores, pero aportan otros aspectos importantes para la configuración política 

y estética del filme.  

La interrogante que guiará mi análisis es en qué sentido la película constituye un relato 

distópico si entendemos con Donahue-Martens y Simonson la distopía como género textual que 

hunde sus raíces en la modernidad: “It is not a coincidence that dystopia rose to prominence 

during the general Western shift to philosophical, theological, and religious rationalism” (2022, 

p. 2). Al mismo tiempo, los autores interpretan su constante auge desde comienzos del siglo 

XXI como correlacionado “with the rise of experience of reality being dystopian” (2022, p.10). 

Fortier, por su parte, describe el término de distopía en su relación con la ley: “The presence of 

an oppressive legal system or more rarely, the lack of any functioning legal system, is a key 

instrument or cause whereby a horrific reality is brought into being. In short, there is either too 

little law or more often, too much law, too much bad law. Law either fails to protect or actively 

oppresses” (2022, p. 2). De este modo, coincide con Valencia en su descripción del México 

contemporáneo como marcado por la falta de una legalidad funcional:   

 
En el caso de México podríamos decir que el estallido del Estado-nación se ha dado de forma sui generis 

puesto que el nuevo Estado no es detentado por el gobierno sino por el crimen organizado, principalmente 

por los cárteles de droga, e integra el cumplimiento literal de las lógicas mercantiles y la violencia como 

herramienta. (2010, p. 34) 

 

Cabe preguntar sobre este fondo de qué manera se relaciona esta concepción de la distopía y su 

representación en la película con las reflexiones que varias teóricas han desarrollado bajo la 

denominación de lo posthumano –entre ellas Rosi Braidotti y Karen Barad–. Ligado a esto, se 

prestará especial atención a la simbología cristiana que atraviesa la película en diferentes 

niveles –visual, sonoro y como elemento de la trama– y si en este sentido la posible 

configuración posthumana viene de la mano de un escenario postcristiano. Se trata, en 

definitiva, de sopesar en qué medida esta representación reciente del entramado de pobreza, 

violencia y necropolítica en el territorio fronterizo entre México y EE. UU. es capaz de abordar 

esta temática en la complejidad de los procesos políticos y económicos neocoloniales 

involucrados y es pensable, entonces, como una distopía que esboza un mundo posthumano, 

articulada, además, desde una perspectiva de género. 

Dado que la película despliega una mirada intrincada a la distopía, modulada en múltiples 

dimensiones, me detendré en su política visual, su construcción de los espacios y los tiempos, 

así como las operaciones de la ciencia forense como parte de la trama que –así mi hipótesis– se 

constituye como parte de la distopía en una acepción más fundamental, en el sentido que 

Donahue-Martens y Simonson le atribuyen en cuanto a su capacidad crítica: 

 
By reflecting upon the causes of social and ecological evil as systemic, dystopia renders other invisible or 

obfuscated forces and actions visible. In other words, dystopian works help us understand reality as partly 

formed by forces and systems in ways that would be inaccessible to human understanding otherwise. (2022, 

p. 11) 

2 Ver y (re)conocer (la distopía/lo posthumano) 

Podría parecer redundante comenzar el análisis de una producción audiovisual con la 

constatación de que la visión en múltiples sentidos y significados juega un rol fundamental. No 

obstante, en Sin señas particulares, lo primero que –literalmente– salta a la vista en la puesta 

en escena es precisamente su estética y política visual. En una primera aproximación puede 



Tiempos, espacios y tramas de la distopía 

134 

 

comprobarse la negación de la espectacularización de la violencia, recurriendo a una “violencia 

elíptica” al no mostrar la escena clave (del asalto al bus), y traduciéndola en una metáfora, como 

señala Juan Carlos Carrillo (2022). De acuerdo a Ainhoa Vásquez, una estrategia visual con 

respecto a la violencia consiste en el uso del campo y fuera de campo del cual deriva su postura 

ética: “Esta decisión estética tiene que ver con lo que permanentemente se está tensionando al 

interior del filme: la dialéctica entre el ver y no ver. El campo y el fuera de campo” (2023, p. 

132). Concretamente esta política visual se articula en que “la mirada del público espectador 

accede a la violencia a través de la mirada de Magdalena y nunca de forma directa” (2023, 

p.132). Asimismo, en la escena del asesinato de Rigo a manos de Jesús (a machetazos), repetida 

dos veces, la violencia directa se evita en la primera versión mediante la metáfora de Satanás, 

y, en la segunda, mediante un marco fílmico que enfoca a Jesús, excluyendo de este modo el 

sufrimiento de la víctima, Rigo,y el espectáculo de su cuerpo desintegrado. Esta decisión, en 

suma, implica, según Vásquez, una dimensión ética de cara al espectáculo de la violencia: 

 
A partir de la utilización del fuera de campo para retratar a la violencia, el filme da cuenta de la incapacidad 

de representar el horror y las atrocidades que se cometen en el país, y plantea la reflexión acerca de cómo 

mirar y hacerle frente a la violencia sin caer en la hiperexhibición o pornografía que termina por anestesiar 

a la sociedad. (2023, p. 133–134) 

 

Según Vásquez, la película se construye, además, sobre la base de un pacto narrativo y visual 

ambiguo que la sitúa entre el “thriller”, con la búsqueda como leitmotiv de la trama, y el “modo 

hiperrealista” que se acerca a la “no ficción documental, haciéndonos dudar permanentemente 

si los acontecimientos narrados pasaron o no en la realidad” (2023, p. 129). 

Dentro de esta aproximación visual, que conlleva una postura ética frente a la 

“hiperviolencia”, hay otros elementos en la narración y su puesta en escena que se vinculan con 

el conocimiento/saber articulado en y mediante la visión. En primer lugar, no se muestra nunca 

a los interlocutores de Magdalena en su búsqueda, aquellos que representan las instituciones 

estatales, como policía o medicina forense, o empresas privadas. Estos actores permanecen 

invisibles, meros representantes de las fuerzas estructurales del necropoder. Al mismo tiempo, 

la estrategia visual para ocultarlos es situarlos “detrás” de la cámara o la cámara en su lugar. 

De este modo, es a nosotras/os que se dirige la mirada de Magdalena en sus diferentes 

interacciones, y es el espectador, es decir, nosotras las que tenemos que sostener esa mirada. 

Estos elementos apuntan a lo dialógico propuesto por Rivera Garza en relación con ciertos tipos 

de escritura en los que “el imperio de la autoría, en tanto productora de sentido, se ha desplazado 

de manera radical de la unicidad del autor hacia la función del lector” (2010, p. 22).  

Juega, en segundo lugar, un rol destacado la visión como instrumento del conocimiento, 

introducida por la primera trama paralela, en la que una oftalmóloga (sin nombre) recibe una 

llamada para identificar el cuerpo de su hijo desaparecido hace cuatro años y cuyo cuerpo se ha 

encontrado hace dos semanas. Esta mujer educada de clase media alta, con apariencia europea, 

–en contraste con la campesina Magdalena–, introduce, por un lado, un matiz de clase que 

Berlanga describe en relación con el entrecruzamiento entre clase y raza en el entramado de 

pobreza-violencia:  

 
En esta multiplicidad de cuerpos y experiencias, las mujeres occidentales (o con una estética que 

corresponde al paradigma de belleza occidental), pero sobre todo, las mujeres que están en el centro del 

poder tienen más herramientas para alzar la voz. Por otro lado, pareciera sumamente difícil tener voz cuando 

no se está dentro de los marcos de visibilidad, cuando se es ‘inexistente’”. (2015, p. 122) 

 



Tiempos, espacios y tramas de la distopía 

135 

 

La presencia de la doctora, como madre que busca a su hijo, podría explicitarse en la afirmación 

de la violencia como omnipresente y omnipotente que afecta a todos los estratos y clases 

sociales –desde luego de maneras diferentes– y que no hay herramientas ni capital (en el sentido 

de Bourdieu) que valgan en su contra. En una perspectiva más amplia puede pensarse su 

integración en el sentido de la advertencia formulada por Valencia: que la “realidad 

tercermundizada” (de la violencia) “nos dará noticia de los fenómenos a los cuales se está 

enfrentado ya, y –se seguirá enfrentando– el Primer Mundo” (2010, p. 28). 

Por otro lado, esta primera trama paralela introduce mediante una densa escena de una 

operación oftalmológica, en la que vemos un instrumento quirúrgico hurgando en un ojo 

durante un largo rato –una operación que la doctora está llevando a cabo cuando suena su celular 

para dar aviso del hallazgo– la cuestión de la visibilidad como violenta intervención en la vista 

y en nuestra propia mirada que soporta la escena con dificultad. De este modo, articula la visión 

como facultad fisiológica con la visualidad como construcción cultural y su correspondiente 

régimen de la mirada: “La visualidad […] es epistemológica, la llave para una forma de 

comprensión o conocimiento” (2019, p. 30), como sostiene Concha Mateos. La escena, al 

mostrar un acto de violencia incómodo a la vista, trae a colación, además, lo que Mateos 

denomina lo intolerable. En sus reflexiones acerca del video activismo, bajo el cual subsume el 

cine, diferencia entre mirada tolerable e intolerable dentro de la visualidad generada por el 

dispositivo audiovisual y señala que lo intolerable lo es, porque “aboga por la extinción de algo 

que está vigente debido a que ciertos intereses lo están sosteniendo” (2019, p. 34), y es a esto 

que apunta el video activismo. Es decir que la escena de la operación intolerable a nuestra 

mirada nos remite a lo intolerable de la realidad con la que nos confronta el filme en su 

transcurso (las complicidades entre violencia, poder estatal y económico, así como sus 

continuidades históricas, a las que me referiré en el apartado 3) con el potencial de transformarlo 

en actos de ver intolerables en el sentido de cuestionar precisamente esa complicidad vigente. 

En esto, hay una coincidencia con el concepto de “distopía crítica” que Donahue-Martens y 

Simonson toman prestado de Moylan: 

 
Critical dystopias give voice and space to such disposed and denied subjects [so that] they go on to explore 

ways to change the present system so that such culturally and economically marginalized people not only 

survive but also try to move forward creating a social reality that is shaped by an impulse to human self-

determinism and ecological health rather than one constricted by the narrow and destructive logic of a 

system intent on enhancing competition in order to gain more profit for a select few. (2022, p. 5) 

 

Las mencionadas complicidades se insinúan en la trama, en primer lugar, en el instituto forense 

que representa la actuación del estado que solo administra los cadáveres y les asigna su lugar 

(familiar) en vez de tomar acción para los vivos y proveerles condiciones de vida dignas, 

empezando por asegurar su integridad física. Como señala Berlanga, “para el Estado mexicano 

hay vidas que no importan o muertes que no merecen ser lloradas. La impunidad y la dimensión 

espectacular de esta violencia ha permitido que ésta se extienda y se reproduzca” (2015, p. 123). 

En segundo lugar, el poder económico es representado por la empresa de buses en la que 

Magdalena consulta por el camión perdido en el que viajaba su hijo. Allí no saben nada, y una 

mujer cuyo rostro no se muestra, le advierte que su pregunta la pone a ella misma en peligro, 

ya que aparentemente estos asaltos se llevan a cabo a sabiendas y en cooperación con la empresa 

y sus choferes. Se pueden intuir otras complicidades, que no se muestran, con actores más 

poderosos vinculados con el control territorial por parte del narco tal como transluce en su 

equipamiento con armas de alta tecnología.  



Tiempos, espacios y tramas de la distopía 

136 

 

Finalmente es importante resaltar el lugar que se le asigna al saber dentro de la misma trama, 

que, a mi modo de ver, se relaciona con la cuestión de la visualidad. Así, cuando en el albergue 

de migrantes Magdalena dice a su interlocutora: “Mi hijo puede estar muerto, pero yo tengo 

que saberlo” (00:40:20), el saber al que alude se relaciona con lo que sostiene Thomas Keenan:  

 
Non-identification, or the inability to find a body, places the missing person in the ambiguous state of 

probably-dead-but-legally-alive, allowing prosecutors and investigators to keep legal processes open. In 

this sense, the missing person possesses a sort of ghostly agency, an immateriality that is not simply present 

but which nonetheless has effects, and even demands responses. (2012, p. 63) 

 

El recorrido de Magdalena puede describirse, entonces, como un proceso de aprendizaje, no 

sólo del destino de su hijo, sino de lo que Valencia denomina “episteme de la violencia” (2010, 

p. 19) por la que entiende  

 
el conjunto de relaciones que unen nuestra época con las prácticas, discursivas o no, que se originan de 

ésta, creando ciertas figuras epistemológicas contemporáneas que no guardan relación directa con lo que se 

había venido conociendo como los modelos adecuados de interpretación de la realidad; creando así una 

fisura en los pactos éticos occidentales y en la aplicabilidad del discurso filosófico occidental ante las 

condiciones económicas, sociales, políticas, y culturales del mundo actual. (2010, p. 27) 

 

Este proceso de aprendizaje concluye en la escena de mayor dramatismo y suspenso, como 

parte de la penúltima secuencia: el reencuentro con Jesús –que constituye una especie de 

anagnórisis a la manera de tragedia griega en la cual, el reconocimiento es, como la misma 

palabra indica, en palabras de Aristóteles, “un cambio de la ignorancia al conocimiento” 

(Poética, Cap. XI)–. Aquí, el rostro de Jesús emerge desde la oscuridad de modo fantasmal que 

conjuga de otra forma esta ambigüedad entre vivo y muerto y la transformación del no saber en 

saber de Magdalena. Así, la visión está, a lo largo de la película, estrechamente ligada al 

conocimiento.  

Es también a través de esta anagnórisis final que se resuelve un elemento que en su momento 

aparece como inexplicable e inexplicado: la pregunta de qué ha sido de Diego, hijo de la 

oftalmóloga, en los años entre su desaparición y el hallazgo de su cadáver, se responderá de 

modo tácito al final, ya que podemos suponer que también él ha sido englutido por la máquina 

de guerra y no ha muerto sino hasta ahora, haciendo una referencia implícita, por lo demás, al 

ciclo de constante renovación del material humano necesario para mantener el 

necro/narcopoder.  

Frente a las subjetividades producidas por (o productores de) esta episteme –“una 

subjetividad endriaga, que tendrá como base el ‘buscar modos de acción ilegítima y de 

autoafirmación para exorcizar la imagen y la condición de víctima” (Valencia, 2010, p. 58)–, 

cabe preguntar por las otras subjetividades representadas en el filme, tal como veremos en el 

siguiente apartado.  

3 Configuraciones (post)familiares/(post)humanas 

Ya en el primer personaje secundario –sin trama propia– se esboza lo que podría llamarse 

“postfamiliar”: Chuya, madre de Rigo, que acaba de perder a su hijo, le ofrece dinero a su amiga 

Magdalena para que esta pueda seguir buscando a su propio hijo. Aunque primero lo rechaza 

lo acepta en un momento posterior de su búsqueda al darse cuenta de que esta es más larga y 

más ardua de lo que sospechaba.  



Tiempos, espacios y tramas de la distopía 

137 

 

También la doctora, perturbada todavía y a la vez resignada por el hallazgo del cuerpo de su 

hijo en un pasillo del instituto forense, mientras espera los próximos pasos a seguir, le echa una 

mano a Magdalena. Al verla lidiando con los papeles que le han entregado del instituto para 

que los firme, no solo le lee los papeles a Magdalena que es analfabeta, sino que le explica lo 

que implicaría su firma: “Si firma, dejarían de buscar a su hijo” y le aconseja: “No cometa el 

mismo error”. La doctora, al igual que Magdalena, se encuentra sola en esta situación: otra 

madre sola que busca a su hijo, y si bien en su caso hay un padre, este aparece solo como 

interlocutor telefónico y no tiene mayor interés en recuperar el cuerpo de su hijo, mientras que 

el padre de Jesús nunca es siquiera mencionado. Por un breve momento, se establece así un lazo 

entre las mujeres por sobre la diferencia de clase basado su calidad de madres de víctimas. Cada 

una, entonces, responde a lo que constata Vásquez en relación con las figuras femeninas: “la 

hiperviolencia se elide con el fin de privilegiar el volcar la mirada hacia la colectividad, la lucha 

comunitaria y a las mujeres fuertes que encuentran estrategias para sobrevivir” (2023, p. 122). 

La subjetividad que subyace a estas tramas y encuentros puede describirse en los términos de 

subjetividad propuestos por Braidotti: “Neither unitary, nor autonomous, subjects are embodied 

and embedded, relational and affective collaborative entities, activated by relational ethics” 

(2013, p. 27). La película no invisibiliza, sin embargo, las fronteras de clase y tampoco sugiere 

que puede haber una relación más allá de este vínculo fugaz. Así, en su camino hacia el instituto 

forense, que sucede en paralelo, los medios de transporte –avión, en el caso de la doctora, en el 

que, como no deja de mencionar la película, se pueden adquirir todo tipo de productos vs. el 

bus que toma Magdalena, donde la entretención gratuita es mirar por la ventana– simbolizan 

esta diferencia.  

Las redes de solidaridad y construcciones de parentesco y filiaciones más allá de las 

biológicas, se esbozan con mayor fuerza en la segunda trama paralela. Esta gira en torno a 

Miguel, un hombre joven que hace el recorrido contrario a Jesús y Rigo: es deportado como 

inmigrante ilegal desde EE.UU. hacia México. A través de su historia, presenciamos la 

arquitectura fronteriza, construida y dispuesta en su integridad con el propósito visible de 

expulsar para no volver a dejar entrar (tema que retomo en el apartado 7). En su camino a la 

casa de su madre se cruza con Magdalena y la invita a acompañarlo. Al llegar allí, encuentran 

la casa vacía y se impone rápidamente la suposición de que la madre fue víctima de secuestro 

o asesinato. Cuando Miguel quiere pedirle ayuda a su padrino, este se ha atrincherado en su 

casa en medio de un pueblo abandonado y ni siquiera deja entrar a su ahijado. Esto ejemplifica 

los efectos sociales de la violencia, que describe Valencia: “creando un miedo endémico que 

puede manifestarse –como ya lo está haciendo en casi todo el territorio– en el enclaustramiento 

de los civiles en sus casas, presas de un sentimiento de vulnerabilidad y de un sentimiento de 

culpa” (2010, p. 40).  

Frente a esto y en una perspectiva más optimista, la trama esboza una especie de proyecto 

comunitario alternativo, y que si bien se articula en términos de familia, la reformula: Miguel 

ha perdido a su madre, arrasada por la misma violencia que se ha llevado al hijo de Magdalena 

y ambos se adoptan en un sentido afectivo y a la vez político, para formar una comunidad de 

cuidado improvisada como acto de resistencia a las operaciones letales y divisorias del 

necropoder y apunta, en cierto sentido, a la conceptualización de la subjetividad posthumana 

de Braidotti: “The posthuman recomposition of human interaction […] is an affirmative bond 

that locates the subject in the flow of relations with multiple others” (2013, p. 54). 

En una escena (01:20:55-01:21:20) se sugiere incluso una posible “adopción”, cuando 

Magdalena ofrece a Miguel que se vaya con ella: “Yo tengo una casa y una parcela. No es 

mucho, pero podemos hacer que alcance para vivir los dos”, con lo cual se insinúa que da a su 



Tiempos, espacios y tramas de la distopía 

138 

 

hijo por muerto –porque si no, diría “los tres”–. Sigue un acto comunicativo equívoco: 

Magdalena, recordando a Jesús, dice: “Mi muchacho” y Miguel, quien no la está mirando en 

ese instante y no ve, por tanto, que ella está mirando hacia sus adentros y formulando una 

despedida a su hijo, cree que se trata de una interpelación a él. Este proyecto queda truncado 

cuando a la noche llegan los hombres que controlan ese territorio, confirmando de paso la 

segura muerte de la madre de Miguel; ambos huyen, y mientras Miguel es atrapado e 

instánteamente asesinado, Magdalena vive el traumático reencuentro con Jesús como parte del 

narco/necropoder, con lo cual pierde a sus dos “hijos” al mismo tiempo. A través del relato de 

Jesús aprendemos, además, que a diferencia de la comunidad disfuncional del Estado-Nación, 

los vínculos dentro de la comunidad del narco se basan en una lealtad absoluta, impuesta a la 

fuerza, y un tributo de sangre como ritual de iniciación como nos muestra la escena 

retrospectiva, en la que Jesús, instigado por los asaltantes, mata a Rigo como condición para su 

propia supervivencia.  

Consecuentemente, tras esta revelación, el cuerpo que Magdalena reclama como su hijo en 

la escena de cierre es el de Miguel, no el de Jesús. Esta constelación sugiere, aún a posteriori, 

un modelo alternativo de comunidad, donde la maternidad no se sostiene de modo convencional 

en una construcción biológica, sino que se articula como postura política y comunitaria desde 

el afecto. Que esta afiliación pueda solamente –y nuevamente– articularse mediante el duelo 

por el hijo muerto, se debe a que esta comunidad se sitúa en condiciones de extrema mortandad; 

en consecuencia, se derrumba rápidamente, arrasada a su vez por la violencia, y puede solo 

sostenerse en la muerte.  

Esta escena final, que transcurre en la misma fiscalía donde Madgalena empezó su recorrido, 

muestra, además, los efectos del necropoder de “hacer vivir” (Segato, 2013, p. 21): ha 

transformado a Magdalena en un sujeto al límite de la muerte en un “estado inerme que limita 

dramáticamente su quehacer y su agencia, es decir, su humanidad misma” (2010, p. 35), como 

formula Rivera Garza. Con este final, el proyecto familiar/colectivo fracasado, la película 

rechaza cualquier gesto apaciguador y nos priva de toda perspectiva redentora, aunque no de 

una perspectiva (post)cristiana.  

4 Una distopía (post)cristiana/(de)colonial 

Subyace a la película un fuerte subtexto cristiano que se evidencia más allá de los aspectos 

tratados en la configuración familiar en el conjunto de nombres de varios personajes que la 

integran: Jesús, Magdalena, Diego, Miguel, Mateo –todos bíblicos–. Estos nombres genéricos 

remiten a un imaginario comunitario basado en el cristianismo, por lo que apuntan a la 

dimensión colectiva de estas historias narradas como individuales. 

A nivel visual encontramos toda una simbología animal que atraviesa la película y opera en 

dos códigos: Concretamente aparecen las ovejas muertas, convertidos en cadáveres pestilentes, 

cuando Miguel y Magdalena llegan a la casa abandonada – y que al día siguiente él quemará en 

una hoguera –. Aparecen asismismo los pescados, todavía boqueando, en la lancha en la que 

Magdalena cruza la presa para llegar a la comunidad indígena La Fragua para buscar a Alberto 

Mateo. Estas dos apariciones replican la representación de lo inerme y lo indefenso a los que 

están sometidos los humanos. En este paisaje cercano al poblado Ocampo, donde se concentra 

la acción del último tercio de la película con cada vez mayor suspenso, hay aves sobrevolando 

las escenas constantemente. En un primer nivel, estos animales fungen en su totalidad como 

opuestos al orden humano: Así, Derrida en sus reflexiones sobre el orden animal en su relación 

con el humano parte de la situación de desnudez como diferencia básica: “El ‘vestirse’ sería 



Tiempos, espacios y tramas de la distopía 

139 

 

inseparable de todas las demás figuras de lo ‘propio’ del hombre, incluso si se habla menos de 

esto último que de la palabra o de la razón, del logos, de la historia, de la risa, del duelo, de la 

sepultura, del don, etc.” (2006/2008, p. 19). A esta lista, en el contexto de Sin señas 

particulares, habría que agregar como rasgo distintivo del orden humano ‒en contraste con el 

animal‒ la capacidad de hacer el mal o de perpetrar asesinatos espectaculares. En cambio, la 

naturaleza animal se evidencia como disociada del mal, tal como plantea Schopenhauer por 

ejemplo en sus reflexiones sobre ética: “Ningún animal atormenta jamás por el simple 

atormentar; pero el hombre sí lo hace, y eso constituye el carácter demoníaco, que es peor que 

el meramente animal” (1951/ 2009, p. 234). 

En un segundo nivel, estos animales son legibles también en relación con el significado que 

despliegan dentro del relato de la religión cristiana. Así, las ovejas remiten al Agnus Dei como 

parte fundamental del relato cristiano; los peces, a su vez, evocan la clave secreta de los 

primeros cristianos como Ichtys, que significa a la vez pez y es la sigla de “Jesu Cristo, hijo de 

Dios, Salvador” (Iēsous Christos Theou Hyios Sotēr).  

La referencia más explícita al imaginario cristiano es la repentina aparición de Satanás en el 

relato del indígena Alberto Mateo. La mencionada escena de la operación oftalmológica, más 

allá de la autorreflexividad y autorreferencialidad con respecto al medio cine y la visualidad, 

dialoga en este sentido con el testimonio en la lengua originaria de Alberto Mateo. 

Sobreviviente al asalto del bus, accede al pedido de Magdalena de relatar lo sucedido. Este 

analepsis permanece sin traducción verbal, sino que se traduce simultáneamente en imágenes 

borrosas. Con la mala visibilidad de los sucesos se significa no sólo la fragilidad de la memoria, 

la dificultad de narrar el trauma de la violencia y la negación del espectáculo de la violencia 

implicado en lo que Cavarero nombra “teatro horrorista contemporáneo” (2007/2009, p. 13), 

caracterizado por la violencia extrema y espectacular. Llama la atención asimismo sobre la 

visión como construcción cultural en el sentido antes mencionado por Mateos. Desde esta 

perspectiva se puede entender la escena como cuestionamiento del “ocularcentrismo” 

occidental que en una “relación cada vez más estrecha entre conocimiento, visualidad y 

veracidad, dio lugar a la elevación del estatus de la visión” (Bergua y Moya, 2022, p. 53) como 

base de la epistemología occidental. La presencia, el relato en sí y la visión de este hombre 

indígena evidencian, de este modo, la colonización en una relación de continuidad con la 

violencia actual y su pertenencia al mismo sistema patriarcal y capitalista, una continuidad que 

dentro del pensamiento decolonial se denomina colonialidad o matriz colonial del poder 

(Quijano, 1992). Esta abarca también la “colonialidad del ver”, ya que se sustenta, en palabras 

de Mignolo, en “dos pilares: el conocer (epistemología), entender o comprender (hermenéutica) 

y el sentir (aesthesis)” (2014, p. 17). Desde otro ángulo parece relevante lo que señala Segato, 

según la cual la soberanía tal como opera en estos lugares se asemeja más a la colonización que 

al exterminio (2013, p. 21), ya que sólo puede ser ejercida frente a una comunidad de vivos. Es 

en la figura de Alberto Mateo en tanto sobreviviente y vivo, que se condensa esta soberanía en 

un recorte diacrónico (relacionada por tanto con la colonización del tiempo, aspecto que se 

profundizará en el apartado 6), ya que en su relato, sobre todo en la repentina aparición de la 

figura de Satanás, se articula el imaginario cristiano vinculado a su vez a la colonización desde 

el mundo espiritual y la historia de los pueblos originarios. Su mirada (borrosa) devela entonces 

una visualidad como construcción cultural tamizada por un imaginario occidental, pero que a 

la vez permanece “ininteligible” a su epistemología y remite, en este sentido, a los lugares y 

lenguas legítimos de producción del saber y la diferencia concomitante entre conocimiento y 

folklore. La aparición de Satanás reenvía, al mismo tiempo, a los imaginarios apocalípticos que 

a su vez se vinculan con la cuestión del saber, tal como explican Donahue-Martens y Simonson: 



Tiempos, espacios y tramas de la distopía 

140 

 

 
Secret knowledge is presented from the divine representative to the human representative, but it also passes 

to the human readers of the apocalyptic narrative itself. In dystopian literature, that secret knowledge is not 

passed from divine to human realms, but instead is present in the dystopian narrative itself as an example 

of what kind of sufferings and miseries are possible. (2022, p. 18)  

 

El relato de Alberto aparece entonces como apocalíptico en el que lo satánico revela un patrón 

de lectura a partir de la visión dual indígena-mesoamericana (Sánchez-Antonio), sincretizado 

con la matriz católica como subtexto de la película en su totalidad, por lo que podría leerse la 

narración de Mateo como representación del juicio final. Esta lectura se apoya también en la 

doble aparición del relato sobre el asalto, con la segunda versión narrada, solo visualmente, por 

el mismo Jesús mediante un flashback. Es de ahí que podemos deducir que la figura satánica 

del relato de Mateo coincide con Jesús, quien tras su resurrección (para Magdalena) ya no viene 

a redimir a la humanidad. La inserción de este episodio en un marco capitalista –tal como 

argumenta Valencia–se evidencia con su frase: “No se preocupe. Le mandaré dinero” 

(01:27:12). A diferencia del relato cristiano, la maternidad no puede nada contra eso, lo que nos 

remite nuevamente a la configuración postfamiliar del filme. Sostienen Donahue-Martens y 

Simonson que “demythologization reveals that, existentially speaking, apocalyptic texts and 

dystopian texts bear great similarities” (2022, p. 15); efectivamente, encontramos una 

superposición de ambos imaginarios en la película:  

 
While the apocalyptic genre frequently emphasized otherworldly agents of power, dystopia underscores 

how systems function in similar confining manners. Predatory capitalism is not a wilful agent like an ancient 

demonic force; however, it existentially oppresses as a system of domination. (2022, p. 20) 

 

Esta reformulación de lo cristiano se vincula a la vez a una frase aparentemente sin importancia 

enunciada por Miguel, como respuesta al comentario de Magdalena que por atrás se parece a 

su hijo: “Todos nos parecemos de espaldas” (01:00:04). Ciertamente se repiten múltiples 

enfoques de personas vistas de espaldas: en la larga secuencia de deportación, Miguel es 

mostrado solo de espaldas; otro hombre al que observa Magdalena en el funeral de Rigo al 

comienzo, que efectivamente, al menos en la oscuridad de la noche, se parece a su hijo Jesús. 

Una lectura evidente es que al darnos la espalda estos sujetos se muestran como ya ausentes de 

la comunidad y, además, precisamente y tal como indica el comentario de Miguel como carentes 

de “señas particulares”. Al mismo tiempo esta frase parece reenviarnos a otra imagen, la del 

ángel de la historia, imaginada por Walter Benjamin sobre el fondo del dibujo “Angelus Novus” 

de Paul Klee. Este ángel camina, según Benjamin, de espaldas al futuro:  

 
Su rostro está vuelto hacia el pasado. En lo que para nosotros aparece como una cadena de acontecimientos, 

él ve una catástrofe única, que arroja a sus pies ruina sobre ruina, amontonándolas sin cesar. El ángel 

quisiera detenerse, despertar a los muertos y recomponer lo destruido. Pero un huracán sopla desde el 

paraíso y se arremolina en sus alas, y es tan fuerte que el ángel ya no puede plegarlas. Este huracán lo 

arrastra irresistiblemente hacia el futuro, al cual vuelve las espaldas, mientras el cúmulo de ruinas crece 

ante él hasta el cielo. Este huracán es lo que nosotros llamamos progreso. (2008, p. 44-45) 

  

El progreso, en tanto motor del imaginario occidental moderno y su visión de la historia, impide 

una posible redención, de modo similar al relato distópico, ya que para Donahue-Martens y 

Simonson a diferencia del apocalíptico, 

 
  



Tiempos, espacios y tramas de la distopía 

141 

 

dystopian literature lacks this final judgment. Problems that would have been solved either in this world or 

in the next world in apocalyptic literature instead remain unsolved in dystopian literature. Humankind is 

forced to deal with suffering and difficult situations without divine intercession or outside help in dystopian 

literature. Characters in dystopian literature come to terms with suffering whereas characters in apocalyptic 

literature hold out hope for justice that will come. This lack of final judgment is precisely related to the lack 

of a divine intercession in dystopian literature. (2022, p. 18) 

5 Lo forense como la ciencia del presente  

El tema del conocimiento se presenta aún en otra configuración que se desarrolla a lo largo de 

la trama. En dos momentos del filme aparece el archivo forense como ciencia de la identidad 

para fines legales: primero, en la mencionada escena de apertura en la fiscalía y, una segunda 

vez, en el instituto forense donde se le muestran a Magdalena objetos fotografiados, entre ellos 

zapatos, camisas, y el bolso de Jesús con la inscripción de “tierra de oportunidades” que opera 

a modo de una amarga ironía.  

Adam Rosenblatt en Digging for the disappeared, en el que estudia la ciencia forense en el 

contexto de la dictadura argentina y como herramienta en la lucha por los derechos humanos, 

la define como “the study and practice of the application of science to the purposes of the law” 

(2015, p. 6), pero que en su práctica a la vez excede ampliamente estos presupuestos al 

adentrarse  

 
into the territories of human rights and humanitarianism, as well as transitional justice, public truth-telling, 

and collective memory. Yet there is still much to say about what forensic experts do for the dead bodies 

they exhume and identify, and for the communities of mourners around them: how forensic work responds 

to the dynamics of grief, the desire to care for bodies and objects, and the violations inflicted on the victims 

of atrocity even after their deaths. (2015, p. 7) 

 

Rivera Garza, siguiendo aquí a Giovanni De Luna, piensa al forense, además, como “el narrador 

por excelencia del mundo actual”, ya que es él quien logra “hacer hablar a los muertos” al 

interrogar a los cadáveres “para adentrarse en lo que fue su vida, en todo aquello que conformó 

su pasado y ha quedado atrapado en su cuerpo”, con lo cual “las marcas y las heridas se 

convierten en textos literarios (las fichas anamnésicas)” (2010, p. 38). 

A diferencia de estas reflexiones, en la película, la mirada forense es fría y desinteresada: 

los individuos son discernibles solo por las señas válidas para el reconocimiento forense, 

visibles desde una mirada externa y superficial. Esta es a la vez la única actuación y reacción 

del estado mexicano que aparece en toda la trama ante la violencia extrema; se limita a combinar 

pruebas de sangre, a asignar a los abundantes cadáveres –que se ponen en escena, envueltos en 

bolsas negras, tirados en el piso en el instituto forense– una identidad y una pertenencia. La 

ciencia forense, entonces, no narra historias y tampoco las escucha; subyace el universo del 

filme, además, ya desde el mismo título: Sin señas particulares como descripción de un cuerpo 

carente de vida, de historia y de una identidad claramente atribuible –y en este sentido también 

de interés para la mirada estatal–. La película, en cambio, recupera y registra su parte 

invisibilizada mediante imágenes fugaces casi oníricas en las que estos muertos aparecen vivos 

(véase el siguiente apartado), que entonces en su conjunto conforman el archivo de las señas 

particulares que ellos y ellas tuvieron y tienen dentro de la comunidad que no es idéntica a la 

que comprende el estado.  

A partir del subtítulo del mencionado libro de Rosenblatt, “Forensic Science after atrocity”, 

podemos pensar la temporalidad establecida por y en el archivo forense que investiga y registra 



Tiempos, espacios y tramas de la distopía 

142 

 

hechos pasados. Con respecto a la película, la construcción del archivo forense a posteriori 

debe sustituirse por una construcción en tiempo real, es decir simultánea a la atrocidad, como 

se desprende del comentario de la funcionaria que atiende a Magdalena: “Regularmente 

encuentran fosas” (00:17:44). De este modo, el filme recoge y crea un imaginario forense que 

funciona como archivo de nuestra contemporaneidad concebible tan sólo como distopía; o peor: 

de un presente continuo, en el que la distopía no es un futuro posible o una futura posibilidad, 

sino que ya es. Es en este sentido que la película nos confronta también a una temporalidad 

devastada en la que el futuro distópico se ha instalado en el presente.  

6 La disolución/deconstrucción/descolonización del tiempo 

Relacionado con esto y la estructura temporal de la película, hay que constatar, en primer lugar, 

que la entrada visual a la trama es retrospectiva: Magdalena recuerda a su hijo que llega a través 

de la niebla a la casa para comunicarle que se irá con Rigo, porque el tío de este les va a 

conseguir trabajo en Arizona. La escena siguiente lo muestra marcharse junto a su amigo, al 

mismo tiempo que comienza el monólogo de Magdalena que relata la partida y desaparición y 

que funge como soundbridge hacia la tercera, en la que se la ve junto a Chuya sentada en la 

fiscalía preguntando por el paradero de sus hijos. La secuencia inicial crea, por un lado, una 

temporalidad compleja, cuando se evidencia como recuerdo de Magdalena el anuncio y la 

despedida frente a sus palabras “presentes” que desde la partida hace dos meses solo se sabe 

que los jóvenes estaban por tomar un bus hacia la frontera y se no han vuelto a tener noticias; 

por otro lado, esta complejidad entre el “presente” a nivel visual y el relato retrospectivo 

apuntan, apoyado también en la niebla que rodea a su hijo, hacia una memoria que ya se 

comienza a desvanecer.  

Podemos constatar asimismo una circularidad del relato, que empieza y termina en la misma 

fiscalía, y a la vez reescribe y sobreescribe –como hemos visto–, por un lado, el relato 

fundacional del cristianismo, y, por otro, la historia de la conquista que se repite, lo que nos 

muestra que Alberto Mateo se sitúa en una historicidad otra que la occidental.  

Para ahondar en la construcción temporal de la película, parecen adecuadas las reflexiones 

de Karen Barad, según la cual “faith in the existence of a singular determinate origin and the 

unilinear nature of time itself (the fact that only one moment exists at a time) is waning” (2018, 

p. 207). Como ejemplo se refiere –en consonancia con las reflexiones anteriores acerca de lo 

distópico/apocalíptico– al “Doomsday clock”  

 
[that] clocks sociopolitical, technoscientific events, and its measure is marked by the distance from the 

endpoint— midnight, the apocalypse— rather than some origin point. Time is synchronized to a future of 

No Future. This is time fixated on its own dissolution. Setting time on edge, it offers […] a false sense of 

globalism assuming a homogeneity of times and spaces, eliding the uneven distribution of nuclear and 

climate crises’ resources and precarity. Furthermore, it has the anesthetizing effect of diverting questions 

of responsibility and of focusing the apocalyptic phantasm of total war, thereby distracting attention from 

the realities of war in its ongoingness. (2018, p. 208)  



Tiempos, espacios y tramas de la distopía 

143 

 

La temporalidad homogénea y universal de este reloj equivale, por tanto, a una colonización 

del tiempo: “Global time, universal time, cosmic time— all keeping rhythm with the smallest 

bits of matter. The total colonization of spacetime synchronized to the heartbeat of an atom. 

Globalism is tied not only to the militarization of space but also of time” (2018, p. 209). Esta 

globalización/colonización está estrechamente ligada al funcionamiento de la economía global 

y a la vez a una conceptualización de la historia en un sentido colonial:  

 
Once history-as-time is universalized and human beings are, so to speak, all put on the same clock, it is 

inevitable that in the big picture of human history some peoples will be viewed as “on time,” “ahead of 

time,” or “running late.” It makes little difference that the clock hands rotate in circles, for they are thought 

of and acted on as if they were wheels moving down a single road called progress. (2018, p. 210)  

 

Esta reflexión se relaciona, por un lado, con aquella de Benjamin acerca del progreso y, por 

otro, con el relato de Alberto Mateo, poniendo en evidencia que la película subvierte la 

colonialidad del tiempo que según Arce Pimienta consiste en refutar “la posibilidad de un 

pensamiento crítico religado al pasado que ha sido negado, así como niega la posibilidad de una 

política decolonial basada en la memoria viva de aquello que ha sido relegado al olvido por la 

modernidad” (2022, p. 156).  

La (de)construcción temporal se muestra, además, en la superposición de las diferentes 

tramas: Miguel se cruza una primera vez con Magdalena en un albergue para migrantes, pero 

allí la trama sigue la historia de ella, a Miguel lo vemos solo como de reojo, perdido entre los 

rostros de los otros migrantes y mero figurante. Con la doctora sucede algo similar aunque se 

explora menos a nivel visual: cohabita el mismo espacio que Magdalena, pero dentro de su 

propia historia, es decir, en otro tiempo. Esto podría leerse mediante las reflexiones de Barad 

sobre la física cuántica, en la que “diffraction is allied with the fundamental quantum physics 

notions of superposition and entanglement, where difference is a matter of differences within, 

not the ‘apartheid type of difference’” (2018, p. 217).  

En el contexto de la temporalidad se ubica finalmente lo onírico que se repite varias veces a 

lo largo de la trama y siempre se vincula con las personas en vida. Así, el primer sueño que 

desarticula la temporalidad cronológica pertenece a la doctora que en un momento de 

duermevela durante su espera en los pasillos del instituto forense en un breve fragmento onírico 

recuerda a su hijo pequeño en un columpio, sonriente y feliz, por lo que la escena se sitúa entre 

memoria y sueño. También Magdalena sueña con su hijo, pero en el primer sueño no puede 

verle la cara a Jesús, en el segundo, no se escucha lo que él dice. En esta segunda escena, él 

sale del encuadre hacia un lado atípico y por tanto significativo: el inferior; con lo cual se 

anticipa su “hundimiento” y/o “caída” –otra manera de desordenar la cronología del relato y 

con ello la temporalidad–.  

7 Los espacios (liminales) 

Un detalle importante en la construcción espacial de la película es el contraste entre el mundo 

rural del cual provienen tanto Magdalena como Miguel y los otros espacios humanos. Este se 

caracteriza por una precariedad material que salta a la vista: casas de una sola habitación, cocina 

a leña etc. Valencia hace referencia a esto en el contexto del “capitalismo gore” y explica que 

“El campesinado ha sido el primero en ver claramente la radicalización de las consecuencias de 

la globalización en el campo, pues a base de un empobrecimiento forzado” (2010, p. 72), lo que 

lleva en última instancia a la migración masiva hacia las ciudades o hacia los EEUU. Este 



Tiempos, espacios y tramas de la distopía 

144 

 

espacio precarizado, desde luego, contrasta con la casa grande y moderna (situada en la 

modernidad del mundo urbano) habitada por la doctora y al mismo tiempo con los espacios 

marcados por lo maquínico-tecnológico.  

En relación con este último se puede constatar, en primer lugar, el areal del instituto forense 

en el que los empleados usan trajes plásticos de cuerpo entero volviéndose, de este modo, una 

especie de seres impermeables, privados también de empatía con los familiares que vienen a 

reclamar los cuerpos de sus seres queridos mientras que para los empleados se trata de una tarea 

administrativa.  

En segundo lugar, llaman la atención por su monumentalidad las imágenes de la arquitectura 

fronteriza que están ligadas al personaje de Miguel en el momento de su deportación. La escena 

que enfoca la frontera misma evoca inmediatamente el término de la “herida abierta” de 

Anzaldúa, cuando se muestra en un plano aéreo el tajo que divide el paisaje. Con Antonio 

Giráldez, quien ha investigado la arquitectura fronteriza en el caso de España tal como los 

dispositivos de deportación, podemos afirmar que 

 
Si el muro es, por definición, la arquitectura que mejor encarna un control desde un exterior (o país de 

origen) a un interior (o país de destino), las arquitectónicas de la deportación ocupan el lugar inverso: 

canalizan el flujo desde un interior a un exterior. Una inversión que también afecta el contenido simbólico 

cargado en cada una de ellas: mientras que el muro, como lugar de entrada, adquiere el peso de una 

arquitectura inexpugnable, las arquitectónicas de la deportación carecen de protagonismo, ya que se 

dispersan por el territorio de manera fragmentada, con una entidad mucho menor. Y, sin embargo, son 

piezas fundamentales para la construcción del dispositivo frontera en su faceta de la deportación. (2021, p. 

6) 

 

La visualidad del dispositivo frontera, tal como se presenta en la película, da cuenta de una 

arquitectura fronteriza hecha para deportar –como un puerta de no retorno moderna e hiper-

tecnologizada– y presenta la distopía de un mundo dividido por pertenencia de clase y raza. La 

escena que introduce al personaje de Miguel comienza con una especie de interrogatorio como 

parte de lo que la agente de policía, cuyo rostro no vemos, llama “removal procedure” 

(00:23:42). Esta expresión deja suponer que se trata de un proceso que comienza previamente 

a esta escena. A esto apunta también la manta isotérmica que lleva en los hombros Miguel, lo 

que habla de algún periodo que ha pasado en un centro de detención, las llamadas “hieleras”, 

después de su captura por la “migra”, donde a los detenidos se les provee con estas mantas 

como relata Juan Carlos Villalobos (2015, p. 15). 

La secuencia entera, que parte con la toma aérea del muro y termina con la salida de Miguel 

por una puerta giratoria y su llegada al otro lado, confundido, sin saber adónde dirigir sus pasos, 

rodeado de bocinazos, luces y un sonido extradiegético estridente que la acompaña y que 

traduce en sonido la atmósfera de amenaza, puede leerse mediante las reflexiones de Giráldez 

acerca del espacio fronterizo:   

 
la frontera aparece no como una construcción perimetral hecha a la soberanía de un territorio, sino como 

un dispositivo desterritorializado, encarnado en una serie de construcciones y agentes de diferente 

naturaleza. Esta modula el espacio en función de las acciones de los cuerpos —su entrada y salida del 

territorio— y, por ello, responde en su  materialización de una forma mucho más especializada, atendiendo 

a los movimientos y flujos de los cuerpos que pretende controlar. Solo es posible formular la frontera como 

un dispositivo de construcción territorial, en el que frente a una única arquitectura se despliegan tácticas 

espaciales y recursos altamente especializados por todo el territorio. (2021, p. 7) 

 

Se diferencian de esta arquitectura fronteriza pero se encuentran en comunicación con esta por 

una lógica causal, los paisajes devastados por la violencia, vaciados de personas, en los que 



Tiempos, espacios y tramas de la distopía 

145 

 

podemos apreciar la presencia humana en los pueblos, casas etc., tal como se ve en el caso del 

padrino de Miguel y el pueblo abandonado que habita.  

Resulta reveladora, además de estos contrastes, la estrategia visual de “deshumanización” 

del paisaje natural o la naturalización de los personajes. Así, la película recurre repetidas veces 

al gran plano general, dentro del cual las figuras humanas se pierden y se funden con los 

paisajes. Estos espacios “vacíos” se complementan con algunas tomas de personas de entre 

plantas y situadas en la misma altura. En su conjunto parece legítimo, entonces, pensar estos 

paisajes, la naturaleza, los pueblos abandonados y la frontera, como paisajes posthumanos que 

apuntan, en el sentido de Braidotti, a una etapa después del humanismo/de lo humano, aunque 

sólo en la modalidad distópica. 

8 Reflexiones finales: La frontera y el cine como espacios liminales 
(de lo humano/humanista) 

En vez de resumir y concluir quisiera formular algunas consideraciones concernientes a ciertas 

configuraciones extradiegéticas del filme que hablan de su potencial crítico (en el sentido de 

una distopía crítica) desde el “off”. Primero, la cuestión de clase dentro de la trama apunta, a 

mi modo de ver, a un rechazo de delimitar el complejo de la violencia fronteriza al ámbito de 

los llamados sujetos subalternos: la doctora probablemente sea el personaje que más se asemeja 

en términos sociales tanto a la directora como al público espectador y que a la vez anuncia lo 

que le tocará al “primer mundo” a futuro según Valencia. Su aparición implica entonces no solo 

una extralimitación de la problemática a cierta clase y ciertos sujetos (otros) sino también un 

reposicionamiento del sujeto autorial de la directora frente a los sujetos narrados: en vez de una 

apropiación por un intelectual solidario que “da voz” a la subalterna –el gesto del testimonio– 

hay, más bien, una incorporación de este sujeto en el mundo como espacio compartido.  

Segundo, no parece un detalle menor que –si bien el nombre de la directora es uno solo– se 

trata de un trabajo colectivo, lo que comparte en principio con toda producción cinematográfica 

pero a diferencia del caso común, de un colectivo de mujeres y una productora propia detrás lo 

cual, sin duda, constituye una elección relevante, que ha posibilitado esta “mirada femenina” 

(Vásquez, 2023) sobre esta trama de la violencia fronteriza.  

En tercer lugar, si bien no se sustrae ni al modo de circulación ni a las formas de producción 

cultural capitalistas, la película se adscribe dentro de esta configuración a una mirada militante 

que devela los significados invisibles de la necropolítica mediante su política y ética visual, 

como intenté desarrollar. En este sentido, tiene el potencial de refutarle a la mirada cómoda y 

sin duda geográficamente situada la confirmación de la violencia latinoamericana como 

engendro de su propia barbarie al confrontarlos y confrontarnos con lo que produce de 

intolerable el sistema capitalista-colonial-patriarcal y obligarnos a reflexionar sobre él. Pero 

como sostiene Mateos: “No es que la película haga visible algo, sino que ese algo que muestra 

se interpretará bajo el código de una determinada práctica visual” (2019, p. 45) – entonces la 

pregunta decisiva se dirige a la interpretación de esa práctica visual, es decir, la recepción, o 

dicho de otro modo: cómo mirarla fuera de nuestros hábitos visuales así como de los circuitos 

del consumo y la constante renovación temporizada por ciclos festivaleros para que pueda 

realizar ese potencial. En este sentido, lo que antes nombré como intolerable tiene que traducirse 

en actos de ver intolerables para que puedan incidir en la realidad fuera de la sala de cine o de 

la pantalla del computador.  



Tiempos, espacios y tramas de la distopía 

146 

 

Referencias 
Anzaldúa, G. (1987). Borderlands. La Frontera. The New Mestiza. Spinsters/Aunt Lute Book 

Company. 

Arce Pimienta, M. (2020). Caminar un nuevo horizonte de sentido histórico: defensa de la vida 

tierra, (des)colonialidad del tiempo y del saber en las resistencias ancestrales de Nuestra 

América. Utopía y Praxis Latinoamericana, 91, 150–159. 

Barad, K. (2018). Troubling time/s and ecologies of nothingness: Re-turning, re-membering, 

and facing the incalculable. En M. Fritsch, P. Lynes, y D. Wood (Eds.),  

Eco-Deconstruction: Derrida and environmental philosophy (pp. 206–248). Fordham 

University Press. 

Benjamin, W. (2008). Tesis sobre la historia y otros fragmentos. Editorial Itaca.  

Bergua, J. A. y Moya, L. (2023). Ocularcentrismo y occidentalidad. Más allá del debate sobre 

las modernidades. Imaginación y barbarie (26), 47–67.  

Berlanga, M. (2015). El espectáculo de la violencia en el México actual. Feminicidio y 

juvenicidio. Athenea Digital, 15(4), 105–128. 

Braidotti, R. (2013). The posthuman. Polity Press. 

Carrillo Cal y Mayor, J. C. (2022). Representaciones de la violencia fílmica desde la mirada 

femenina. Tres películas mexicanas postpandemia: Sin señas particulares (Fernanda 

Valadez, 2020), Noche de fuego (Tatiana Huezo, 2021), La civil (Teodora Mihai, 2021). 

Revista Panamericana de Comunicación, 4(1), 107–118. https://doi.org/10.21555 

/rpc.v4i1.2556 

Cavarero, A. (2009). Horrorismo: Nombrando la violencia contemporánea.  (S. de Salvador 

Agra, trad.) Anthropos Editorial. (Obra original publicada en 2007). 

Derrida, J- (2008) El animal que luego estoy si(gui)endo. (C. de Peretti y C. Rodríguez 

Marciel, trad.). Trotta. (Obra original publicada 2006). 

Fortier, M., y Hodgson, H. (2022). Dystopia. En T. Gutmann, E. Ortland, y K. Stierstorfer 

(Eds.), Encyclopedia of Law and Literature. https://doi.org/10.17879/22049776987 

Giraldez López, A. (2021). Tres aproximaciones a las arquitectónicas de la deportación en la 

frontera española. Dearq, 30, 6–12. https://doi.org/10.18389/dearq30.2021.02 

Keenan, T., y Weizman, E. (2012). Mengele‘s skull. The advent of a forensic aesthetics, 

Sternberg Press.  

Mateos, C. (2019). Arte, activismo y comunicación en el ámbito académico. Dykinson, S.L.. 

Mbembe, A. (2003). Necropolitics. Public Culture, 15 (1), 11– 40. 

Mignolo, W. (2014). Desobediencia epistémica. Retórica de la modernidad, lógica de la 

colonialidad y gramática de la descolonialidad. Ediciones del Signo.  

Quijano, A. (1992). Colonialidad y modernidad. Perú indígena (13). 

Rivera Garza, C. (2010). Los muertos indóciles. Necroescrituras y desapropiación. Tusquets 

Editores. 

Rosenblatt, A. (2015). Digging for the disappeared: Forensic science after atrocity, Stanford 

Studies in Human Rights. Stanford University Press. 

Sánchez-Antonio, J.C. (2020). Cosmovisión mesoamericana, descolonización de las ciencias 

sociales y diálogo mundial de saberes. Eidos, (34), 351–388. 

Schopenhauer, A. (2009). Parerga y Paralipómena II. (Pilar López de Santa María, trad.). Ed. 

Trotta (Obra original publicada 1951).  

Segato, R. L. (2013). La escritura en el cuerpo de las mujeres asesinadas en Ciudad Juárez. 

Territorio, soberanía y crímenes de segundo estado. Tinta Limón. 

https://doi.org/10.21555/rpc.v4i1.2556
https://doi.org/10.21555/rpc.v4i1.2556
https://doi.org/10.17879/22049776987
https://doi.org/10.18389/dearq30.2021.02


Tiempos, espacios y tramas de la distopía 

147 

 

Simonson, B., y Donahue-Martens, S. (2022). Dystopia as Demythologized Apocalyptic. En B. 

Simonson, y S. Donahue-Martens (Eds.), Theology, Religion, and Dystopia (pp. 1–27), 

Lexington Books.  

Valencia, S. (2010). Capitalismo gore. Melusina. 

Vásquez, A., y Urgelles, I. (2023). Subvertir la narcoviolencia en dos películas mexicanas. 

Noche de fuego (2021) de Tatiana Huezo y Sin señas particulares (2020) de Fernanda 

Valadez. Aisthesis, 73, 119–136. 

Villalobos, J. C. (2015). Yo tuve un sueño. El viaje de los niños centroamericanos a Estados 

Unidos. Anagrama. 

 


