
2024; 118(2): 1–16  Moderna Språk 
https://doi.org/10.58221/mosp.v118i2.29932 

*Corresponding author: Karolina Kumor, E-mail: k.kumor@uw.edu.pl 

Copyright: © 2024 Author. This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons 
Attribution 4.0 International License (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/), allowing third parties to copy and 
redistribute the material in any medium or format and to remix, transform, and build upon the material for any purpose, 
even commercially, provided the original work is properly cited and states its license. 

Research Article 
 

 

¿Hacia un mundo (in)feliz? Feminismo posthumano, 
poder y subversión según las escrituras dis(u)tópicas 
 

Karolina Kumor* 

Universidad de Varsovia 

 

Katarzyna Moszczyńska-Dürst 

Universidad de Varsovia  
 
Abstract: At present, we are witnessing a surge in dystopian productions that have succeeded in positioning 

themselves at the core of mainstream culture and the collective imagination. Within academic circles, there 

is also a debate regarding the presumably conservative or subversive nature of these fictions. This article is 

based on the premise that critical dystopias, created in dialogue with posthuman feminism, offer a critique 

that challenges the anthropocentric and androcentric worldview in order to create a more equitable and just 

world (Braidotti, Haraway, etc.). Feminist critical dystopias play a crucial role in the socio-political 

(re)production of figures of exclusion, aiding in the prevention of the worst imaginable future. The article 

provides a theoretical approach that lays the foundation for the analysis of dystopias in the context of 

posthuman feminism. Furthermore, it reviews the articles included in this special issue that examine 

dystopian/utopian narratives produced in Latin America and Spain. These articles focus on figures marked 

by exclusion related to migration, gender, sexuality, labour, and violence. The importance of issues 

concerning gender, sexuality, and freedom is linked in this corpus to the advocacy of a common living 

space, shared by humans and non-humans, in accordance with posthuman feminism. 

 
Keywords: posthuman feminism, dystopia/utopia, gender, exclusion 

 

 
Resumen: Actualmente, observamos la eclosión de una serie de producciones distópicas que se han 

instalado en el centro de la cultura mainstream y del imaginario colectivo; mientras, en el ámbito académico 

discutimos su carácter conservador o subversivo. En este artículo, partimos de la premisa de que las 

distopías críticas, en diálogo con el feminismo posthumano, cuestionan la visión antropocéntrica y 

androcéntrica del mundo, para imaginar uno más equitativo y justo (Braidotti, Haraway, etc.). Las distopías 

críticas feministas desempeñan un papel crucial en la (re)producción de las figuras de exclusión 

sociopolíticas porque visibilizan las dinámicas de opresión y marginalización. Estas representaciones nos 

invitan a reflexionar y nos instan a prevenir el peor escenario futuro posible. Nuestro artículo, en este 

sentido, ofrece un acercamiento teórico para el análisis de las distopías a la luz del feminismo posthumano. 

Asimismo, hacemos un repaso de los artículos reunidos en el presente monográfico que analizan ficciones 

distópicas/utópicas de Latinoamérica y España. En dichas ficciones, figuras marcadas por la exclusión en 

relación con la migración, el género, la sexualidad, el trabajo, la violencia, etc. son las protagonistas. La 

importancia de las cuestiones de género, sexualidad y la libertad la vinculamos en este corpus a la defensa 

del espacio vital que humanos y no-humanos comparten, tal y como defiende el feminismo posthumano. 

 
Palabras clave: feminismo posthumano, distopía/utopía, género, exclusión, literatura subversiva 

  



Feminismo posthumano, poder y subversión 

2 

En el ámbito académico, diversas voces han destacado la importancia de ampliar nuestra 

comprensión de lo que significa ser “humano”. Los estudios fundacionales de Haraway 

(1985, 1991/1995, 2016/2019), Anzaldúa (1987), Braidotti (2013/2015, 2019/2020, 

2021/2022), Butler (2004/2006, 2009/2010), Espinosa Miñoso (2007), Lugones (2008), 

Puleo (2011, 2019), Giorgi (2014), Preciado (2019, 2022) y Segarra (2022), entre otros, 

han subrayado la necesidad de explorar las implicaciones de este concepto ampliado. 

Estos/as investigadores/as argumentan que, para reflexionar de manera efectiva sobre las 

consecuencias de una definición más inclusiva de la humanidad, es esencial integrar 

perspectivas que reconozcan y valoren la interconexión entre humanos y no-humanos. 

Inspiradas, principalmente, por el pensamiento de Donna Haraway y Rosi Braidotti, 

partimos de la premisa de que el feminismo ha jugado un rol esencial en la desmitificación 

del humanismo tradicional. Este movimiento ha sido crucial para cuestionar la visión 

predominantemente antropocéntrica y androcéntrica del mundo. El feminismo decolonial 

y posthumano introducen una perspectiva fundamental en la crítica al humanismo 

tradicional y a las lógicas coloniales que han sustentado la construcción del sujeto 

moderno occidental. Esta visión se articula a través del cuestionamiento de las estructuras 

de poder que han marginado no solo a las mujeres y otros cuerpos feminizados, sino 

también a las comunidades indígenas, afrodescendientes y otras culturas no hegemónicas. 

Tal como lo plantean teóricas como María Lugones (2008) y Yuderkys Espinosa Miñoso 

(2010), el feminismo es fundamental para desmantelar el “entramado de opresiones” que 

surge de la imbricación entre la colonialidad del poder, el patriarcado y el capitalismo 

global. 

Así, el feminismo decolonial y posthumano, tanto en su vertiente teórica como 

empírica, fomentan una aproximación crítica hacia la (re)configuración de los 

imaginarios culturales de la alteridad. Constituyen un desafío a ir más allá del 

antropocentrismo, históricamente afirmado por los márgenes y el desprecio. Estos 

enfoques proponen un cambio de paradigma que nos invita a reconsiderar nuestras 

relaciones ontológicas y epistemológicas; aquí, destaca la importancia de una ética que 

abarque todas las formas de vida, humanas y no humanas, incluidos los “otros de la 

tierra”, situando al sujeto posthumano y decolonial en el cruce de las relaciones dinámicas 

y dialógicas con los múltiples otros. El feminismo decolonial y posthumano no se limitan 

a una crítica del poder colonial; también proponen una alternativa epistémica que 

reconoce y valora el saber situado (Haraway, 1988) de las comunidades históricamente 

excluidas. 

Braidotti imagina “la chispa radical” del movimiento como promotora de una política 

subversiva capaz de generar (cosmo)visiones alternativas de “lo humano” desde 

comunidades excluidas de esa categoría; una política capaz de “crear otros mundos 

posibles”. Esta dimensión transformadora parte de la premisa de que ningún proyecto 

emancipador está completamente controlado por la lógica cultural dominante, la cual 

debe ser cuestionada críticamente: “Los márgenes de intervención siguen disponibles, 

aunque como potencial virtual. La cuestión es cómo activarlos” (Braidotti, 2021/2022, 

s.p.). 

El feminismo posthumanista, por lo tanto, no solo desafía las estructuras de poder 

hegemónicas y los mecanismos ideológicos que han colocado al hombre y a “lo humano” 

en el epicentro del discurso social, sino que también aboga por una revisión radical de 

nuestras maneras de ver y de vivir el mundo. En palabras de Braidotti, se trata de una 

ética relacional posthumana que:  

 



Feminismo posthumano, poder y subversión 

3 

respeta nuestra especie y culturas, al mismo tiempo que diferencia y reconoce el valor de la 

comunidad humana. Es una ética feminista material pero diferencial, que adopta una posición 

descolonial y antirracista al evaluar el humanismo desde la perspectiva de aquellas a quienes 

ese humanismo excluyó y atormentó. Es importante que también abarque las entidades no humanas 

e inhumanas como componentes constitutivos de la subjetividad humana. (Braidotti, 2021/2022, 

s.p.)   

 

De este modo, el feminismo posthumano rechaza la noción de un sujeto universal y 

cuestiona el paradigma falologocéntrico y humanista del orden simbólico. La subjetividad 

se transforma en una entidad ex-céntrica, nómada y animalista, donde tienen cabida tanto 

lo personal como lo comunitario. Braidotti define la subjetividad crítica posthumana 

mediante “una ecofilosofía de las pertenencias múltiple”; o sea, postula el devenir de “un 

sujeto en condiciones de operar sobre las diferencias pero también internamente 

diferenciado y, sin embargo, aún arraigado y responsable”. La subjetividad posthumana 

es, por lo tanto, “materialista y vitalista, encarnada e integrada, firmemente ubicada en 

lugares precisos, según la política feminista de ubicación” (Braidotti, 2013/2015, p. 67).  

En el marco de la política feminista de ubicación, las teorías y prácticas queer/cuir, 

transfeministas y LGTBIQA+ ocupan un lugar privilegiado, ya que cuestionan el 

humanismo al luchar por el reconocimiento y la justicia de los sujetos y cuerpos excluidos 

de lo humano. Estas luchas se basan en una experiencia individual y colectiva de 

exclusión radical respecto al ideal heteronormativo y falologocéntrico del humanismo 

occidental (Muñoz, 2020; Preciado, 2019, 2022; Halberstam, 2011/2018; Wayar, 2019). 

En este sentido, la encarnación y la performatividad se consideran factores 

indispensables ya que relacionan la experiencia individual con las experiencias de los 

demás, permitiendo así una agencia colectiva o una agencia porosa del yo (Langle de Paz, 

2018). Este enfoque posibilita la redefinición de ciertos relatos naturalizados en torno a 

la agencia, la materialidad, la naturaleza, el género y el cuerpo, centrándose en vidas y 

agencias precarias y vulnerables, tanto humanas como no humanas (Giorgi, 2014; Butler, 

2004/2006, 2009/2010; Wayar, 2019; Preciado, 2022; Muñoz, 2020). 

Ahora bien, dentro del imaginario social colectivo, el posthumanismo suele estar 

asociado a la ciencia ficción y las narrativas distópicas. La reflexión crítica en torno al 

posthumanismo ha sido impulsada por el creciente interés tanto del público como del 

ámbito académico en la producción cultural de ficciones prospectivas y, en particular, el 

subgénero distópico. La distopía proyecta la visión de una sociedad futura 

considerablemente peor que la actual y, a menudo, es considerada como el reverso o la 

inversión de la utopía1 (Walsh, 1962; López Keller, 1991; Sargent, 1994; Booker, 1994; 

                                                           
1 Las utopías cuentan con una larga tradición que comienza en 1516 con Utopía de Thomas More, obra 

que estableció las bases del nuevo género literario y que acuñó su nombre. La mayoría de las utopías 

clásicas (anteriores a la Segunda Guerra Mundial), ofrecen una representación más bien estática de una 

sociedad futura realizada que ha alcanzado la felicidad, la justicia y el bienestar común; en otras palabras, 

se trata de una suerte de no-lugar idealizado. Según Darko Suvin, la literatura utópica crea mundos ficticios 

que se perciben como “horizontes radicalmente mejores” (2003, p. 187) en comparación con el mundo 

social habitado por el autor. Entre los textos pioneros destacan las siguientes obras: Città del sole de 

Tommaso Campanella, el tratado utópico de carácter anarquista escrito en italiano en 1602 y publicado en 

latín en 1623 como Civitas Solis; The New Atlantis de Francis Bacon de 1627, la primera novela utópica y 

tecnológica; L’An 2440, rêve s’il en fut jamais de Louis-Sébastien Mercier, la primera novela utópica 

ambientada en el futuro, precursora de los discursos utópicos/distópicos de ciencia ficción, publicada en 

1771; Looking Backward: 2000-1887 de Edward Bellamy, el gran best-seller utópico de carácter socialista 

ambientado en 2000 y publicado en 1888, así como Altneuland, de Theodor Herzl, novela utópica de 

carácter sionista publicada en 1902 (Reiter, Spiegel, 2020). 



Feminismo posthumano, poder y subversión 

4 

Moylan, 2000). Si bien una característica esencial de la distopía es su orientación hacia 

el futuro, dicho género está arraigado en la actualidad, ya que “deduce un mundo futuro 

de pesadilla a partir de la extrapolación de realidades presentes” (López Keller, 1991: 15). 

De este modo, aunque se sitúa en un contexto temporal hipotético, la distopía refleja un 

futuro indeseable, consecuencia directa de los aspectos perniciosos de varios fenómenos 

actuales, lo que amplifica las preocupaciones contemporáneas y enfatiza su gravedad y 

urgencia.  

Aunque a lo largo de la historia2 podemos observar diversas manifestaciones de las 

narrativas distópicas, es en el siglo XXI cuando estas producciones culturales 

experimentan un auge significativo, integrándose  plenamente en la cultura mainstream. 

Según Francisco Martorell Campos, desde 2008 “la distopía ha dejado de ser una rama 

de ciencia ficción atiborrada de títulos minoritarios y agraciada con éxitos dispersos. Se 

ha convertido en una moda de masas altamente rentable que suministra a los fans una 

multitud de best-sellers, blockbusters y merchandising” (2021, p. 24).  

 Este boom está vinculado, en términos de Zygmunt Bauman, al contexto histórico y 

político del desarrollo de la posmodernidad líquida, que alcanzó su apogeo en la década 

de los noventa del siglo XX. Bajo esta lógica cultural, el compromiso social y político, así 

como la ideología misma, se consideran conceptos obsoletos. Una sociedad alternativa o 

una actividad política efectiva resultan inconcebibles e, incluso, inimaginables (Bauman, 

2000/2003). En este sentido, Edmond Cros sostiene que la doxa posmoderna despoja al 

imaginario social colectivo de sus dimensiones políticas y utópicas, reduciendo las 

revoluciones a meros simulacros (2002, p. 108). Asimismo, Fredric Jameson (2007/2009) 

señala que la lógica posmoderna elimina la posibilidad de un futuro alternativo al sistema 

neoliberal. Siguiendo esta línea de pensamiento, Slavoj Žižek concluye que la lógica 

cultural posmoderna implica el fin de los proyectos utópicos y el éxito de la imaginación 

distópica: 

 
Hoy, como Frederic Jameson ha observado con perspicacia, ya nadie considera seriamente 

alternativas posibles al capitalismo, mientras que la imaginación popular es perseguida por las 

visiones del inminente “colapso de la naturaleza”, del cese de toda la vida en la Tierra: parece más 

fácil imaginar el “fin del Mundo” que un cambio mucho más modesto en el modo de producción, 

como si el capitalismo liberal fuera lo “real” que de algún modo sobrevivirá, incluso bajo una 

catástrofe ecológica global… De manera que se puede afirmar categóricamente la existencia de la 

ideología en tanto matriz generativa que regula la relación entre lo visible y lo no visible, entre lo 

imaginable y lo no imaginable, así como los cambios producidos en esta relación. (Žižek, 1994/2003, 

p. 7) 

 

Si consideramos todo lo anterior, es comprensible que las ficciones distópicas se asocien 

tan frecuentemente con las políticas neoliberales y conservadoras, y, por ende, con la 

normalización del “estado de excepción narrativa”, concepto desarrollado por Jaume 

Peris Blanes. Siguiendo el pensamiento de Naomi Klein y su doctrina de shock, el 

investigador define la cultura del shock como:  

 

                                                           
2 Entre las obras precursoras del género destacan: We (1920) de Yevgueni Zamiatin, Brave New World 

(1932) de Aldous Huxley, It Can’t Happen Here de Sinclair Lewis (1935), Animal Farm (1945) y 1984 

(1949) de George Orwell y Fahrenheit 451 (1953) de Ray Bradbury, The Space Merchants de Frederik Pohl 

y C. M. Kornbluth (1953), Lord of the Flies, de William Golding’s (1954), The Handmaid’s Tale, de 

Margaret Atwood (1985). Para conocer la historia de la evolución del género distópico, vid. Moylan, 2000; 

Booker, 1994; Fortier y Hodgson, 2022, entre otros. 



Feminismo posthumano, poder y subversión 

5 

aquella que, lejos de buscar una reflexión pausada en torno a los problemas sociales del mundo 

contemporáneo, los inserta en tramas e imágenes que golpean con fuerza al espectador y lo 

desorientan a partir de situaciones excepcionales que lo llevan a un punto máximo de tensión. Es en 

ese estado de alteración en el que el espectador acepta y se compromete emocionalmente con 

conductas y argumentos que en ningún caso aceptaría fuera de ese estado. (2018, p. 22)  

 

Estas voces críticas subrayan que el triunfo masivo de la distopía y la consecuente 

desaparición del pensamiento utópico implican –por el efecto de acumulación de 

imágenes distópicas– una tendencia reaccionaria en el género. Esto trae consigo el 

mensaje implícito y la sensación generalizada de que no existe esperanza alguna para un 

cambio positivo futuro en el sistema. Como destaca Martorell Campos, “la 

preponderancia circundante de la distopía concluye con la ausencia de alternativas al 

capitalismo y con la incapacidad, individual y colectiva, de imaginar futuros deseables en 

los que no rija” (2020, p. 17).  

No obstante, entre los críticos no parece existir una evaluación uniforme de la 

dimensión ideológica de las distopías. A pesar de las interpretaciones que las asocian con 

el pensamiento conservador, existen numerosas voces críticas que reivindican este género 

como una poderosa herramienta de crítica social y transformación política. Estas 

perspectivas, lejos de considerar la literatura prospectiva como meramente conservadora 

y reaccionaria, conciben las distopías como espejos oblicuos que nos advierten sobre las 

tan perjudiciales tendencias de nuestras sociedades contemporáneas, haciendo hincapié 

en la urgencia de pasar a la acción –social y política–. De este modo, las ficciones 

distópicas críticas nos invitan a salir de la pasividad que impone la lógica cultural del 

capitalismo tardío, para así evitar un futuro desalentador.  

En esta línea, según las premisas teóricas que se codifican en The Dystopian Impulse 

in Modern Literature: Fiction as Social Criticism, de Keith Booker (1994), Scraps of The 

Untainted Sky, de Tom Moylan (2000), Dystopia: A Natural History, de Gregory Claeys 

(2017), entre otros, las ficciones distópicas denuncian y desmantelan el poder al ofrecer 

un análisis desestabilizador de los mecanismos de exclusión y el funcionamiento de la 

doxa. A diferencia de los detractores de género, este enfoque resalta su papel pedagógico 

y politizador, convirtiendo la distopía en una forma de resistencia política que agita 

conciencias, fomenta la reflexión crítica sobre el presente y que insta a la acción. De este 

modo, la distopía se concibe como un género transgresor que educa y empodera, 

brindando al público los recursos necesarios para reconocer y desafiar las diversas formas 

de opresión. Según Booker, una de las herramientas para conseguir dicho objetivo es la 

técnica del extrañamiento: 

 
The principal technique of dystopian fiction is defamiliarization: by focusing their critiques of 

society on spatially or temporally distant settings, dystopian fictions provide fresh perspectives on 

problematic social and political practices that might otherwise be taken for granted or considered 

natural and inevitable. (1994, p. 19) 

 

En la crítica española, Estrella López Keller subraya el potencial político de la distopía, 

rechazando la idea simplista que asocia el pesimismo con el conservadurismo y el 

pensamiento reaccionario, mientras que vincula el optimismo con el pensamiento 

progresista (1991: 15). El valor transformador del género prospectivo se hace visible en 

las distopías críticas que adoptan una perspectiva posthumanista. Estas obras, en 

particular los textos de autoras de ciencia ficción, establecen un diálogo con el feminismo 



Feminismo posthumano, poder y subversión 

6 

posthumano, ofreciéndonos un espacio para la exploración de las figuras excluidas,  desde 

una óptica de género y sexualidad.  

Según Teresa López-Pellisa, las producciones de ciencia ficción escritas por mujeres 

“se caracterizan por una marcada preocupación social y política, además de abordar las 

relaciones entre el cuerpo, la ciencia y la tecnología, el posthumanismo, la sexualidad, los 

nacionalismos y la discriminación por cuestiones de género y raza, sin dejar de lado los 

temas clásicos de la ciencia ficción, aunque escrutados por un ojo que todo lo mira desde 

el otro lado del espejo” (2019a, p. 36–37). También Fernando Ángel Moreno considera 

que: “Las voces de las mujeres, sus cambios en la percepción de la literatura y su 

reclamación de nuevas miradas han marcado la nueva ciencia ficción” (2018, p. 181)3. 

En efecto, las distopías críticas feministas nos llevan a reflexionar sobre la profunda 

interconexión de los seres humanos con su entorno, promoviendo un entendimiento más 

holístico y menos antropocéntrico del mundo. En lugar de ver al ser humano como una 

entidad aislada y dominante, estas distopías nos empujan a reconocer nuestra 

vulnerabilidad y mutua dependencia, lo que a su vez fomenta una ética del cuidado y una 

responsabilidad compartida. Así, no solo nos advierten sobre los peligros de perpetuar 

estructuras de poder opresivas, sino que también nos inspiran a imaginar y construir 

futuros más inclusivos y equitativos. En palabras de Braidotti: “El género especulativo 

expresa la alianza transversal de otras sexualizadas, racializadas, naturalizadas contra el 

dominio del Hombre/Ánthropos, y aúna elementos distópicos y utópicos al imaginar 

futuros feministas alternativos” (2021/2022, s.p.). Estas narrativas, por tanto, nos instan 

a reconsiderar las relaciones entre la tecnología, el cuerpo y la subjetividad, desafiando 

las fronteras tradicionales y proponiendo nuevas formas de ser y estar en el mundo que 

escapen a los mecanismos psíquicos y simbólicos del poder.  

En esta misma línea del pensamiento se sitúa Donna Haraway, quien considera que la 

ciencia ficción y, en concreto, la distopía crítica feminista, actúa como “un método de 

rastreo” que permite “seguir un hilo en la oscuridad”. Según la estudiosa, estas narrativas 

son “un peligroso relato verdadero de aventuras en el que quién vive, quién muere y de 

qué manera podría llegar a ser más evidente para el cultivo de una justicia multiespecies”. 

Tanto en los escritos filosóficos como en su investigación, la ficción especulativa juega 

un papel fundamental, asemejándose a “relevos, figuras de cuerdas”, que permiten 

explorar y conectar diferentes tiempos y espacios. Para Haraway, la ciencia ficción 

feminista es una herramienta que permite moverse “hacia delante y hacia atrás”, 

favoreciendo el ejercicio de la “respons-habilidad”, es decir, la capacidad de responder 

de manera ética y responsable ante los desafíos del presente. Este concepto se convierte 

en el núcleo del objetivo ético y político, tal y como expresa en el título de su último 

ensayo, “Seguir con el problema…” en mundos multiespecies (2016/2019). 

El presente monográfico titulado Distopías, utopías y género desde la perspectiva 

posthumanista se propone contribuir a esta reflexión, centrándose en la distopía crítica 

feminista y los textos de mujeres en el ámbito de las producciones culturales de América 

                                                           
3 En el ámbito de literatura prospectiva en español destacan como precursoras Angélica Gorodischer 

(Argentina), Daína Chaviano (Cuba) y Elia Barceló (España) (Drage, 2023). Para conocer el panorama de 

la literatura de ciencia ficción escrita por mujeres, pueden consultarse, entre otras, Poshumanas y 

distópicas: Antología de escritoras españolas de ciencia ficción, de Teresa López-Pellisa y Lola Robles 

(2019b), Insólitas: narradoras de lo fantástico en Latinoamérica y España, de Teresa López-Pallisa y 

Ricard Ruiz Garzón (2019c), Historia de la ciencia ficción latinoamericana, de Teresa López-Pellisa y 

Silvia G. Kurlat Ares (2020). 



Feminismo posthumano, poder y subversión 

7 

Latina y España en el siglo XXI. Los artículos aquí incluidos ofrecen un espacio para 

explorar las intersecciones posthumanas en las ficciones desde una perspectiva de género 

y feminista, con el objetivo de incorporar categorías que el humanismo clásico suele 

obviar: la figura de la mujer como madre y sujeto reproductor, las mujeres racializadas 

en contextos hostiles, las subjetividades trans, lesbianas y no binarias, entre otras.  

El monográfico se abre con el estudio titulado “El cuerpo como [contra]utopía en las 

escrituras cuir del Yo”, de Alicia Montes. La autora sostiene que, a diferencia de la 

tradición occidental canónica –tanto filosófica como religiosa–, que idealiza una utopía 

del alma y desprecia el cuerpo, relegándolo a una posición abyecta y secundaria, las 

escrituras cuir contemporáneas proponen una [contra]utopía que coloca la materialidad 

del cuerpo en el centro del pensamiento y del activismo político. Esta nueva perspectiva 

pone su énfasis en un “Cuerpo-yo”, distanciándose del concepto cartesiano del “Ego 

corpus”, que prioriza la razón y lo espiritual. Aquí, la subjetividad se concibe como una 

entidad encarnada que desafía las normas estéticas, raciales, sexuales y/o de género 

tradicionales, configurándose como un devenir animal donde el deseo ocupa el núcleo de 

su dinámica y fluida existencia. Montes analiza cómo los cuerpos cuir, tal y como se 

codifican en las obras de Susy Shock, Naty Menstrual, Carolina Unrein, I Acevedo, Dalia 

Rosetti y Marlene Wayar, destacan por su naturaleza liminal e inclasificable. Estos 

cuerpos no encajan en el modelo heteropatriarcal y se sitúan en un espacio intermedio no 

binario que abarca múltiples subjetividades. La escritura cuir opta, según Montes, por la 

complejidad de la vida y la estética trash como herramienta para desafiar la estigmatizante 

y cosificadora mirada que la doxa nos inculca, codificando estos cuerpos como 

peligrosos, sacrificables y, en último término, “no vivibles” en el imaginario social 

colectivo. 

La literatura cuir –según lo que planteamos en este artículo– se constituye como un 

desafío a los imperativos de la lógica cultural dominante, proponiendo una alternativa que 

trasciende lo reproductivo y lo normativo. Esta literatura aboga por la aceptación radical 

de uno mismo y la (re)configuración de un cuerpo deseante, trascendiendo cualquier 

modelo preestablecido. De este modo, el cuerpo se erige como un horizonte de 

posibilidades, eligiendo formas de existencia que valoran la vida en su plenitud. Montes 

sugiere que esta perspectiva impulsa una política de la igualdad y libertad corporales, 

construyendo identidades a partir de lo que une tiene y anhela realizar, desafiando las 

normas culturales impuestas y creando espacios para una convivencia más plural e 

inclusiva. El análisis de Montes no solo aporta una visión crítica de las escrituras cuir, 

sino que también ofrece una profunda reflexión sobre la relación entre cuerpo y 

subjetividad en la contemporaneidad. Al traer a un primer plano la subjetividad 

encarnada, deseante y fluida, la autora invita a reconsiderar las bases sobre las cuales se 

construyen los cuerpos, las identidades y las relaciones sociales, abogando por una 

revalorización de la vida antes codificada como “no habitable” y “no vivible”, y una 

literatura que celebre la diversidad y la inmanencia. Este enfoque supone un cambio 

radical en la manera de concebir el cuerpo, la subjetividad, la política y la literatura, con 

su propuesta que desafía las normas establecidas y que abre nuevas posibilidades para la 

existencia y el activismo sociopolítico y artístico.  

El motivo de la utopía queer también lo desarrolla Marie-Agnès Palaisi en el artículo 

titulado “El espacio insular: ¿utopía queer en un mundo straight? Análisis de Minificción 

para niñxs LGTBI de Sayak Valencia”. La autora demuestra cómo Sayak Valencia 

(México, 1980) transforma territorios periféricos –y heterotópicos–, donde los sujetos 

disidentes (re)escriben y (re)significan la historia desde los márgenes, en lugares utópicos 



Feminismo posthumano, poder y subversión 

8 

que nos permiten imaginar nuevas sociedades y futuros más esperanzadores. El artículo 

ofrece una reflexión profunda sobre el cibertexto de Valencia, “Minificción para niñxs 

LGTBI”, en el que se explora la construcción de una relación amorosa entre los personajes 

Amarillo y Rayas, quienes (re)construyen las subjetividades no binarias de la isla en la 

que habitan. Este espacio remoto, protegido de los intentos de asimilación, establece las 

condiciones para un nuevo tipo de relato del yo. Para llevar a cabo su análisis, Palaisi se 

apoya en el pensamiento de Esteban Muñoz, especialmente en su obra Utopía queer 

(2020).  

Según Palaisi, la isla que se constituye en el cibertexto de Valencia es un espacio 

utópico que permite representar y reconstruir retrospectivamente una infancia coherente 

con un devenir queer para todas aquellas personas LGTBIQA+ que han sufrido 

invisibilización, exclusión o humillación en algún momento de sus vidas. La isla, como 

espacio, facilita la creación de la queerness emergente desde y en la escritura. 

Tradicionalmente, la literatura ha caracterizado a los sujetos trans, no binarios y no 

heteronormativos de acuerdo con el discurso biomédico que siempre ha patologizado 

cualquier desviación de sus pautas. En contraste, como argumenta Palaisi, les autores 

queer son capaces de crear utopías que resisten los efectos que la doxa ejerce sobre los 

sujetos subalternos. Dentro de esta línea, la autora aboga por un futuro feliz para la 

queerness, que desde la ficción y mediante el lenguaje construye vidas más habitables. 

Este artículo no solo desafía las normas hegemónicas; también nos proporciona una visión 

esperanzadora de la vida queer, que resalta su capacidad de agencia, creatividad y 

resistencia. En resumen, el análisis de Palaisi sobre la obra de Valencia subraya la 

importancia de imaginar y narrar espacios utópicos que desafíen los mecanismos de 

poder. A través de la creación del pensamiento y de espacios utópicos, la literatura –y la 

investigación– queer se cuestionan las normas falologocéntricas al igual que también se 

aboga por una revalorización y celebración de las vidas queer, lo que celebra la diversidad 

y la diferencia en el futuro. Todo esto supone una forma de resistencia literaria, que es 

también una poderosa herramienta para la transformación social y política. 

El artículo bajo el título “El cuerpo como distopía: un análisis posthumano de la obra 

de Nee Barros” de María Alonso Alonso, se propone llevar el pensamiento queer y las 

teorías del posthumanismo al ámbito de la literatura gallega. A pesar de que en Galicia 

recientemente se ha incrementado el número de publicaciones literarias que se nutren de 

estas ideas, el área sigue estando poco explorada por la academia. Con la intención de 

llenar, aunque sea parcialmente, este hueco en los estudios gallegos, la autora se centra 

en el análisis de las primeras obras de Nee Barros, une artiste no binarie, transversal y 

multidisciplinarie: 19 poemas para um VÍRUS-19 (2020), el texto teatral Identidade 

(2021) y la novela Nom estamos quebrades (2023). Los tres libros giran en torno al tema 

de la subjetividad del cuerpo humano y exploran las identidades LGTBIQA+, que han 

sido raramente representadas en el canon literario gallego. Con ello, se insertan en una 

corriente emergente que cuestiona el ya mencionado humanismo clásico y su enfoque 

antropocéntrico, así como la normatividad de género. La autora analiza la motivación 

artística de Barros que nace de su incapacidad para encontrar personajes con los que 

pudiera identificarse en la literatura gallega actual. En este sentido, sus representaciones 

son inherentemente políticas, en cuento que se alejan del paradigma humanista clásico al 

explorar la diversidad de sus personajes. 

María Alonso Alonso se sirve de la teoría posthumanista para indagar cómo Barros 

investiga la corporalidad humana y el constante escrutinio de las sexualidades no binarias 

en una realidad a menudo distópica, habitada por sujetos que trascienden las limitaciones 



Feminismo posthumano, poder y subversión 

9 

de la dicotomía tradicional de género entre masculino y femenino. Como demuestra 

Alonso Alonso, Barros se alinea con Braidotti, quien argumenta que el “post” de lo 

posthumano representa un avance, más allá de las formas tradicionales de entender lo 

humano. Las obras de Barros aquí analizadas promueven una reconceptualización del 

sujeto humano mediante la representación de diversas realidades en términos de 

identidades de género y sexualidad, que son integradoras en lugar de excluyentes. La 

diferencia es un elemento central en la visión posthumanista de Barros, algo que Braidotti 

también subraya cuando reconoce la importancia de las diferencias entre centros y 

márgenes, especialmente en relación con el legado del humanismo. Los personajes de 

Identidade y Nom estamos quebrades ejemplifican estas diferencias entre conceptos 

como “sexo”, “género” y “sexualidad”, que, aunque evidentes, no siempre  se reconocen 

desde la perspectiva humanista clásica. En este sentido, las obras de Barros permiten 

normalizar realidades que, según ele autore, no han sido representadas en la literatura 

gallega actual. 

El cuarto artículo titulado “Seguir con el problema (de género): la subjetividad 

poshumana, melancolía y ficción distópica según Mariña Pérez Rei y María Reimóndez”, 

de Ana Garrido González y Katarzyna Moszczyńska-Dürst se adentra, al igual que el 

anterior, en el ámbito de la literatura gallega. Las autoras se proponen examinar tres 

novelas distópicas escritas en gallego desde las perspectivas del ecofeminismo, el 

posthumanismo, la memoria y los procesos de duelo: Canícula (2007) de Mariña Pérez 

Rei, Cobiza (2021) y Multitudes (2022) de María Reimóndez. A través de este análisis, 

las autoras investigan la compleja interacción entre la melancolía, la transformación 

social y el compromiso político que se codifican en estas narrativas distópicas. El artículo 

plantea un interrogante fundamental sobre hasta qué punto la literatura distópica, 

caracterizada por su tono melancólico, corre el riesgo de caer en la inacción. En este 

contexto, se argumenta que la melancolía puede, en ocasiones, conducir a la apatía y 

resignación. Esto es especialmente evidente en la interpretación del desenlace de 

Canícula, donde los sujetos melancólicos quedan atrapados en un ciclo perpetuo de 

pérdida que les impide tomar la acción para enfrentar, tanto a nivel individual como 

social, las fuentes de su descontento para, así, poder superar las dialécticas entre 

melancolía y duelo. 

No obstante, a pesar de la aparente alienación y la supuesta naturaleza apolítica del 

proceso de duelo, Garrido González y Moszczyńska-Dürst sostienen que la dialéctica 

duelo-melancolía, tal como se codifica en Cobiza y Multitudes (y en menor medida en 

Canícula), ofrece una profunda reflexión política y ética sobre la vulnerabilidad de la 

subjetividad y la comunidad, así como sobre la propia agencia. Siguiendo las teorías de 

Julia Kristeva y Judith Butler, las autoras argumentan que el duelo revela la sujeción a la 

que nos someten los vínculos emotivos que establecemos con otros sujetos y otras 

narrativas, de maneras que a menudo escapan a nuestra comprensión o voluntad. 

Asimismo, en el ciclo de Reimóndez, el duelo compartido y el amor recíproco entre 

personajes comprometidos con la misma causa política y ecológica, fusionan las 

emociones con los proyectos ideológicos. Esto transforma la narrativa de un futuro 

distópico en un mito de profundas dimensiones utópicas, tanto personales como políticas. 

La actuación de los personajes rebeldes adquiere un carácter épico, marcado por una 

conducta ejemplar y una solidaridad incondicional y genuina dentro de la comunidad, 

firme y comprometida con las formas no antropocéntricas de concebir y habitar el mundo. 

Siguiendo la línea del pensamiento de Braidotti, Haraway y Barad, las autoras sostienen 

que este ciclo cuestiona la asumida separación entre sujeto y objeto, naturaleza y cultura, 



Feminismo posthumano, poder y subversión 

10 

lo humano y lo no humano, lo orgánico y lo inorgánico, epistemología y ontología, 

materialidad y discursividad. De esta manera, el estudio no solo aborda la narrativa de las 

novelas seleccionadas, sino que también contribuye a un debate más amplio sobre las 

implicaciones políticas y sociales del duelo y la melancolía en la literatura distópica, 

resaltando cómo estos pueden,  paradójicamente, abrir espacios para una reflexión crítica 

sobre la vulnerabilidad y la agencia política y ética en las comunidades y subjetividades 

contemporáneas. 

El concepto del cuerpo es también una piedra angular en el artículo de Rodrigo Pardo 

Fernández titulado “El cuerpo otro en Fragmentos de la Tierra Rota de Elaine Vilar 

Madruga”. El estudio se enfoca en la escritora cubana Vilar Madruga y su colección de 

relatos publicados en 2017, que narran una distopía postapocalíptica. Pardo Fernández 

analiza el universo ficcional de Fragmentos de la Tierra Rota desde una perspectiva que 

considera el cuerpo (herido, deformado, transformado) como un constructo y proceso 

humano o posthumano. Este análisis forma parte de una crítica más amplia a las rígidas 

estructuras sociales e imposiciones de la normalidad en una sociedad distópica que, a 

través de mecanismos de control –tanto tecnológicos como mágicos– inhibe la posibilidad 

de cambio, perpetuando así la violencia y la opresión. La problemática central del texto 

radica en cómo estas estructuras y mecanismos influyen en las representaciones 

corporales y en las identidades de los personajes, especialmente en relación con la 

normalización forzada y la marginalización de cuerpos considerados “anómalos”. 

Retomando elementos de diversas teorías que van desde el posthumanismo y la teoría 

de género hasta los estudios sociales sobre la ciencia ficción, el autor explora las 

experiencias de los personajes, centrándose en aquellos cuyas corporeidades son vistas 

como desviadas de la norma y que, por ende, son sometidas al ostracismo, la violencia o 

incluso la muerte, a menos que se dobleguen a rituales de normalización. Estas narrativas 

permiten una reflexión sobre la capacidad de resistencia y el potencial de emancipación 

del sujeto mediante la subversión de las normas hegemónicas. Además, destaca la utilidad 

de conceptos tales como el cíborg para analizar cómo las identidades y las agencias de 

los personajes se configuran en un entorno que interconecta lo humano y lo tecnológico. 

Pardo Fernández argumenta que estos conceptos son esenciales para comprender las 

interacciones entre lo humano y lo tecnológico, y cómo estas interacciones pueden tanto 

reforzar como desafiar las estructuras opresivas. El análisis de Fragmentos de la Tierra 

Rota abre un espacio crítico donde repensar la identidad y la agencia en el contexto de 

una ciencia ficción, que resuena con las problemáticas contemporáneas sobre el cuerpo y 

la identidad. Las conclusiones destacan la relevancia de entender el cuerpo no como un 

objeto estático, sino como un sujeto en constante transformación, moldeado al gusto de 

las condiciones sociohistóricas y las prácticas de poder. 

En la misma línea reflexiva en torno a la corporeidad se sitúa el artículo “Una ucronía 

encarnada: Nación vacuna, de Fernanda García Lao”, de Meri Torras. En él, la autora 

analiza la novela a la que el título refiere; en ella, el futuro se imagina partiendo del 

pasado, concretamente el de la llamada guerra de las Malvinas de 1982, conflicto en el 

que el Reino Unido y Argentina se disputaron la soberanía de las islas homónimas. Torras 

destaca la capacidad de García Lao para crear un espacio donde la crítica social y la 

reflexión personal se entrelazan, desafiando con ello los límites convencionales de la 

literatura. Según la investigadora, la narrativa de la escritora argentina es un buen ejemplo 

de una literatura nómada, en constante desplazamiento y transformación, que no se 

adhiere a una única categoría o estilo. Esta característica se considera una manifestación 



Feminismo posthumano, poder y subversión 

11 

de la experiencia bicultural de la autora, lo que la lleva a rechazar la rigidez de las 

fronteras, tanto en la escritura como en la vida misma. 

El análisis de Nación vacuna se centra en los modos de utilizar la ficción especulativa 

para explorar temas de corte sociopolítico y cultural, especialmente a través de la 

metáfora, la ironía y el humor. Como demuestra Torras, la escritora argentina emplea la 

ucronía para recrear un escenario que, aunque ficticio, codifica inquietudes 

contemporáneas sobre tecnología, política y sociedad. La novela combina elementos de 

la literatura de género con una crítica social incisiva, llevando al lector a cuestionar no 

solo la trama, sino también las implicaciones éticas y filosóficas subyacentes. Asimismo, 

Torras señala cómo García Lao utiliza el humor y la ironía como herramientas críticas, 

que desmantelan y cuestionan las estructuras de poder y las narrativas tradicionales sobre 

la patria, el estado y la identidad. Hemos de considerar que la ironía en su obra no es un 

simple recurso estilístico, sino que pretende ser un medio para ofrecer una perspectiva 

deconstruida que invita al lector a reflexionar sobre la realidad desde un ángulo novedoso 

y provocador. Como ya hemos anticipado, un aspecto central del análisis de Torras es la 

importancia del cuerpo en Nación vacuna, entendido como un anclaje en el tiempo, una 

entidad vulnerable y resistente a la vez. Este enfoque sobre el cuerpo le permite a la 

investigadora explorar temas de género y poder desde una perspectiva corporal y visceral, 

ofreciendo una crítica profunda sobre cómo las estructuras sociales y políticas impactan 

la experiencia humana más íntima. En conclusión, el artículo proporciona una visión 

detallada y comprensiva de la novela de Fernanda García Lao, que destaca su gran 

habilidad para mezclar géneros y estilos en una narrativa que es, a la vez, innovadora y 

profundamente crítica. En su análisis, la investigación subraya la importancia de la ironía, 

la metáfora y el humor en la construcción de una obra literaria que desafía toda 

convención y que ofrece nuevas perspectivas sobre la realidad contemporánea. 

La narrativa argentina es también el objeto de estudio en el artículo  “Mecanismos de 

disciplinamiento de la cultura en Frío y Subte de Rafael Pinedo”, de Mariola Pietrak. 

Según la autora, la obra prospectiva del escritor argentino Rafael Pinedo busca provocar 

un efecto de desconcierto en su público lector, invitándolo a reflexionar sobre las normas 

e imaginarios sociales vigentes. Más allá de desautomatizar los modos tradicionales de 

producir y recibir textos literarios, esta técnica, tal y como la analiza Pietrak, pretende 

desnaturalizar y desestabilizar lo social en un sentido más amplio. Las novelas de Pinedo, 

profundamente enraizadas en el contexto y cotexto sociocultural argentino, se enfocan en 

los mecanismos psíquicos y simbólicos del poder, abordando temas como el lenguaje, la 

religión, la maternidad y los tabúes sociales. El enfoque de este trabajo revela cómo la 

narrativa de Pinedo emplea recursos formales y temáticos para generar un extrañamiento 

que lleve al público lector a cuestionar y repensar su propia realidad. Mediante su análisis, 

la investigadora nos invita a sumergirnos en una lectura crítica y reflexiva de estas obras 

que desafían los límites tradicionales de la ficción y sus modos de representación. Los 

discursos posapocalípticos aquí analizados funcionan como una suerte de dispositivos 

que revelan los mecanismos ideológicos que la doxa utiliza para moldear y controlar a 

los individuos: al situarse en un mundo devastado, donde las certezas y estructuras 

familiares han desaparecido, la ficción distópica expone el carácter artificial y contingente 

de las normas sociales.  

Como vemos, el análisis explora la ruptura con los marcos convencionales de 

pensamiento, lo que abre puertas hacia nuevas perspectivas sobre la condición humana y 

su relación con lo no humano, y que desafía las nociones dualistas del humanismo 

moderno. El proceso de “devenir zoe-céntrico” –ya sea devenir mujer, animal o 



Feminismo posthumano, poder y subversión 

12 

imperceptible– se reinscribe en el texto como una fuerza disruptiva que cuestiona la lógica 

cultural dominante. La autora observa cómo los personajes experimentan una profunda 

conexión con el Otro (humano y no humano), una conexión que logra trascender 

diferencias de toda índole. En este sentido, el artículo destaca la trascendencia de la 

comunidad y la solidaridad como valores centrales en la creación de un nuevo mundo, 

más justo. Asimismo, el énfasis en la comprensión mutua, más allá de las limitaciones 

(también lingüísticas), promueve una noción más inclusiva, solidaria y posthumana de la 

comunidad. La obra de Pinedo, según Pietrak, tiene como objetivo principal cuestionar y 

desestabilizar las estructuras sociales y las representaciones simbólicas hegemónicas, 

invitando a una reevaluación crítica de la realidad social y política. De esta manera, las 

obras de ficción proyectiva pueden cumplir una función crítica y desnaturalizadora, 

invitándonos a (re)examinar todas aquellas convenciones sociales que solemos considerar 

como “naturales” y, por lo tanto, incuestionables. Tras despojarlas de su aura de 

inevitabilidad, el trabajo de Pietrak nos permite vislumbrar las posibilidades de una 

transformación sociopolítica que parte de esas mismas estructuras que antes nos parecían 

(casi) inquebrantables. 

A diferencia del resto de los textos reunidos en este monográfico, el artículo de Alberto 

del Pozo, titulado “Problemas de género en dos distopías peninsulares: de Rendición de 

Loriga a La gran abundancia de Moreno-Caballud” aborda la narrativa de autores 

varones, sin que ello suponga abandonar la perspectiva de género. El investigador se 

inscribe plenamente en la ya antes mencionada polémica en torno a las funciones estéticas 

e ideológicas de las ficciones distópicas actuales. Del Pozo interviene en el candente 

debate a favor o en contra de las distopías ofreciendo un análisis comparativo de dos 

novelas españolas recientemente publicadas y a las que se refiere en el título. Su análisis 

se centra en la manera en que ambos textos emplean las distopías para comentar el estado 

de la sociedad contemporánea y las dinámicas de poder, especialmente a través de la 

óptica de género y de la crítica de opresión neocapitalista.  

La primera novela, que describe una distopía de ciudades aisladas, deshumanizadas y 

totalmente controladas, se inscribe –según del Pozo– en una línea de alegorías 

melancólicas. Rendición sigue los esquemas clásicos del género y reproduce las peores 

dimensiones de la distopía como un género de masas reaccionario. El investigador 

reprueba  especialmente la parsimonia acrítica de los personajes femeninos de Rendición, 

subrayando su falta de evolución respecto a modelos anteriores del género. En contraste, 

La gran abundancia presenta una exploración más crítica y compleja de las redes sociales 

y la globalización. Ambientada en un futuro post-Gran Expansión, la novela de Moreno-

Caballud describe un mundo donde los Asistentes Personales (AP), convertidos en nuevos 

centros de poder, proporcionan historias personalizadas para combatir la depresión en una 

sociedad profundamente marcada por la ideología neocapitalista. Sin proponer cambios 

políticos significativos, sus soluciones superficiales no hacen sino crear un círculo vicioso 

de dependencia emocional, destacándose la ironía de un mundo rico espiritualmente, pero 

que sigue siendo un deprimente fracaso. Del Pozo analiza cómo La gran abundancia 

explora el conflicto entre las necesidades emocionales individuales y la imposibilidad de 

quedar satisfechos en el seno de una sociedad capitalista. Asimismo, se centra en las 

dinámicas de género y las estructuras del poder, subrayando una perspectiva más activa 

de lo femenino que ofrece la novela. Como demuestra el investigador, la narrativa 

propone una revalorización y centralización de lo femenino en la lucha contra la opresión 

neocapitalista. Con todo ello, del Pozo destaca cómo La gran abundancia se aleja de la 

simple ironía y melancolía de Rendición, presentando una crítica más aguda del 



Feminismo posthumano, poder y subversión 

13 

capitalismo tardío y sus efectos en la subjetividad humana. El desenlace de la novela de 

Moreno-Caballud sugiere una síntesis donde lo masculino se somete y se reconfigura en 

función de lo femenino-político, subvirtiendo así las tradicionales narrativas distópicas 

de dominación masculina. En este análisis comparativo, del Pozo no solo destaca las 

diferencias estéticas y temáticas entre ambas novelas, sino que también abre un espacio 

para reflexionar sobre la evolución del género distópico y su potencial para cuestionar y 

transformar la realidad social.  

Los dos últimos textos del monográfico están dedicados al cine y al teatro, 

respectivamente. En el primero, “Sin señas particulares (2020) – espacios, tiempos y 

tramas de la distopía y lo in/posthumano en la frontera México-EE.UU.”, Karen 

Genschow nos ofrece una visión crítica y reveladora, argumentando que la frontera entre 

México y Estados Unidos trasciende su papel de simple delimitación territorial y deviene 

en símbolo de una distopía hecha realidad. Dicho marco constituye el cotexto y el 

contexto de la película Sin señas particulares, ópera prima de la directora mexicana 

Fernanda Valadez. La película se sitúa en los desérticos paisajes del norte de México, un 

espacio marcado por el devastador impacto del narcotráfico y una violencia estructural 

que permea todas y cada una de las esferas de la sociedad. Dentro de esta (cosmo)visión 

desoladora y distópica, el filme sigue la lucha incansable de una madre por encontrar a su 

hijo. Este viaje emocional y desesperado, como advierte la autora, confronta a la 

protagonista no solo con las realidades divididas y unidas por la frontera –símbolo del 

legado colonial y las tensiones geopolíticas–, sino también con el orden social regido por 

una “necropolítica”, en términos de Achille Mbembe y Rivera Garza. 

Así, la realidad distópica que Sin señas particulares relata, no se inscribe meramente 

en la esfera de la ficción prospectiva –objeto de estudio de este monográfico– sino que se 

materializa como una realidad tangible. Genschow entra en diálogo con la reflexión de 

Sayak Valencia, quien, para referirse a la drástica transformación de la frontera, la define 

en términos de “distopía de la globalización”. Como advierte la autora del estudio, el 

espacio fronterizo, con su complejidad sociopolítica y económica, ha sido objeto de 

análisis en un vasto abanico de disciplinas académicas que van desde la antropología 

social hasta los estudios culturales. En este marco interdisciplinario, la investigadora 

destaca las contribuciones de Rita Segato, Cristina Rivera Garza y de la pionera Gloria 

Anzaldúa, quien caracterizó la frontera como una “herida abierta” ya en los años ochenta. 

El análisis profundiza en cómo la película se acerca a la compleja realidad sociopolítica 

de la frontera entre México y Estados Unidos, invitándonos a considerar nuevas formas 

de ver y habitar este mundo marcado por la desigualdad, la violencia y la desolación, para 

tratar de hacerlo más “vivible” y “habitable”. Las situaciones extremas y desesperadas 

que prevalecen en este espacio fronterizo, donde el Estado ha desaparecido y nadie 

protege a la población, cuestionan, pues, nuestras nociones más convencionales sobre la 

vida (vivible y no vivible), la condición humana, la política y la responsabilidad ética. La 

autora nos impulsa a repensar y renegociar estos conceptos, para poder así hacerle frente 

a los desafíos de nuestro tiempo; un tiempo marcado por el auge de la “necropolítica” y 

el declive de los derechos humanos.  

El monográfico concluye con el artículo titulado: “El imaginario distópico-

apocalíptico en el teatro español actual de mujeres: hacia una nueva sensibilidad 

ecológica” de Karolina Kumor, quien investiga la representación de las distopías en el 

teatro español contemporáneo escrito por mujeres. Aunque la narrativa y el cine son los 

medios más comúnmente utilizados para las representaciones distópicas, el artículo nos 

recuerda que el teatro también ha adoptado los códigos de la literatura especulativa para 



Feminismo posthumano, poder y subversión 

14 

trasladar la imaginación distópico-apocalíptica al escenario. La investigación se centra en 

tres ejemplos de manifestaciones distópicas en el teatro español actual: La redención de 

Ana Merino, Lavinia de Gracia Morales y un ciclo de textos distópicos de Isabel Delgado, 

para examinar cómo dichas obras abordan el tema del cambio climático y la crisis 

medioambiental. El artículo, que se apoya en las teorías del ecofeminismo y el feminismo 

posthumano, subraya cómo las dramaturgas invitan al espectador a reflexionar sobre la 

crisis ecológica y la interdependencia de los seres humanos con su entorno biológico. Este 

enfoque enfatiza la importancia de una nueva relación entre el ser humano y la naturaleza, 

donde esta última adquiere una agencia activa en lugar de ser relegada a un recurso pasivo 

para la explotación humana. 

El artículo analiza cómo las tres dramaturgas utilizan la distopía para fomentar una 

conciencia ecológica y promover la acción frente a la inmovilidad y la inercia. Kumor 

explora las diferentes estrategias empleadas por las autoras para evitar el efecto de 

“congelación del futuro”, que puede producirse cuando las obras distópicas provocan un 

shock emocional que paraliza al público. Como demuestra la investigadora, las obras 

teatrales de Merino, Morales y Delgado en lugar de eliminar las expectativas de un futuro 

mejor, pretenden despertar la conciencia del público sobre la urgencia de los problemas 

ecológicos actuales. En La redención y Lavinia, las protagonistas femeninas son 

presentadas como agentes de cambio que buscan nuevas formas de relacionarse con la 

naturaleza. En la primera, Isabel sueña con un mundo mejor, mientras que en la otra, Ana 

establece una conexión espiritual con la naturaleza. A su vez, las tres mujeres de 

Ecotopías plásticas impulsan acciones concretas para el bien común, ejemplificando el 

ecofeminismo que une la lucha por la igualdad de género con la defensa del medio 

ambiente. Las autoras estudiadas proponen una visión posthumanista que rechaza la 

concepción antropocéntrica de la superioridad humana sobre la naturaleza. En lugar de 

esto, presentan al ser humano como una ínfima parte dentro de un ecosistema bastante 

más extenso, vulnerable y del que depende la salud del planeta. Este enfoque se alinea 

con la crítica a los mecanismos de exclusión y dominación que contribuyen a la 

degradación ambiental, mostrando cómo estas cuestiones están interrelacionadas con las 

desigualdades sociales y de género. En conjunto, la investigación ofrece una comprensión 

profunda de cómo el teatro español contemporáneo escrito por mujeres utiliza la distopía 

no solo como un medio de crítica social, sino también como una herramienta para 

promover la concienciación y la acción ecológica. Al hacerlo, estas obras teatrales 

destacan la urgencia de la crisis ambiental, a la vez que ofrecen una visión esperanzadora 

y movilizadora para el futuro. 

En conclusión, el presente monográfico busca abrir un espacio para el diálogo 

interdisciplinario e incentivar una profunda reflexión sobre cómo las distopías críticas 

feministas contribuyen a una comprensión más inclusiva y crítica de las relaciones entre 

humanos y no humanos. Al ampliar su enfoque desde una visión centrada exclusivamente 

en lo humano hacia una perspectiva más abierta, inclusiva y diversa, podemos afirmar 

que las producciones distópicas aquí analizadas son abono sobre un campo fértil que 

considera nuevas formas de conocimiento y comprensión. Los artículos reunidos en el 

monográfico nos enseñan que la tarea de repensar lo “humano” desde una perspectiva 

posthumanista y feminista implica también un compromiso con la justicia epistemológica 

y la sostenibilidad. Al integrar estas ideas en las humanidades, no solo ampliamos nuestro 

horizonte teórico, sino que también promovemos un cambio en las prácticas 

socioculturales y académicas, con lo que deseamos fomentar una mayor sensibilidad 

hacia la diferencia. A través de esta lente, esperamos desafiar y expandir los límites de 



Feminismo posthumano, poder y subversión 

15 

nuestras concepciones tradicionales sobre la subjetividad, la agencia y la representación, 

lo que de seguro ayudará a promover esta visión de un mundo más justo y sostenible. 

 

 

Referencias  
Anzaldúa, G. E. (1987). Borderlands/La Frontera: The New Mestiza. Aunt Lute Books. 

Bauman, Z. (2003). Modernidad líquida (M. Rosenberg, Trad.). FCE. (Obra original 

publicada en 2000). 

Booker, K. (1994). The Dystopian Impulse in Modern Literature: Fiction as Social 

Criticism. Greenwood Press. 

Braidotti, R. (2015). Lo posthumano (J.C. Gentile Vitale, Trad.). Ed. Gedisa. (Obra 

original publicada en 2013). 

Braidotti, R. (2020). El conocimiento posthumano. Gedisa. (Obra original publicada en 

2019). 

Braidotti, R. (2022). Feminismo posthumano (S. Serra Lopes, Trad.). Ed. Gedisa. (Obra 

original publicada en 2022). 

Butler, J. (2006). Vida precaria. El poder del duelo y la violencia (F. Rodríguez, Trad.). 

Paidós. (Obra original publicada en 2004). 

Butler, J. (2010). Marcos de guerra. Vidas lloradas (B. Moreno Carillo, Trad.). Paidós. 

(Obra original publicada en 2009). 

Claeys, G. (2017). Dystopia. A natural history. Oxford U.P.  

Cros, E. (2002). El sujeto cultural: sociocrítica y psicoanálisis. CERS. 

Drage, E. (2023). The Planetary Humanism of European Women’s Science Fiction. 

Routledge.  

Espinosa Miñoso, Y. (2007) Escritos de una lesbiana oscura: reflexiones críticas sobre 

feminismo y política de identidad en América Latina. En la frontera. 

Fortier, M., y Hodgson, H. (2022). “Dystopia”. En T. Gutmann, E. Ortland, y K. 

Stierstorfer, (Eds.), Encyclopedia of Law and Literature (last edited 15 October 2022), 
https://doi.org /10.17879/22049776987 

Giorgi, G. (2014). Formas comunes. Animalidad, cultura, biopolítica. Eterna Cadencia 

Editora. 

Halberstam, J. (2018). El arte queer del fracaso (J. Sáez del Álamo, Trad.). Egales. (Obra 

original publicada en 2011). 

Haraway, D. (1985). A Manifesto for Cyborgs: Science, technology, and socialist 

feminism in the 1980s. Socialist Review, 80, 65–108. 

Haraway, D. (2019). Seguir con el problema: generar parentesco en el Chthuluceno (H. 

Torres, Trad.) Consonni. (Obra original publicada en 2016).  

Haraway, D. J. (1995). Ciencia, cyborgs y mujeres. La reinvención de la naturaleza (M. 

Talens, Trad.). Cátedra. (Obra original publicada en 1991). 

Jameson, F. (2009). Arqueologías del futuro. El deseo llamado utopía y otras 

aproximaciones de ciencia ficción (C. Piña Aldao, Trad.). Akal. (Obra original 

publicada en 2007). 

Klein, N. (2007). The shock doctrine: The rise of disaster capitalism. Knopf Canada. 

Langle de Paz, T. (2018). La urgencia de vivir. Teoría feminista de las emociones. 

Anthropos. 

López Keller, E. (1991). Distopía: otro final de la utopía. REIS: Revista Española de 

Investigaciones Sociológicas, 55, 7–23. 

https://doi.org/10.17879/22049776987


Feminismo posthumano, poder y subversión 

16 

López-Pellisa, T. (2019a). La historia de la ciencia ficción española escrita por mujeres 

desde finales del siglo XIX hasta el siglo XXI. En T. López-Pellisa y L. Robles (Eds.), 

Poshumanas y Distópicas. Antología de escritoras españolas de ciencia ficción, (pp. 

9–37). Eolas Ediciones 

López-Pellisa, T. y Robles, L. (Eds). (2019b). Posthumanas y distópicas. Antología de 

escritoras españolas de ciencia ficción. Vol. I & II. Eolas Ediciones.  

López-Pellisa, T. y Ruiz Garzón, R. (2019c). Insólitas: narradoras de lo fantástico en 

Latinoamérica y España. Páginas de Espuma. 

López-Pellisa, T. y S. G. Kurlat Ares (2020). Historia de la ciencia ficción 

latinoamericana. Iberoamericana Vervuert. 

Lugones, M. (2008). Colonialidad y Género. Tabula Rasa, 9, 73–102. 

Fortier, M. y Hodgson, H. (2022). Dystopia. En T. Gutmann, E. Ortland, y K. Stierstorfer 

(Eds.) Encyclopedia of Law and Literature. https://doi.org /10.17879/22049776987 

Martorell Campos, F. (2020). Nueve tesis introductorias sobre la distopía. Quaderns de 

filosofía, VII (2), 11–33. https://doi.org/10.7203/qfia. 7.2.20287 

Martorell Campos, F. (2021). Contra la distopía: La cara B de un género de masas. La 

Caja Books. 

Moreno, F.Á. (2018). Narrativa 2000-2015. En T. López-Pellisa (Ed.) Historia de la 

ciencia ficción en la cultura española (pp. 177–194). Iberoamericana.  

Moylan, T. (2000). Scraps of the Untainted Sky. Westview Press. 

Muñoz, E. (2020). Utopía queer. El entonces y allí de la futuridad antinormativa (P. 

Orellana, Trad.). Caja Negra editores. (Obra original publicada en 2009). 

Peris Blanes, J. (2018). Ficciones inmunitarias. Relatos culturales del contagio y la 

amenaza. International Journal on Collective Identity Research, 1, papel 183. 

Preciado, P. B. (2019). Un apartamento en Urano. Crónicas del cruce. Anagrama.  

Preciado, P. B. (2022). Dysphoria Mundi. Anagrama. 

Puleo, A. (2011). Ecofeminismo. Para otro mundo posible. Ediciones Cátedra-Universitat 

de València. 

Puleo, A. (2019). Claves ecofeministas. Para rebeldes que aman a la Tierra y a los 

animales. Plaza y Valdes. 

Reiter, A. y Spiegel, S. (2020). Introduction: Utopian Realities. En S. Spiegel, A. Reiter 

y M. Goldberg (Eds.), Utopia and reality: Documentary, activism and imagined 

worlds (pp. 1–15). University of Wales Press. 

Sargent, Lyman, T. (1994). The Three Faces of Utopianism Revisited. Utopian, 5(1), 1–

37. 

Segarra, M. (2022). Humanimales: Abrir las fronteras de lo humano. Galaxia Gutenberg 

Suvin, D. (2003). Theses on Dystopia 2001. En T. Moylan y R. Baccolini (Eds.), Dark 

horizons. science fiction and the dystopian imagination (pp. 187–201). Routledge. 

Walsh, C. (1962) From Utopia to Nightmare. Harper Collins. 

Wayar, M. (2019).  Travesti/Una teoría lo suficientemente buena. Muchas nueces. 

Žižek, S. (2003). Ideología: Un Mapa de la Cuestión. Fondo de Cultura Económica. 

(Obra original publicada en 1994). 

 

 


