
SCRIPTA ISLANDICA

ISLÄNDSKA SÄLLSKAPETS

ÅRSBOK 76/2025

REDIGERAD AV 
LASSE MÅRTENSSON, VETURLIÐI ÓSKARSSON

& MATTEO TARSI

under medverkan av

Aðalheiður Guðmundsdóttir (Reykjavík) 
Alison Finlay (London) 

Guðrún Nordal (Reykjavík)
Haraldur Bernharðsson (Reykjavík)

Heimir Pálsson (Uppsala)
Pernille Hermann (Århus)

Else Mundal (Bergen)
Daniel Sävborg (Tartu)

Henrik Williams (Uppsala)

UPPSALA, SWEDEN



© 2025 respektive författare (CC BY)

http://urn.kb.se/resolve?urn=urn:nbn:se:uu:diva-573881
Sättning: Marco Bianchi
Typsnitt: Junicode
Utgivare: Isländska sällskapet & Institutionen för nordiska språk vid Uppsala 
universitet

ISSN 0582-3234 (tryckt)
ISSN 2001-9416 (digitalt)
ISBN 978-91-990313-3-0 (tryckt)

Utgiven med stöd från Vetenskapsrådet

https://creativecommons.org/licenses/by/2.0/
http://urn.kb.se/resolve?urn=urn:nbn:se:uu:diva-573881


Innehåll

Aðalheiður Guðmundsdóttir, On places and positions of stars . . .  	 5
Bianca Patria, Egill, Snorri and the Story of a Hiatus  . . . . . . . . . .         	 23
Jógvan í Lon Jacobsen, Skriða og skryðja og nogle andre jordskreds

verber i færøsk . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 59
Lars Lönnroth, Kung Sverre och norrön sagaskrivning . . . . . . . . .        	 73
Martin Ringmar, Islänningen som mötte Hitler och DDR-vännen: 

Om den livslånga vänskapen mellan Gunnar Gunnarsson och 
Stellan Arvidson – i skuggan av Tyskland  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 89

Veturliði Óskarsson, Det isländska Nya testamentet 1540 och dess 
plats i den isländska språkhistorien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	107

Recensionsartikel
Eldar Heide, Kvar går norrønfilologien? Tankar om metode og ret

ning etter lesing av Mikael Males. Den äldsta fornnordiska littera­
turen. Nya vetenskapliga rön. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	137

Recensioner 
Hubert Seelow, Rec. av Ellen E. Peters. Medium Sagazeit. Eine 

literatursoziologische Annäherung an das ‚postklassische‘ Erzählen der 
Íslendingasaga im Spätmittelalter . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	171

Simonetta Battista, Rec. av Matteo Tarsi. Loanwords and Native 
Words in Old and Middle Icelandic. A Study in the History and 
Dynamics of the Icelandic Medieval Lexicon, from the Twelfth Century 
to 1550  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	176

Úlfar Bragason, Rec. av Pernille Hermann. Mnemonic Echoing in 
Old Norse Sagas and Eddas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	181

Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar 
Katrín Lísa van der Linde Mikaelsdóttir. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	185
Laura Zieseler. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	189
Luca Riccardelli. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	192



Isländska sällskapet 
Lasse Mårtensson & Marco Bianchi, Berättelse om verksamheten 

under 2024  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	197

Författare i denna årgång . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	199



On places and positions of stars 

AÐALHEIÐUR GUÐMUNDSDÓTTIR

In this article, I will demonstrate how readings from a few medieval manu
scripts can be used to correct what will be identified as an error in printed 

editions of Örvar-Odds saga and Þorsteins saga Víkingssonar. Both sagas in
clude similar accounts of people who are said to be skilled in sorcery and 
were thought to be able to fasten or glue together (connect) “stodˮ and stars 
(stjörnur). According to a commentary from 1680, the phrase is explained 
as an act of connecting a herd of horses (ON stóð) and stars. Ever since, the 
publishers of both sagas have printed the word “stodˮ as stóð or, occasionally, 
stoð, however, with the same meaning. The act in question has not been 
explained any further, i.e. what is involved in connecting or fixing herds of 
horses and stars together. 

The primary focus of this study will be an examination of the various 
forms of the word “stodˮ in selected manuscripts of both sagas. By comparing 
these forms, I will consider the meaning of the phrase in question and sug
gest a more probable translation. Before turning to the manuscripts them
selves, however, I will explain how these readings are spelled in text editions 
and how this can change the semantic context of a text, and even our ideas 
about some obscure customs of past ages. Thus, I will use the readings 
to demonstrate that a misinterpretation of a single word can lead to mis
conceptions and even cause people to look up into the sky and read some
thing out of the stars that isn’t really there.1 

As a matter of course, numerous scholars – both editors and translators – 

1 The basic idea discussed in this article has previously been introduced, first in a short outline 
in Aðalheiður Guðmundsdóttir (2018) and later in a paper delivered at 26. Arbeitstagung der 
Skandinavistik, Universität Bonn, 2024.

Guðmundsdóttir, Aðalheiður. 2025. On places and positions of stars.  
Scripta Islandica 76: 5–21. https://doi.org/10.63092/scis.76.60285

ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

© Aðalheiður Guðmundsdóttir (CC BY)

Aðalheiður Guðmundsdóttir
On places and positions of stars
https://doi.org/10.63092/scis.76.60285

https://doi.org/10.63092/scis.76.60285
https://creativecommons.org/licenses/by/2.0/


6 Aðalheiður Guðmundsdóttir

have previously engaged with the two sagas, drawing either directly from the 
manuscripts or from already edited versions of the texts. In the course of their 
work, they undoubtedly considered the meanings of individual words. In a 
few instances, there appears to have been some complications with the phrase 
stóð ok stjörnur. However, none of these scholars have, to date, explicitly 
questioned the correctness of this reading or proposed an alternative variant.

Although it may be worthwhile to further explore the hypothetical act of 
fixing together herds of horses and stars – particularly in terms of the popular 
beliefs such an act might reflect – this line of inquiry will not be pursued 
in the present article. Consequently, the discussion will only briefly engage 
with cosmological interpretations or notions of magical belief. Rather, the 
article aims to address the alleged misinterpretation by publishers, which 
has led to the reading stóð ok stjörnur, a rendering I consider to be incorrect 
and, therefore, irrelevant.

Readings from two sagas

Two legendary sagas, or fornaldarsögur, Þorsteins saga Víkingssonar and Ör­
var-Odds saga, written in the late 13th century, include a similar account of 
people who are said to be fjölkunnig, or skilled in sorcery. These people were 
thought to be able to fasten or glue together stóð and stars, literally, a herd of 
horses and stars. In a passage from chapter 3 of Þorsteins saga Víkingssonar, 
edited by Carl Christian Rafn (d. 1864), based on AM 152 fol., it says:

Þann mann er at nefna til sögunnar, er Kolr hét, mart gott er af honum at segja, 
þat fyrst, at hann var stórr sem jötun, ljótr sem fjandinn, ok svâ fjölkunnigr, at 
hann fór í jörðu ok á, ok límdi saman stóð ok stjörnur; (Fornaldar sögur Nordr­
landa 1829–1830, II: 389–390) 

Þorsteins saga Víkingssonar has been translated into various different languages, 
and two different English translators present the text as following:

The Saga must also mention a man by name Kol, of whom a great many good 
things are told: first, that he was large as a giant, ugly-looking as the devil, and so 
well skilled in the black art that he could pass through the earth as well as walk 
upon it, could glue together steeds and stars … (Viking Tales of the North 1877: 7)

A man should also be named in this story; he was named Kol. There are many 
notable things to say about him. First of all, he was as big as a giant, as ugly as 
the devil, and such a sorcerer that he could travel into the earth as well as on it. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60285

https://doi.org/10.63092/scis.76.60285


7On places and positions of stars

He could hitch a star to a stud-horse. He was such a great shape-shifter that he 
could take on the appearance of any living creature. He could travel equally well 
with the winds or through the sea. (The Sagas of Fridthjof the Bold 2009: 6)2

Örvar-Odds saga is essentially preserved in two versions, a shorter and a 
longer version. The shorter version was edited by Richard Boer (d. 1929), 
first in 1888 and then again in 1892. In his two editions, he used two 
main manuscripts, Holm perg 7 4to (the S-version) and AM 344 a 4to (the 
M-version).3 In chapter 40, it says:

S-version: … konungr heitir Álfr, er ræðr fyrir landi því er Bjálkaland heitir; því 
er hann kallaðr Álfr bjálki. Hann á konu þá, ef konu skal kalla, er Gyða heitir, son 
þeira heitir Víðgrípr, þau eru fjǫlkunnig, svá at þau líma saman stóð ok stjǫrnur. 
(Ǫrvar-Odds saga 1888: 171; Ǫrvar-Odds saga 1892: 87) 

The S-version has not been translated into English, but only summarised, 
including the given phrase: “they are so skilled in magic arts, that they can 
stick together a stud of horses and the stars” (Clunies Ross 2017: 874).

M-version: … konungr sá, er Álfr heitir ok er kallaðr bjálki. Hann er kvángaðr 
maðr, ok heitir kona hans Gyðja; hann er meiri blótmaðr, ok þau bæði, en aðrir 
menn, þau eiga son þann, er heitir Víðgrípr. En þau ǫll eru svá fjǫlkunnigir 
menn, at þau festa saman stóð ok stjǫrnur. (Ǫrvar-Odds saga 1888: 170)4 

In chapter 28 of the longer version, edited by Carl Christian Rafn,5 the 
clause is quite similar, now based on AM 343 a 4to:

A-version: … sá konúngr, er Álfr heitir, ok kallaðr Bjálki; hann er kvongaðr; kona 
hans heitir Gyðja; hún er mikill blótmaður, ok bæði þau; þau eiga son saman, 
ok heitir Víðgrípr; svá eru þau fjölkunnug, at þau festa saman stóð ok stjörnur. 
(Fornaldar sögur Nordrlanda 1829–1830, II: 282) 

As with Þorsteins saga Víkingssonar, the A-version of Örvar-Odds saga has 
been translated into different languages,6 here is an example of an English 
translation:

2 See also Danish translation: “lime sted og stjerner sammenˮ in Oldtidssagaerne 4, 2017: 68.
3 For Holm perg 7 4to, see also Isl. perg. 7 4to. The text is based on a shortened version in 
Holm perg 7 4to (S), while variants are taken from AM 344 a 4to (M). In Boerʼs latter edition, 
the given phrase is within ch. 41. 
4 The M-version is slightly longer than S, and has been positioned as lying between S and the 
manuscripts of the longer version.
5 The longer version divides into two groups, printed here after AM 343 a 4to and AM 471 4to.
6 Cf. Danish translation: “binde sted og stjerner sammenˮ in Oldtidssagaerne 5, 2017: 125.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60285

https://doi.org/10.63092/scis.76.60285


8 Aðalheiður Guðmundsdóttir

A king named Alf, known as Alf Plank, rules over that land. He is married, and 
his wife is named Gydja. She is a great sacrificer; both of them are. They have a 
son named Vidgrip. Theyʼre such powerful sorcerors [sic!] that they could hitch 
a stud-horse to a star. (The Hrafnista Sagas 2012: 126)

Guðni Jónsson (d. 1974), who based his edition of the longer version on 
more recent manuscripts, printed the given phrase from chapter 28 in exactly 
the same way, as ʻstóð ok stjörnurʼ (Fornaldar sögur Norðurlanda 1950, II: 
322). In their English translation built on Guðni Jónsson’s text, Hermann 
Pálsson (d. 2002) and Paul Edwards (d. 1992) translated the phrase as 
“hitch a stallion to a star”, i.e. to fasten a horse to a star rather than e.g. a 
fence (Seven Viking Romances 1985: 109). This translation is similar to later 
translations of both Þorsteins saga Víkingssonar and Örvar-Odds saga, refer
red to above, where the sorcerers are said to be able to either “hitch a star to 
a stud-horse” or “hitch a stud-horse to a star”.

We notice that in both sagas, the four sorcerers, Kolr kroppinbakr, Álfr 
bjálki, Gyða/Gyðja and Víðgripr, were thought to be able to connect or glue 
together stars and stóð, as listed in the Dictionary of Old Norse Prose (ONP): 
“líma/festa saman stóð ok stjǫrnurˮ.7 The word stóð is already printed as such 
in most earlier editions, but in some of them the word is printed as stoð, 
however, with the same meaning. In the edition of Þorsteins saga Víkings­
sonar by Jacob Reenhielm (d. 1691) from 1680, it says ʻstod og stiornerʼ, 
and according to a commentary in Latin, the phrase is explained as an act 
of fixing together or gathering a herd of horses and stars, cf. “… congregasse 
equas et cæli stellas”. The full commentary goes like this:

Qvod autem dicit auctor, ipsum congregasse equas et cæli stellas, adagium est 
historicisque minus requens, eleganter tamen hoc ipso exprimitur, colum præsti
giatorem summum, se exhibuisse inter stellas etiam equ insiædentem …8

(What the author says about him gathering horses and the stars of the sky is a pro
verb with little relevance to history. However, it elegantly expresses the idea that 
the supreme magician presented himself among the stars, even as riding a horse.)

The idea presented here seems to be based on ideas about shamanic practices, 
where shamans were believed to interact with spirits and animal helpers.9 

7 See <https://onp.ku.dk/onp/onp.php?o75682>.
8 Thorstens Viikings-sons Saga På Gammal Göthſka 1680, “stod og stiornerˮ, p. 12a (Swedish 
translation: “stod och stiernorˮ, p. 12b), cf. “notæˮ, p. 36. 
9 In the Northern regions of Scandinavia, the shamans were believed to ride their “steed” in 
the form of their drum. On shamanic journeys, and on drums (the shamanʼs “horse”), see 
Tolley 2009, I: 138–139, 414–419, 344, 433, 525–526. In southeastern Siberia, the Mongolian 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60285

https://onp.ku.dk/onp/onp.php?o75682
https://doi.org/10.63092/scis.76.60285


9On places and positions of stars

Although there is no reference to any specific source to support this, it may 
be that the note came from either Reenhielmʼs colleague Olof Rudbeck (d. 
1702), or Jón Jónsson (aka. Jonas Rugman, d. 1679), who assisted him with 
the edition, where he is specifically identified as a learned informant. The 
Swedish editors generally relied heavily on Jón when it came to explaining 
elusive phrases in their editions of Old Norse texts. Although Jón had 
passed away by the time Þorsteins saga Víkingssonar was published in 1680, it 
was presumably ready for printing while he was still alive (Heimir Pálsson 
2017: 73, 172). As will be shown later, Jón is a far more likely contributor 
here than Rudbeck, but of course, the explanation may have been made by 
Reenhielm alone. The commentary shows that even if the editor printed the 
word as stoð, his note is indeed on the word stóð (a herd). Whether based on 
Reenhielmʼs commentary or not, the editors of Þorsteins saga Víkingssonar 
have ever since printed the word as stóð. 

For Örvar-Odds saga, some early editors also printed the given word as stoð. 
Rasmus Rask (d. 1832), who published the saga in his Specimina Literaturæ 
Islandicæ in 1819, based on Holm perg 7 4to (the S-version), printed ʻstod 
ok stiörnurʼ.10 Raskʼs text was reprinted by Rafn in his edition of Fornaldar 
sögur Nordrlanda, at the end of volume two, as a secondary text of Örvar-
Odds saga, also with the phrase ʻstoð ok stjörnurʼ.11 Johan Gustaf Liljegren 
(d. 1837), who translated the saga from Raskʼs edition into Swedish in 1819, 
decided not to translate the given phrase in a specific way, but stated in a more 
general way that Álfr, Gyða and their son Víðgripr were so skilled in sorcery, 
ʻatt de dermed uträtta till och med de orimligasteʼ (i.e. that they were capable 
of doing the most improbable things) (Skandinaviska fornålderns Hjeltesagor 
1819, II: 165). Thus, the few editors who have printed the word as stoð, 
have either explained it as meaning stóð, or not commented specifically on 

ethnic group Buryats “saw the Great Bear as a herd of horsesˮ (Tolley 2009, I: 344). However, 
even if there are some loose connections between shamanism and Norse myth, especially in 
relations to the world tree, shamanic ideas are not characteristic for Norse myth and Old 
Norse sorcery (fjölkynngi) in general, especially not the seiðr, see Dillmann 1992: 32, and 
Tolley 2009, I: 344, 434, 550. 
10 Ch. 39: “… konúngr heitir Alfr, er ræðr fyrir landi því er Bjálkaland heitir, því er hann kallaðr 
Alfr Bjálki; hann á konu þá, ef konu skal kalla, er Gyða heitir, son þeirra heitir Víðgrípr; þau 
eru fiölkunnig, svâ at þau líma saman stoð ok stiörnur.ˮ Rasmus Rask 1819: 113. As a rule, 
Rask uses ‘o’ with an acute accent when writing /ó/. 
11 The chapter division is not exactly the same and the given phrase is in ch. 38 in Rafnʼs 
edition. The spelling is almost identical: “… konúngr heitir Alfr, er ræðr fyrir landi því, er 
Bjálkaland heitir, því er hann kallaðr Alfr bjálki; hann á konu þá, ef konu skal kalla, er Gyða 
heitir, son þeirra heitir Víðgrípr; þau eru fiölkunnig, svà at þau líma saman stoð ok stjörnur.ˮ 
Fornaldar sögur Nordrlanda 1829–1830, II: xii, 552–553.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60285

https://doi.org/10.63092/scis.76.60285


10 Aðalheiður Guðmundsdóttir

its meaning at all. In his edition of the shorter version of Örvar-Odds saga 
from 1892, Richard Boer who printed the given phrase as ʻstóð ok stjǫrnurʼ 
offers a brief comment on the phrase. He says: “líma saman stóð (eine anzahl 
pferde) ok stjǫrnur, unglaubliche zauberkünste ausführenˮ (Ǫrvar-Odds saga 
1892: 87). The act described here has not been further explained, i.e., what 
it means to connect or fix together a herd of horses and stars. 

Considering the exaggerated descriptions of Kolr kroppinbakr, Álfr bjál
ki, Gyða/Gyðja and Víðgripr and their abilities, it may be that people did 
not think it was surprising at all when it came to sorcerers that they were 
considered capable of connecting a herd of horses and stars, whatever that 
might have entailed.12 Perhaps, however, we can assume that people might 
have understood the act in different ways, and it is not certain that every
one envisioned a pack of horses but could have imagined a group or cluster 
of something else. The result would then be that people skilled in magic 
or sorcery could connect the most disparate things or carry out something 
impossible, as suggested by Liljegrenʼs translation in 1819 and by how dic
tionaries usually explain the given expression. In his Icelandic-Danish dic
tionary, Sigfús Blöndal (d. 1950) claimed that the phrase was used to refer 
to things being turned upside down, to: “vende op og ned paa alt (ved over
naturlige Kunster)ˮ (Sigfús Blöndal 1920–1924: 804).13 

As these examples demonstrate, some scholars have chosen to broaden the 
interpretation of stóð ok stjörnur, suggesting that it alludes more generally to 
the capacity of individuals skilled in sorcery to accomplish the impossible. 
Nevertheless, none have critically questioned the phrase itself, nor suggested 
a different meaning for stóð/stoð. In light of this, it is now appropriate to 
consider possible alternative readings of the phrase stóð ok stjörnur.

On places and positions

Ásgeir Blöndal Magnússon (d. 1987), the author of Íslensk orðsifjabók (the 
Icelandic Etymological Dictionary), was apparently not convinced by the 
traditional explanation of the phrase and stated that it was not entirely clear 
what the word stóð meant in this context. He attempted to link the word 

12 In Norse myth, the horse is sometimes presented as taking the soul of the departed to the 
world beyond (Tolley 2009, I: 544, 550).
13 See also online version at: <https://blondal.arnastofnun.is/faersla/251814>.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60285

https://blondal.arnastofnun.is/faersla/251814
https://doi.org/10.63092/scis.76.60285


11On places and positions of stars

to the Urban East Norwegian word sto, meaning an area of land, though 
he believed that the word was undoubtedly of the same origin as a herd of 
horses or a cluster. This suggestion by Ásgeir Blöndal does not change the 
fact that it is difficult to see why people skilled in sorcery would connect 
an area of land with the stars. His conjectures are nonetheless interesting 
because they show that one of the leading Icelandic etymologists was not 
convinced that the phrase referred to herds of horses at all (Ásgeir Blöndal 
Magnússon 1989: 964). Additionally, in Íslensk orðabók (the Icelandic 
Dictionary, 3rd ed.), it is suggested that the word stóð can mean stæði (a 
spot) in poetic language. It says: “… það sem e-ð, sem vex, stendur á, stæði ▹ 
kampa stóð sá hluti andlitsins sem vaxinn er skeggi” (that which something 
that grows stands on, a spot ▹ kampa stóð the part of the face that is covered 
in beard) (Íslensk orðabók 2003: 1486). Even if we are not dealing with poetic 
language in this case, but rather a prose narrative, we could try to interpret 
the meaning of stoð/stóð as connecting a spot or a place and stars, or even 
a location and stars. As many know, astrology largely revolves around con
necting places and stars, i.e., interpreting the position of the stars in the sky.

In this context, it may be worth consulting other genres of Old Norse liter
ature, such as mythological texts and Old Icelandic calendars, as these sources 
may offer alternative conceptual frameworks or provide illustrative examples 
in which spatial or positional references are significant within an astronomical 
context. Let us, therefore, consider the meaning of the word stóð as stæði, or a 
place/station (ON staðr, pl. staðir). In Norse mythology, there is a connection 
between the words staðir and stjörnur, and it can even be said that the two 
terms are presented in a formulaic way, as seen in Völuspá, st. no. 5: 

… sól þat né vissi
hvar hon sali átti,
stjǫrnur þat né vissu
hvar þær staði áttu, 
máni þat né vissi
hvat hann megnis átti. (Eddukvæði 2014, I: 292)

(Sun did not know where she had her hall,
the stars did not know where they had their stations,
the moon did not know what might he had.14) 

As Gísli Sigurðsson points out, Snorri Sturluson (d. 1241) uses two key 
terms for the location of celestial lights in his Gylfaginning: the sun has salir 

14 In the translation by Carolyne Larrington (The Poetic Edda 2014: 4).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60285

https://doi.org/10.63092/scis.76.60285


12 Aðalheiður Guðmundsdóttir

(halls), and the stars have staðir (places) (Gísli Sigurðsson 2014: 192–193 
(on staðir); Gísli Sigurðsson 2019: 557–558; Gísli Sigurðsson 2022: 239).15 
According to this, it is clear that if one interprets the word stóð as stæði (a 
spot or a place), it refers precisely to the same old idea that the stars had 
places, and one of the things that sorcerers could do was to connect the stars 
and their places; that is, to read the celestial bodies. 

Although other medieval sources attest to the presence and practice of 
astronomy in Iceland, including information about staðir being the location 
of stars, they provide no further information regarding the association 
between celestial bodies and herds of horses.16 In particular, the medieval 
calendars attest to a range of astronomical knowledge, including associations 
between celestial bodies and specific locations (staðir). Although the 
calendars also indicate that the horse Pegasus was believed to be part of 
a constellation, they do not directly illuminate the specific phrase, stóð ok 
stjörnur, under investigation (Alfræði íslenzk 1914–1916: 252, 256–58). 

The medieval Icelandic saga literature reveals several instances in which 
celestial phenomena – particularly stars and comets – were interpreted by 
Norse observers as omens of death or impending warfare. One such example 
appears in Hákonar saga Hákonarsonar by Sturla Þórðarson (d. 1284), which 
states:

Þat var níu nóttum eftir jól er konungr gekk um kveldit út, ok var heiðviðri á. 
Hann sá undarliga stjörnu, miklu meiri en aðrar ok ógurligri ok af sem skaft væri. 
Konungr lét kalla til sín meistara Vilhjálm, ok er hann kom ok sá stjörnuna mælti 
hann: „Guð gæti vár. Þetta er mikil sýn. Þessi stjarna heitir kómeta, ok sýnisk 
hon fyrir fráfalli ágætra höfðingja ella fyrir stórum bardögum.“ Þessi stjarna var 
sén á mörgum löndum um vetrinn. (Hákonar saga Hákonarsonar 2013, II: 66)

(It was nine nights after Christmas when the king went out in the evening, and 
the weather was clear. He saw a strange star, much larger and more frightful 
than other stars, and it had a tail like a shaft. The king had Master William 
summoned, and when he came and saw the star, he said: “God protect us. This 
is a great vision. This star is called a comet, and it appears as a portent of the 
death of distinguished chieftains or of great battles.” This star was seen in many 
countries during the winter.) (My own translation)

15 Cf. Snorri Sturluson 2005: 12, 15, 18, 20, 22–27 et passim. On Pre-Christian cosmology in 
Germanic tradition, see Tolley 2009, I: 272–413.
16 The most renowned Icelandic astronomer in the medieval area was Oddr Helgason (d. 
1140/1150), commonly known as Stjörnu-Oddi (“Star-Oddi”), who was particularly noted 
for his nocturnal observations of the stars. On one occasion, he is recorded as reflecting on 
a dream while looking into the stars (Harðar saga 2009: 459, 471; Alfræði íslenzk 1914–1916: 
48–49).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60285

https://doi.org/10.63092/scis.76.60285


13On places and positions of stars

Star lore was for a long time prevalent among the Nordic peoples. In his 
Historia de Gentibus Septentrionalibus from 1555, the Swedish Archbishop 
Olaus Magnus (d. 1557) claimed that the Nordic peoples were skilled in the 
art of reading celestial bodies, and that they were able to foretell the future 
by studying the stars. Such people were both from the ranks of the learned 
and the common, and those who belonged to the folk tradition passed their 
knowledge on from their forefathers to their offspring (Olaus Magnus 1996, 
I: 73–74). Although Olaus Magnusʼ writings on magical arts are general, 
and possibly under the influence of earlier scholars, and do not refer to Ice
landic sources in particular, they bear witness to general beliefs by Nordic 
people in the 16th century.17 However, a folk tradition would not have been 
homogenous, but diverse in nature, as Gísli Sigurðsson suggests:

We have no way of determining what is “right” or “wrong” in this wealth of stories. 
People are not wrong about their own tradition but they never practice it exactly 
the same way as some other person, contemporary or from another period – even 
though they can continue to associate it with the same locations (staðir, salir, stars 
and planets) in the sky for a very long time, thus ensuring some stability as the 
myths are in a sense “written” in the sky. (Gísli Sigurðsson 2022: 242–243) 

In the 16th and 17th century, Icelanders were well familiar with people who 
were able to read into the position of stars, and according to sources from this 
time, such a specialist would have been called stjörnumeistari or stjörnuríms­
meistari.18 But rather than delving further into traditional knowledge about 
reading the celestial bodies, it is now apt to explore the relationship between 
stars and their specific locations. Most importantly: How widespread were 
the old ideas that the stars belonged to places, or staðir?

Reenhielmʼs explanation from 1680 suggests that the ancient cosmology 
of Völuspá and Gylfaginning, and thus the connection of stars and places, was 
not commonly understood in the 17th century, even if Snorra-Edda, where 
stanza 5 from Völuspá is cited, had been edited and printed in Copenhagen 
as early as 1665 (Resen 1665a: printed under “VI. dæmesaga”). The same 
goes for Völuspá as such, that had been printed separately in the same year 
by the same editor, Peder Hansen Resen (d. 1668), and therefore available 

17 On divination from stars in European traditions, see Tolley 2009, I: 113. On the connection 
between stars and fertility in Old Norse religion, see p. 285.
18 For Old Norse examples, see ONP: stjǫrnurímsmeistari (13th century and later); stjǫrnu­
meistari (14th century and later); stjǫrnufrǿði (17th century). For early printed examples, see 
Arngrímur Jónsson [1597]: C vj r; Verelius 1691: 244. See also Guðmundur Andrésson 1999: 
151. The words stjörnuspeki/stjörnuspekingur and stjörnufræðingur are more recent.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60285

https://doi.org/10.63092/scis.76.60285


14 Aðalheiður Guðmundsdóttir

to Scandinavian scholars.19 Neither do 18th-century translations of Völuspá 
into different languages seem to have influenced the understanding of the 
given phrase.20 Still, one might wonder how the future editors of the two 
sagas would have treated the texts had Reenhielmʼs explanation not been 
available. Would they indeed have printed stóð instead of stoð or even stöð? 

Some manuscript readings

Þorsteins saga Víkingssonar and Örvar-Odds saga are preserved in numerous 
manuscripts that will not all be treated here, even if reading them all would 
certainly cast a light on the reception, and thus the development, of the given 
phrase. By examining the oldest manuscripts or particularly the ones that have 
been used by the editors, it is clear that they all share the reading stod/stoð:21

Þorsteins saga Víkingssonar, chapter 3: AM 152 fol.: ʻſtod  ſtiornurʼ (17ra, 7–8); 
AM 556 b 4to: ʻſtod  ſtiỏꝛnurʼ (36v, 2);22 AM 579 4to: ʻſtod  ſtíornurʼ (8r, 33). 

Örvar-Odds saga, shorter version, chapter 40: Holm perg 7 4to: ʻſtoð ok ſtiỏꝛnurʼ 
(55v, 12);23 AM 344 a 4to: ʻſtod  ſtioꝛnurʼ (22r, 33). 

Örvar-Odds saga, longer version, chapter 28: AM 343 a 4to: ʻſtod  ſtíoꝛnuꝛʼ (78r, 
5–6); AM 471 4to: ʻſtod  ſtíóꝛnurʼ (89v, 27–28); AM 173 fol.: ʻſtoð oc ſtiornrʼ 
(54v, 30).

The eight manuscripts presented here are thought to be written from the 
first quarter of the 14th century until c. 1700. In order to find out how 
the scribes of these comparative manuscripts wrote the sounds /o/, /ó/ and 

19 Cf. “Sól thad nie visse hvar hun Sale åtte / Stiórnur thad ne vissu hvar thær stade attu / 
Mane thad ne visse hvar hann Meigins atte” (Resen 1665b: [1]).
20 In the 18th century, Völuspá had been translated into Swedish, German and French. Stanza 
5 had also been translated into English. For an overview, see Völuspá – The Völvaʼs Prophecy: 
A Study Guide: s.p.
21 Both sagas are preserved in numerous manuscripts that will not be considered here. For 
manuscript lists, see Early North Data Service: <gefin.ku.dk/q.php?p=ends/texts/text/35> 
(for Örvar-Odds saga) and <https://gefin.ku.dk/q.php?p=ends/texts/text/10906> (for Þorsteins 
saga Víkingssonar).
22 AM 152 fol. was recently edited in Consagra 2022. On a new edition of AM 556 b 4o, see 
Þorsteins saga Víkingssonar, 2025, p. 9 (ʻstod ok stiornurʼ).
23 The folio has been paginated as no. 119, but according to the manuscript catalogue it should 
be 55v.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60285

https://gefin.ku.dk/q.php?p=ends/texts/text/10906
https://doi.org/10.63092/scis.76.60285


15On places and positions of stars

/ö/, let us examine how they wrote the word stjörnur. In three out of eight 
examples, /ö/ is represented with a loop/curl or an acute accent above “o,” 
suggesting that the scribes of these three manuscripts distinguished between 
the sounds in stod and stjörnur, so that they did not consider the meaning to 
be stöd (and stjörnur), but rather stoð/stóð. However, this distinction is not 
present in five out of eight manuscripts. If we consider the representation of 
the sounds /o/, /ó/, and /ö/ in the manuscripts, we observe the following:24 

AM 152 fol. /o/ = o, ỏ /ó/ = o, ỏ /ö/ = o, ỏ
Holm perg 7 4to /o/ = o /ó/ = o, ó /ö/ = o, ỏ, au
AM 556 b 4to /o/ = o /ó/ = o /ö/ = ỏ
AM 579 4to /o/ = o /ó/ = o, ó /ö/ = o, (ó), ỏ
AM 173 fol. /o/ = o /ó/ = o /ö/ = o
AM 343 a 4to /o/ = o /ó/ = o, ó /ö/ = o, ó, au
AM 344 a 4to /o/ = o /ó/ = o /ö/ = o
AM 471 4to /o/ = o, ó /ó/ = o, (ó) /ö/ = ó, (ỏ)

It should be noted, however, that not all marks are clear, and therefore 
brackets are used in some cases. Also, one of the manuscripts, AM 173 fol., 
is more recent than the others, from c. 1700, and could represent a modern 
pronunciation. Nevertheless, this scribe uses the same character in all cases. 
Even if the examination is far from being scientifically accurate, as only some 
selected samples were searched for symbols representing /o/, /ó/, and /ö/, 
the examples suffice to suggest the following possibilities:

•	 The short, rounded back vowel /o/ = is written as ‘o’ in all the manu
scripts, and nothing prevents the word from being read as stoð.

24 Isl. perg. 7 4to, c. 1300–1325; AM 152 fol, c. 1500–1525; AM 173 fol, c. 1700; AM 343 
a 4to, 1450–1475; AM 344 a 4to, 1350–1400; AM 471 4to, 1450–1500; AM 556 b 4to, c. 
1476–1499; AM 579 4to, c. 1450–1475.

Fig. 1. AM 343 a 4to, 78r, 5–6 (The Árni Magnússon Institute for Icelandic 
Studies).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60285

https://doi.org/10.63092/scis.76.60285


16 Aðalheiður Guðmundsdóttir

•	 The long, rounded back vowel sound /ó/ = is written as ‘o’ in all the 
manuscripts, with an additional acute accent or a hook above in a minor
ity of manuscripts. Nothing prevents the word from being read as stóð.

•	 Finally, the rounded front vowel /ö/ = is written as ‘o’ in six manuscripts, 
with an additional acute accent or a hook above in four cases. In two 
manuscripts, it is only written as ‘o’ with an acute accent or a hook 
above, i.e. in neither case without these additional marks. Nothing 
prevents the word from being read as stöð in all the examples. 

That said, the question is: how significant are these spelling variations? The 
word stóð (in the sense of stæði, a place) could mean that the sorcerers read 
the stars from their places, or positions. Stoð means foundation, or something 
that supports something else. It is not impossible to interpret the phrase to 
mean that the sorcerers were reading into the connection between the stars 
and the support (the stoð), or the firmament. The third possibility, examining 
the reading as stöð, although less likely than the other two, also yields a similar 
result; that the stars are connected to a “station” in the sky (related to the 
word staðr), position/placement (also related to the word stjörnustaða meaning 
star position), or slóð (area), which are other meanings of the word provided in 
dictionaries. Yet another meaning of the word stöð is samband (relationship) 
or afstaða (position), marked in Íslensk orðabók as an archaic or obsolete term.

As previously mentioned, the study does not encompass all preserved 
manuscripts of the sagas. For example, it was not intended to include the 
text of the longer version of Örvar-Odds saga that Olof Rudbeck published 
in 1697, from Holm papp. 32 4to from 1650–1674, because the printed 
edition does not include the relevant phrase (Sagan af Orfuar Odde syne 
Grims lodinkinn 1697: 41).25 However, upon examining the manuscript 
itself, it becomes clear that the phrase does occur, and the omission seems 
to be made by the editor. But why should Rudbeck have excluded the phrase 
from his edition? Perhaps because he did not understand what was being 
discussed, or because he did not agree with Reenhielmʼs interpretation in his 
edition of Þorsteins saga Víkingssonar from 1680 and the reference to horse 
herds. The latter is likely, given that in Rudbeck’s main manuscript, Holm 
papp. 32 4to, there is simply no mention of stoð or stóð, but instead, it says 
ʻstad og stiórnurʼ (54v, 3), which would have been impossible to interpret 
in the same way as Reenhielm did.26 Staðr means a place, and is perhaps 

25 The edition includes a Latin translation by Ísleifur Þorleifsson (d. 1700). 
26  The manuscript is written by three scribes. The text of Örvar-Odds saga is written by 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60285

https://doi.org/10.63092/scis.76.60285


17On places and positions of stars

the most logical of all the variants, and the one that resembles the verse in 
Völuspá most evidently. 

The fact that Rudbeck excluded the phrase from his own edition makes 
it less likely that it was in fact he who advised Reenhielm regarding the 
meaning of the expression; after all, it may have been Reenhielmʼs own 
explanation, or that of Jón Jónsson.

Conclusions

In conclusion, most evidence supports the understanding that the sorcerers 
Kolr kroppinbakr, Álfr bjálki, Gyða/Gyðja and Víðgripr simply connected 

Jón Eggertsson (d. 1689), see Gödel 1897–1900: 303–305; some pages are missing from 
the manuscript, but were located later among copies in Holm papp. 1 4to (Boer in Ǫrvar-
Odds saga 1888: vi; Gödel 1897–1900: 259). Richard Boer considered this manuscript, along 
with later copies made in Stockholm, without interest for text critical comparison. See Boer 
in Ǫrvar-Odds saga 1888: vi–vii. Manuscript photos are available online at: <https://www.
manuscripta.se/ms/101476>. 

Fig. 2. Rudbeckʼs edition of Örvar-Odds saga: 41.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60285

https://www.manuscripta.se/ms/101476
https://www.manuscripta.se/ms/101476
https://doi.org/10.63092/scis.76.60285


18 Aðalheiður Guðmundsdóttir

stöð/staðr/stæði (or, station/place/position) and stars, i.e., read into the posi
tion or location of the stars. In Norse mythology, the stars had places, and in 
that context, it is far-fetched to connect them to stóð in the meaning of clus
ter, whether it be a herd of horses or any other kind of group. When we also 
consider the evidence from Holm papp. 32 4to, it is evident that the spelling 
of the word has confused people, since it was also possible to write the word 
with an ̒ aʼ (o/a), but of course it can be difficult to distinguish between o and 
a in the hand of some scribes. In our saga tradition and medieval literature, it 
is clear that people who were skilled in sorcery were attributed various abil
ities, but the act of gluing or binding together a herd of horses and stars is 
hardly one of them – even if people with magical powers or shamans from 
Northern-Scandinavia could have seen themselves as riding in the air.27 

The consistent use of stod across different manuscripts, together with 
the important variant stad, suggests a meaningful connection between 
places and stars in the cultural and mythological context of the two sagas, 
Örvar-Odds saga and Þorsteins saga Víkingssonar. The variations in notation, 
however, indicate a nuanced understanding of vowel sounds by scribes and 
editors, while the overarching phrase hints at a deeper, possibly astrological, 
significance. The conclusion of the comparison is therefore that the connec
tion between stöð/staðr-staðir/stæði and stars might reflect an astrological 
practice or belief, where understanding the positions of stars (or their places) 
was significant. This practice could involve reading the heavens to predict 
or explain earthly events, a common aspect of magical traditions. With this 
comparison, a new light has been shed on the readings of different manu
scripts, and in fact, I think we might agree with the astronaut Sally Ride, 
who said, when she was out in space: The stars don’t look bigger, but they do 
look brighter (a now common quote). In the same vein, the meaning of staðr/
stoð and stjörnur should now have been made somewhat clearer.

Cited works
Primary sources

Alfræði íslenzk: Islandsk encyklopædisk litteratur: II. Rímtǫl. 1914–1916. Ed. by N. 
Beckman & Kr. Kålund. (STUAGNL 41.) Copenhagen: S. L. Møllers Bog
trykkeri. 

27 The author of the article does not know of any such legend. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60285

https://doi.org/10.63092/scis.76.60285


19On places and positions of stars

Eddukvæði I–II. 2014. Ed. by Jónas Kristjánsson & Vésteinn Ólason. (Íslenzk forn
rit.) Reykjavik: Hið íslenzka fornritafélag.

Fornaldar sögur Nordrlanda eptir gömlum handritum I–III. 1829–1830. Ed. by C. C. 
Rafn. Copenhagen.

Fornaldar sögur Norðurlanda II. 1950. Ed. by Guðni Jónsson. Reykjavik: Íslendinga
sagnaútgáfan.

Harðar saga. 2009. Ed. by Þórhallur Vilmundarson & Bjarni Vilhjálmsson. (Íslenzk 
fornrit 13.) Reykjavik: Hið íslenzka fornritafélag.

Hákonar saga Hákonarsonar II. 2013. Ed. by Sverrir Jakobsson, Þorleifur Hauksson 
& Tor Ulset. (Íslenzk fornrit 32.) Reykjavik: Hið íslenzka fornritafélag.

Oldtidssagaerne 4–5. 2017–2018. Ed. by Annette Lassen. Copenhagen: Gyldendal. 
Rask, Rasmus, 1819: Sýnishorn af fornum og nýjum norrænum ritum í sundrlausri og 

samfastri ræðu. Stockholm. 
Resen, Peder Hansen [af Petri Johannis Resenii], 1665a: Edda. Islandorum An. Chr. 

M. CC. DV Islandice. Conscripte per Snorronem. Sturlæ Islandise … Copenhagen: 
Typis Henrici Gödiani. 

Resen, Peder Hansen [Pedro Joh. Resenio], 1665b: Philosophia Antiqvissima 
Norvego-Danica dicta Voluspa qvæ est pars Eddæ Sæmundi … Copenhagen: Typis 
Henrici Gödiani.

Sagan af Orfuar Odde syne Grims lodinkinn. 1697. Ed. by Olof Rudbeck. Uppsala.
Seven Viking Romances. 1985. Translated by Hermann Pálsson & Paul Edwards. 

Harmondsworth: Penguin Books.
Skandinaviska fornålderns Hjeltesagor II. 1819. Ed. by Joh. G. Liljegren. Stockholm: 

Zacharias Haeggström.
Snorri Sturluson, 2005: Edda: Prologue and Gylfaginning. Ed. by Anthony Faulkes. 

London: Viking Society for Northern Research.
The Hrafnista Sagas. 2012. Translated by Ben Waggoner. New Haven: Troth 

Publications. 
The Poetic Edda. 2014. Translated by Carolyne Larrington. Oxford World’s Classics. 

Oxford: Oxford University Press.
The Sagas of Fridthjof the Bold. 2009. Translated by Ben Waggoner. New Haven: 

Troth Publications.
Thorstens Viikings-sons Saga På Gammal Göthſka Af ett Åldrigt Manuſcripto afſkrefwen 

och uthſatt på vårt nu wanlige ſpråk ſampt medh några nódige anteckningar. 1680. 
Ed. by Jacobo J. Reenhielm. Uppsala: Henricus Curio.

Viking Tales of the North. 1877. The Sagas of Thorstein, Viking’s Son, and Fridthjof 
the Bold. Translated by Rasmus B. Anderson and Jón Bjarnason. Chicago: S. C. 
Griggs.

Þorsteins saga Víkingssonar. 2025. Ed. by Þórdís Edda Jóhannesdóttir. Reykjavik: 
Stofnun Árna Magnússonar í íslenskum fræðum.

Ǫrvar-Odds saga. 1888. Ed. by R. C. Boer. Leiden: E. J. Brill.
Ǫrvar-Odds saga. 1892. Ed. by R. C. Boer. Halle a. S.: Max Niemeyer.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60285

https://doi.org/10.63092/scis.76.60285


20 Aðalheiður Guðmundsdóttir

Secondary sources
Aðalheiður Guðmundsdóttir, 2018: Stóð og stjörnur. In: Hallamál, rétt Haraldi 

Bernharðssyni fimmtugum 12. apríl 2018, pp. 7–10. Reykjavik: Menningar- og 
minningarsjóður Mette Magnussen.

Arngrímur Jónsson, [1597]: Calendarivm: Islendskt Rijm … [Hólar: Hólaprent].
Ásgeir Blöndal Magnússon, 1989: Íslensk orðsifjabók. Reykjavik: Orðabók Háskólans.
Clunies Ross, Margaret (ed.), 2017: Ǫrvar-Odds saga 59 (Gyðja, Lausavísur 1). In: 

Poetry in fornaldarsögur. Ed. by Margaret Clunies Ross. (Skaldic Poetry of the 
Scandinavian Middle Ages 8.) Turnhout: Brepols.

Consagra, Piergiorgio, 2022: Þorsteins saga Víkingssonar in AM 152 fol.: An analy
sis and edition. Unpublished MA-thesis, University of Iceland.

Dillmann, François-Xavier, 1992: Seiður og shamanismi í Íslendingasögum. In: 
Skáldskaparmál 2, pp. 20–33. 

Gísli Sigurðsson, 2014: Snorri’s Edda. The Sky described in Mythological Terms. 
In: T. R. Tangherlini (ed.), Nordic Mythologies, pp. 184–198. Berkeley, Los 
Angeles: North Pinehurst Press.

Gísli Sigurðsson, 2019: Skyscape. In: J. Glauser, P. Hermann & Stephen A. 
Mitchell (eds.), Handbook of Pre-Modern Nordic Memory Studies. Interdisciplinary 
Approaches, pp. 555–561. Berlin, Boston: De Gruyter. <https://doi.org/​10.1515/​
9783110431360-059> 

Gísli Sigurðsson, 2022: How Gylfiʼs Illusion Breathes Life into the Sky. In: Reli­
gionsvidenskabeligt Tidsskrift (74), pp. 231–246.

Guðmundur Andrésson, 1999: Lexicon Islandicum: Orðabók Guðmundar Andréssonar. 
Reykjavik: Orðabók Háskólans.

Gödel, Vilhelm, 1897–1900: Katalog öfver Kongl. bibliotekets fornisländska och forn­
norska handskrifter. Stockholm: P. A. Norstedt & söner.

Heimir Pálsson, 2017: Örlagasaga Eyfirðings: Jonas Rugman – fyrsti íslenski stúdentinn í 
Uppsölum. Málsvörn menningaröreiga. Reykjavik: Bókmennta- og listfræðastofnun 
Háskóla Íslands – Háskólaútgáfan.

Íslensk orðabók. 2003. Ed. by Mörður Árnason. Reykjavik: Edda. [3rd edition, 2nd 
printing.]

Olaus Magnus, 1996: A Description of the Northern Peoples 1555 I. Ed. by P. G. Foote. 
London: Hakluyt Society.

Sigfús Blöndal, 1920–1924: Íslensk-dönsk orðabók. Reykjavik.
Tolley, Clive, 2009: Shamanism in Norse Myth and Magic I–II. Helsinki: Academia 

Scientiarum Fennica.
Verelius, Olof, 1691: Index lingvæ veteris scytho-scandicæ sive Gothicæ. Ed. by Olof 

Rudbeck. Uppsala.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60285

https://doi.org/10.1515/9783110431360-059
https://doi.org/10.1515/9783110431360-059
https://doi.org/10.63092/scis.76.60285


21On places and positions of stars

Digital sources
Early North Data Service: Gefin: A data-driven SQL-based web development framework. 

Copenhagen: University of Copenhagen. <https://gefin.ku.dk/q.php?​p=ends>
Málið.is: Málið. Reykjavik: Stofnun Árna Magnússonar í íslenskum fræðum. 

<https://www.malid.is/>
ONP: Ordbog over det norrøne prosasprog, Dictionary of Old Norse Prose. Copenhagen: 

The Arnamagnæan Commission. <https://onp.ku.dk/onp/onp.php>
Völuspá – The Völvaʼs Prophecy: A Study Guide <https://www.germanicmythology.

com/PoeticEdda/Voluspa.html> 

Summary
This article examines readings from several medieval manuscripts in order to correct 
what is identified as an error in the printed editions of Örvar-Odds saga and Þorsteins 
saga Víkingssonar. Both sagas contain a similar narrative involving individuals reputed 
to possess magical abilities, specifically the capacity to “fasten” or “glue” together 
stod and stars. A commentary from 1680 interprets this phrase as referring to the 
act of connecting a herd of horses (ON stóð) with stars. Since then, editors of both 
sagas have consistently rendered the term stod as stóð. However, the nature of this 
connection – how herds of horses and stars might be joined – has not been further 
elucidated.

The article seeks to reassess this editorial interpretation, which has resulted in 
the reading stóð ok stjörnur. By analysing the orthographic variants of the word 
stod across different manuscript witnesses of both sagas, the study proposes a more 
plausible interpretation, considering alternative readings such as stöð and staðr. The 
comparative analysis suggests that the linkage between stöð/staðr and stars may 
reflect an astrological practice or belief system, where understanding the positions 
of stars (or their places) was significant. This connection may thus allude to the 
practice of reading the stars to forecast or explain earthly events – a common feature 
of magical traditions.

Keywords: Old Icelandic literature, legendary sagas, manuscripts, astronomy, 
astrology

Aðalheiður Guðmundsdóttir
University of Iceland
Faculty of Icelandic and Comparative Cultural Studies 
ORCID-iD 0000-0001-8435-5631

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60285

https://gefin.ku.dk/q.php?p=ends
https://www.malid.is/
https://www.germanicmythology.com/PoeticEdda/Voluspa.html
https://www.germanicmythology.com/PoeticEdda/Voluspa.html
https://orcid.org/0000-0001-8435-5631
https://doi.org/10.63092/scis.76.60285




Egill, Snorri and the Story of a Hiatus

BIANCA PATRIA

1. Egill’s Stanzas on Eiríkr Blóðøx  
and Queen Gunnhildr
1.1 Question and Method

This article belongs to the number of studies addressing the question 
of dating and authenticity of verse in the Íslendinga sǫgur.1 In a recent 

treatment of the topic, Clunies Ross drew attention to some of the challenges 
posed by this corpus to linguistic dating:

Like other forms of textual criticism, the assessment of the authenticity and age 
of Old Norse poetry is not an exact science. It will probably never be possible 
to determine the age of many stanzas in these sagas in absolute terms or even 
sometimes within a specific time period. In some cases, this is because the poetry 
in question contains no diagnostic criteria that can establish its age within a par
ticular chronological range. In other instances, the evidence may point in several 
directions, if the stanza or stanzas in question display some early dating features and 
others consistent with a later date of composition. For these and other reasons it is 
important to make judgements about the authenticity of a stanza or set of stanzas 
based on as numerous and varied a set of criteria as can appropriately be applied 
to them. (Clunies Ross 2022: 58, my emphasis)

One of the methodological impasses mentioned by Clunies Ross is the exis
tence of stanzas displaying contradicting diagnostic features. The case study 
of this article addresses one such stanza, raising the question of how to explain 

1  On this topic, see most recently: Gade (2001); Myrvoll (2014; 2020; SkP 5, xcvi-cvii); 
Clunies Ross (2022: 51–76); Males (2024a).

Patria, Bianca. 2025. Egill, Snorri and the Story of a Hiatus.  
Scripta Islandica 76: 23–57. https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

© Bianca Patria (CC BY)

Bianca Patria
Egill, Snorri and the Story of a Hiatus
https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281
https://creativecommons.org/licenses/by/2.0/


24 Bianca Patria

the coexistence of forms seemingly belonging to different language stages. 
This study will mobilize a varied set of criteria in an attempt at providing 
an answer to the problem at hand, not under the epistemological misappre
hension of dealing with an “exact science” but relying on the probabilistic 
methods proper of philological investigation (Fulk 1996; 2003). Without 
lingering on the literary implications of authenticity, I here call “authentic” 
stanzas that can be regarded as roughly contemporary with the events nar
rated in the saga. It may be noted that such a dating speaks in favor of the 
traditional attribution, since the skaldic art was strongly authorial, and verse 
was customarily transmitted together with the name of its composer. It is 
virtually impossible to establish whether this is, in fact, the case, but in 
presence of a tradition attributing verses to a certain figure, and in absence 
of evidence to the contrary, taking the medieval attribution at face value is 
simply the most economic assumption. For a similar principle of economy, 
I assume that, in absence of evidence pointing in another direction, the 
presence of “spurious” or “pseudonymous” verse (i.e. incompatible with the 
traditional attribution), is likely due to the intervention of the saga author 
during the creation of the prosimetric narrative.

For what concerns the composition of pseudonymous verse, Egils saga is 
the most studied text within its genre and, possibly together with Gísla saga 
(Myrvoll 2020), the one so far best understood.2 Progress in the analysis of 
the saga’s poetic stratigraphy has been achieved by correlating a large number 
of formal features that are diagnostic of either an early or a late date, with as 
much other evidence as possible.3 Thus, beside the traditional dating criteria 
valid for the dróttkvætt corpus at large (Myrvoll, SkP 5, xcvi–cvii), two recent 
studies have isolated a set of formal criteria specifically encountered in the 
poetry of “Pseudo-Egill”, which can potentially be employed as a tool-set 
for further investigations of this specific corpus (Males 2020; Patria 2024). 
These include: (a) highly irregular rhyme-patterns (Males 2020: 220); (b) 
lack of textual complexity in terms of both syntax and diction (Males 2020: 
220–232); (c) presence of signs of active archaization, such as excessive and/
or unetymological occurrences of the expletive particle of / um (Males 2011; 
Patria 2024: 177); (d) presence of echoes from other skaldic poems (Patria 

2 The tradition of studies on the authenticity of the verse in Egils saga dates back to the late 
nineteenth century: Finnur Jónsson (1884: 173–178; 1886-88: xxix–xxx; 1912); Wieselgren 
(1927: 261–264); Jón Helgason (1969); Jónas Kristjánsson (2006); Males (2011; 2020: 220–
232); Patria (2024).
3 This methodology is employed by Males (2020: 220–232) and advocated for by Clunies Ross 
(2022: 58–59).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


25Egill, Snorri and the Story of a Hiatus

2024: 178, 184–185). These formal features sometimes correlate with the
matic ones, such as a fascination for the employment of runes for magic 
purposes (Males 2020: 228) or the occurrence of “anachronistic” concepts 
(e.g. the use of the word víkingr with a positive connotation, Patria 2024: 
178–184), more readily explained as products of a medieval antiquarian atti
tude, rather than of a tenth-century skald.

Beside this set of observations, two additional factors make the poetic 
corpus in Egils saga particularly promising for authenticity investigations. 
The first one is the existence of three longer compositions attributed to 
Egill.4 Although composed in kviðuháttr rather than in dróttkvætt, this cor
pus provides an invaluable basis of comparison for some of the features that 
can be considered typical of Egill’s poetry, especially in terms of imagery 
and kenning style, as already suggested by Finnur Jónsson (1884: 174). The 
second factor is that, despite the existence of contrary opinions, there is a 
relatively large and long-standing scholarly consensus about the attribution 
of the authorship of Egils saga to Snorri Sturluson.5 This hypothesis, that 
is supported by a wide range of formal and contextual indications and that 
I therefore regard as well-founded, can be further tested by means of com
paring the poetic praxis of Pseudo-Egill to that of Snorri. The latter has 
left us a large corpus of authorial texts, in both verse and prose, testifying 
to his interests, mindset and, what is most important in this context, his 
competence and convictions about poetic composition. As the rest of this 
article will illustrate, using the other Snorronian texts as a point of compar
ison for the spurious verse in Egils saga can yield significant results for the 
understanding of the latter.

1.2 The Material
In chapters 56 and 57 of Egils saga, Egill expresses his rage and frustration 
at Eiríkr blóðøx and Queen Gunnhildr in a couple of famous stanzas (ÍF 2: 

4 The dating of Egill’s long poems is generally not questioned by skaldic specialists. Although 
composed in a metrical form that offers fewer diagnostic criteria, these poems only show early 
linguistic features (hiatus forms secured by metre, see below; pre-nominal particle of, Males 
2024b: 4, 23). Jón Helgason’s argument about an alleged rhyme in ø : ǫ in Hǫfuðlausn (1969: 
168–176) was rebutted by Haraldur Bernharðsson (2006). Moreover, the poems appear not to 
have been part of the original text of the saga, having been transmitted separately, and several 
stanzas are quoted in works where spurious verse is not found, such as Snorri’s Edda.
5 Björn Magnússon Ólsen (1904; 1905); Sigurður Nordal (ÍF 2: xciv); Hallberg (1962); Torfi 
Tulinius (2014; 2018); Haukur Þorgeirsson (2014; 2018); Males (2020: 233–244); Patria 
(2024: 198–203).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


26 Bianca Patria

163–165). Eiríkr and Gunnhildr have deprived him of the inheritance of his 
wife Ásgerðr, denying him access to Norway and to her properties there. 
Egill’s relationship with the royal couple was never cordial and the conflict is 
rapidly escalating: Egill has just killed Eiríkr’s friend, Ketill hǫðr (see lv 27, 
ÍF 2: 162), and, by the end of chapter 57, he will have caused the drowning 
of the king’s young son Rǫgnvaldr (see lv 31, ÍF 2: 170). Nonetheless, at 
this point Egill feels wronged and seeks the sympathy of the pagan gods, 
invoking their retaliation (ÍF 2: 163). His request is expressed, in verse, in 
lv 28: “may the gods exile king Eiríkr, the thief, from his own lands, just 
like he has deprived Egill of his properties!” Shortly later, Egill directs an 
invective at Gunnhildr too, acknowledging that the evil queen is, in fact, 
most responsible for his exile, and vowing to take revenge (lv 29, ÍF 2: 165). 
The two stanzas read as follows:

lausavísa 28 lausavísa 29

Svá skyldi goð gjalda,
gram reki bǫnd af lǫndum 
reið sé rǫgn ok Óðinn,
rǫ́n míns féar hǫ́num; 
folkmýgi lát flýja,
Freyr ok Njǫrðr, af jǫrðum,
leiðisk lofða stríði
landǫ́ss, þanns vé grandar.

Lǫgbrigðir hefr lagða,
landalfr, fyr mér sjǫlfum,
blekkir brœðra søkkva
brúðfang, vega langa;
Gunnhildi ák gjalda,
greypt’s hennar skap, þenna,
ungr gatk ok læ launat,
landrekstr, bili grandat.

So should the gods repay him [= 
Eiríkr] for the theft of my wealth: 
may the divine powers exile the ruler 
from the lands, may the gods and 
Óðinn be enraged; Freyr and Njǫrðr, 
make the people-oppressor flee from 
the lands; may the land-god [Þórr] 
become hostile against that enemy 
of men, who destroys the sanctuary 
[Eiríkr].6

The lawbreaker [Eiríkr], the land-elf 
[ruler], has laid for me long ways 
(= has made me an outlaw); the 
chosen bride deceives the murderer of 
brothers [Eiríkr]; it is Gunnhildr that 
I have to repay for this exile: cruel is 
her nature; (ever since I was) young, I 
got to destroy hesitation and to repay 
deceit.

As often in Egils saga, the two stanzas seem to form a conceptual pair (Olsen 
1944: 183; SkP 5: 223). When subjected to metrical and linguistic analysis, 
however, they reveal possibly different linguistic stages, suggesting that 

6 Translations from Old Norse are mine unless otherwise stated.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


27Egill, Snorri and the Story of a Hiatus

only one might be compatible with a tenth-century dating, while the other 
might have been composed for the saga.7

1.3 The Eiríkr-Stanza (lv 28)
Let us now analyze the two stanzas, with an eye to the diagnostic features that 
might indicate an archaic or late date of composition (Tab. 1). In the table, 
relevant features are in bold, while internal rhymes (hendingar) are in italics.

The strongest sign of late composition is the dat. sg. form vé in l. 8, 
first noticed by Jón Helgason (1969: 157). This form shows the loss of 
the inflectional ending -i after a vowel (Noreen 1923: § 361; 363), to be 
connected with the contraction of hiatus forms before c. 1150 (see below). 
Before the twelfth century, neuter a-, ja- and wa-stems ending in a vowel 
always show the dative marker -i (Finnur Jónsson 1901: 26–27, 31, 35). The 
form véi would make the line unmetrical, however, requiring resolution in 
position 4: **landǫ́ss, þanns véi grandar. Equally unmetrical would be a dat. 
pl. véum. As the verb granda requires a dative object, the Solomonic solu
tion of taking vé as an acc. pl. (SkP 5: 222) seems unlikely. The only form 
allowed by meter and grammar is a dative sg. vé, which indicates a date of 
composition later than Egill’s time.

Another feature noted by Jón Helgason is the possible occurrence of a 
full rhyme in l. 5 between the words mýgir and flýja, granted, however, a 
thirteenth-century pronunciation of 〈gi⟩ as [j]. Evidence from manuscript 
orthography and skaldic hendingar suggests that, in Old Icelandic, the lin

7 A comparable situation is offered by lausavísur 8 and 9 about Bárðr’s feast: these (apparently) 
twin-stanzas were discussed by Males, who showed that only one of the two is linguistically 
compatible with Egill’s lifetime, while the other was likely composed by the saga author 
(2020: 224–228). See also: Patria (2024: 172–178).

line archaic feature late feature

1 Svá skyldi goð gjalda,
gram reki bǫnd af lǫndum, 
reið sé rǫgn ok Óðinn,
rǫ́n míns féar hǫ́num; hiatus form (féar)

5 folkmýgi lát flýja, rhyme ýg : ýj (?)
Freyr ok Njǫrðr, af jǫrðum,
leiðisk lofða stríði

8 landǫ́ss, þanns vé grandar. lacking -i ending (dat. véi) 

Tab. 1. The Eiríkr-Stanza: Linguistic Features

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


28 Bianca Patria

guistic change of [ʝ] to [j] was already underway in the early thirteenth cen
tury.8 Based on manuscript spellings, Jón Axel Harðarson observed that, in 
a phonetic context such as mýgir (after a vowel or diphthong and before [ɪ]), 
the merger between [ʝ] and [j] appears more secure and widespread from the 
fourteenth century on, but he did not exclude a thirteenth century dating 
for the line folkmýgi lát flýja (2007: 85–87). In Egill’s time, by contrast, mýgir 
and flýja would simply not have rhymed, since -ýg- [ýγ] would have required 
the segment -Vg- [Vγ] to produce hending. Jón Helgason’s remark can easily 
go overlooked because of editorial choices. In his influential edition, Finnur 
Jónsson substituted the manuscript reading flýja with a more archaic form of 
the same verb, flœja (Skjald B, I: 46).9 Finnur was following his ordinary edi
torial praxis, which was to “correct” those forms that he regarded as prod
ucts of scribal “updating”, in order to restore the plausible phonology of the 
poem at the presumed time of composition.10 In so doing, he did not obtain 
a regular skothending, as the line is still rhyme-less, but he, deliberately or 
not, ended up dispelling the impression of a late rhyme. Since the form 
flœja is purely a product of Finnur’s zealous reconstruction, the pair mýgir : 
flýja might indeed be a late aðalhending, as suggested by Jón Helgason. In 
this context, it is worth mentioning that aðalhending instead of skothending 
in the first or third line of a helmingr is a poetic license allowed by Snorri 
in the commentary of Háttatal and employed in other stanzas by Pseudo-
Egill (Patria 2024: 200).11 Jón Helgason’s second criterion is, however, not 
as strong as the first one (dat. sg. vé), since it is perfectly possible that l. 5 
lacked hendingar altogether.

Despite containing certainly one or, possibly, two late features, lv 28 dis
plays one form that points in the opposite direction: the word féar (gen. of 
fé) in l. 4 requires a disyllabic scanning and appears, therefore, as a genuinely 
archaic hiatus form (Finnur Jónsson 1884: 177). The occurrence of the 
monosyllabic form fjár would make the line hypometrical: ** rǫ́n míns fjár 

8 Consider the spellings 〈husfrǽgia〉 and 〈orcnaýgiar〉 for, respectively, húsfreyja and Orkneyjar 
in the ms AM 325 II 4to, dated to c. 1225 and the evidence from the rhymes in the poems 
of Sturla Þórðarson: Hrynhenda (dated c. 1263) st. 16.7: geiga létuð gyltar sýjur; Hrafnsmál 
(dated c. 1265), 7.4: leygs í Suðreyjar; st. 10.8: fleygr í Suðreyjum (Jón Axel Harðarson 2007: 
85–87). See also: Tarsi (2025: 73).
9  The manuscript readings are 〈flyja⟩ (Möðruvallabók, Ketilsbók) and 〈fylgja〉 (Wolfenbüttel) 
(Skjald A, I: 53).
10 Finnur’s choice was followed by Clunies Ross (SkP 5: 223), but not by Sigurður Nordal 
(ÍF 2: 163).
11 Þriðja leyfi er þat at hafa aðalhendingar í fyrsta eða þriðja vísuorði “The third poetic license is 
to have full rhymes in the first or third line [of the half-stanza]” (Faulkes 2007: 8).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


29Egill, Snorri and the Story of a Hiatus

hǫ́num (5 metrical positions). Based on metrical evidence and on their treat
ment in the First Grammatical Treatise (to which I shall return below), 
the contraction of hiatuses to monosyllables in Old Norse appears to have 
been completed around c. 1150. In particular, forms like féar are regarded 
as especially strong indications of early composition, because, unlike other 
kinds of hiatus, they were never restored analogically and is therefore 
assumed that they could never be reproduced by archaizing poets (Myrvoll, 
SkP 5: xcviii–xcvix). It should be noticed, however, that, if composed in the 
tenth century, the stanza ought to contain another hiatus, namely the above
mentioned dative véi in l. 8.12 In fact, lines 4 and 8 present us with a reversed 
situation: for metrical reasons, we must reconstruct a form with hiatus in 
l. 4 (féar), and one without hiatus in l. 8 (vé). To this discordant evidence I 
will return below, but for the moment, it seems safe to assume that at least 
the second half of the stanza was probably composed for the saga.

Other characteristics relevant for dating regard the stanza’s style and 
content. The syntax is linear, the only kenning being land-áss (‘the land-
god’), usually interpreted as referring to Þórr. While invoking the fury of 
Óðinn, Freyr, Njǫrðr and Þórr, Egill accuses Eiríkr not only of having stolen 
from him, but of having wronged the gods themselves, being a destroyer of 
heathen temples. That of “temple-destroyers” is a characteristic description 
for Eiríkr’s sons in the court poetry composed for the pagan ruler Hákon 
jarl Sigurðarson of Hlaðir (cf. Vellekla st. 14–15, SkP 1: 301–305). In fact, 
in a stanza attributed to a drápa composed for Hákon jarl by his court poet 
Einarr skálaglamm, the Eiríkssynir are described in terms that are strongly 
reminiscent of the ones used for Eiríkr in Eg lv 28:

Byggði lǫnd, en lunda
lék orð á því, forðum
Gamla kind, sús granda,
gunnborðs, véum þorði.

The kin of Gamli [Eiríkssynir], who dared to destroy sanctuaries, once occupied 
the lands, and the talk of the trees of the battle-board [shield > warriors] was 
about that.13

Note that, as in Egill’s lv 28, the verb granda governs the noun vé, which, 

12 Strictly speaking, a tenth-century line 3 would have had hiatus in the 3. pers. subjunctive 
as well: reið séi rǫgn ok Óðinn. In this case, however, both a disyllabic (resolved) form and a 
monosyllabic one could occur in the second weak position of the line, and the form has there
fore no diagnostic value.
13 Einarr skálaglamm Helgason, Hákonardrápa 1, ed. ad trans. by Edith Marold (SkP 1: 279).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


30 Bianca Patria

as expected, occurs in the dative (véum). The stanza is only transmitted in 
Fagrskinna and refers to a historical reality: the Eiríkssynir, as vassals of the 
Christian king Haraldr Gormsson, had destroyed heathen places of worship, 
while Hákon jarl is celebrated by his skalds for restoring them (ÍF 26: 203, 
241). While that of “temples-destroyers” is thus a well-known character
ization for the Eiríkssynir in tenth-century panegyrics, the same cannot be 
said of their father, Eiríkr blóðøx. The first king to destroy pagan temples 
in Norway in an attempt at a top-down conversion of the realm, was in fact 
Eiríkr’s brother and opponent, Hákon góði Aðalsteinsfóstri (ÍF 26: 166–
167; Bagge 2004). Thus, the description of Eiríkr as an enemy of the pagan 
gods is puzzling and, possibly, fruit of an anachronistic reanalysis projecting 
a typical characterization of the Eiríkssynir onto their father.

Magnus Olsen (1944: 188–189) drew attention to the similarity between 
l. 2: gram reki bǫnd af lǫndum and the line nú rekið gand of landi (‘now 
you banish the wolf/outlaw from the land’), which occurs in a lausavísa 
attributed to Hildr Hrólfsdóttir nefju, wife of Rǫgnvaldr jarl Eysteinsson of 
Møre and mother of Gǫngu-Hrólfr, quoted by Snorri in both Heimskringla 
and in the Separate Saga of St Óláfr (SkP 1: 139). On the conceptual level, 
some parallels with lv 28 can also be found in one of the famous “conversion 
stanzas” by Hallfreðr vandræðaskáld, where many pagan gods are named all 
together: 

Mér skyli Freyr ok Freyja,
– fjǫrð létk af dul Njarðar,
líknisk grǫm við Grímni –
gramr, ok Þórr inn rammi;
Krist vilk allrar ástar,
– erum leið sonar reiði,
vald es á frægt und foldar
feðr – einn ok goð kveðja.

Freyr should be furious with me, and Freyja and the mighty Þórr; last year I left 
off the delusion of Njǫrðr; let the fierce one ask mercy from Grímnir. I want to 
ask Christ alone and God for all love; the Son’s anger is hateful to me; he holds 
famous power under the father of earth [God].14

With the exception of Freyja, these are the same gods named in the Eiríkr-
stanza of Egils saga. Hallfreðr calls Óðinn by his appellative Grímnir but 
names directly ‘the powerful Þórr’. Conversely, in lv 28, Óðinn is called by 
his name, while Þórr is called land-áss (‘the land[defending?]-god’). For 

14 Hallfreðr vandræðaskáld, lausavísa 9, ed. and trans. by Diana Whaley (SkP 5: 887).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


31Egill, Snorri and the Story of a Hiatus

Hallfreðr, the reason for naming all the gods is clear: he is rejecting them 
to embrace the new faith, and naming the pagan deities one by one is in 
line with attested abrenuntiatio practices.15 The need for Egill to invoke the 
rage of all the gods against Eiríkr blóðøx is less clear. Admittedly, it is not 
unconceivable to summon several gods in the context of a curse. Long lists 
of infernal deities and creatures connected to the underworld and the realm 
of the dead are characteristic, for instance, of Greco-Roman cursing-rituals. 
The closest Nordic parallel is the invocation of Úlfr auk Óðinn auk Hǫ́tyrr 
as benign helpers on the runic inscription on the Ribe skull (dated c. 725 
AD).16 Sigurður Nordal (ÍF 2: 163, n. 1) has also drawn attention to the 
similarity between this passage and the legal oath formula hjálpi mér svá 
Freyr ok Njǫrðr ok áss inn almáttki (‘may Freyr and Njǫrðr help me and the 
all-powerful god’), mentioned in Landnámabók (SkP 5: 223; ÍF 1: 315). If, 
however, this stanza was composed by Snorri, as I argue, the parade of pagan 
deities would rather be due to an antiquarian taste. Among the lausavísur of 
Egils saga, the other one that contains an explicit reference to the cult of the 
pagan gods is lv 59 (Esa Friðgeiri fœri, SkP 5: 272–273), which on linguistic 
grounds was suspected of being a late forgery already by Finnur Jónsson 
(1884: 177).17 This stanza also contains the description of the berserkr Ljótr 
inn bleiki, depicted in the iconic act of biting his shield, that has a parallel 
in Snorri’s description of the berserkir in Ynglinga saga (ÍF 26: 17). 

In sum, in the panegyrics composed for Hákon jarl, the celebration of 
the restored pagan temples was a historical and political reality. Similarly, in 
Hallfreðr’s conversion stanzas there is a historically plausible context for the 
enumeration the main pagan deities. In Egils saga, by contrast, both traits 
might be an expression of antiquarian fascination for pre-Christian practices 
rather than genuine tenth-century realities. Finally, let us bear in mind that 
Egill’s wish to see Eiríkr exiled will come true at a later stage in the saga. 
Thus, from a narrative perspective, lv 28 works as a premonition or as a self-
fulfilling prophecy in the saga plot.

15 Cf. the abrenuntiatio formula of the Old Saxon Baptismal Vow: end ec forsacho allum dioboles 
uuercum and uuordum, Thunaer ende Uoden ende Saxnote ende allum them unholdum, the hira 
genotas sint (Cod. Pal. Lat. 577, fol. 6v: https://doi.org/10.11588/diglit.9726#0016; Simek 
1993: 276). As in Hallfreðr’s stanza, the repudiation of the false idols is followed by the 
profession of one’s faith in Christ, God and the Holy Spirit (Cod. Pal. Lat. 577, fol. 7r: 
https://doi.org/10.11588/diglit.9726#0017).
16 Runor: DR EM85;151B.
17 The dating of the stanza was questioned because of the occurrence of the late form blótar 
(3 sg. of a weak verb blóta ‘to perform a pagan sacrifice’), required by meter, instead of the 
archaic blœtr (SkP 5: 272–273).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.11588/diglit.9726#0017
file:///C:\Users\biancapa\Downloads\DR EM85;151B
https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


32 Bianca Patria

Tab. 2. The Gunnhildr-Stanza: Linguistic Features

line archaic feature late feature

1 Lǫgbrigðir hefr lagða,
landalfr, fyr mér sjǫlfum, aðalhending in a : ǫ  
blekkir brœðra søkkva
brúðfang, vega langa;

5 Gunnhildi ák gjalda,
greypt’s hennar skap, þenna,
ungr gatk ok læ launat, anticipation of ok

lack of skothending
8 landrekstr, bili grandat.

The lawbreaker [Eiríkr], land-elf, has laid for me long ways (= has made me 
an outlaw); the chosen bride deceives the murderer of brothers [Eiríkr]; it is 
Gunnhildr that I have to repay for this exile: cruel is her nature; (ever since I was) 
young, I got to destroy hesitation (= react promptly) and to repay deceit.

1.4 The Gunnhildr-Stanza (lv 29)

Let us now turn to a linguistic analysis of lv 29, the Gunnhildr-stanza (Tab. 
2); the features that are diagnostic for dating are rendered in bold, while 
internal rhymes are in italics.

The strongest dating criterion for lv 29 is the aðalhending in a : ǫ in l. 2. 
This kind of rhyme declines over the eleventh and twelfth centuries and 
is never attested after c. 1200 (Hreinn Benediktsson 1963; Myrvoll 2014: 
147–163; Myrvoll, SkP 5: c–ci; Þorgeir Sigurðsson 2023). The lack of skot­
hendingar in l. 7 is not a decisive criterion for dating, as it can occur in both 
early and late verse, but, while it is relatively frequent in early poets, it is 
decidedly less common after the year 1000. Another seemingly early trait is 
the “inversion” or anticipation of the conjunction ok in ll. 7–8: ungr gatk 
ok læ launat | (landstrekr) bili grandat. This translates, very literally: ‘young, 
I got and deceit repaid, (land-exile), hesitation destroyed’, which means: 
‘(since I was) young, I got to destroy hesitation and repay deceit’.18 This is 
a syntactically marked construction only known from skaldic poems, where 
the second of two items linked by ok occurs before the first one, which 
comes later and often in hyperbaton. 

Unmarked syntax: A ok B bili grandat ok læ launat
Skaldic construction: ok B […], A ok læ launat […] bili grandat

Instances of this rare construction are more frequent in the earliest skaldic 

18 As expected, the verb granda takes the dative: bili.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


33Egill, Snorri and the Story of a Hiatus

poems, reaching a peak in the second half of the tenth century and declining 
after the turn of the millennium.19 The only two twelfth-century occurrences 
I have found belong to the same poem, Gamli kanóki’s Harmsól (c. 1200), 
while the last instance occurs in Snorri’s Háttatal st. 1 (c. 1220). This sug
gests that, in the later period of dróttkvætt composition, this marked con
struction was an object of imitation only by a few learned authors. Thus, on 
the one hand, the criterion cannot be used to exclude Snorri’s authorship of 
the stanza, but, on the other, it is compatible with tenth-century style, it 
occurs in Egill’s Sonatorrek (st. 5) and it does not contradict the evidence of 
the aðalhending in a : ǫ.

Moreover, the ok-inversion is in line with the relatively complex, 
embedded syntax of lv 29: the second helmingr comprises three clauses, 
with a structure: a-b-a-c-a-c. This syntactical configuration is significantly 
more complex than the one found in lv 28. For what concerns linguistic 
complexity and syntax, the Gunnhildr-stanza seems thus more similar to 
the ones attributed to historical Egill, while the Eiríkr-stanza appears closer 
to the praxis of Pseudo-Egill.

Another detail worthy of mention concerns the kennings land-alfr (‘land-
elf ’) in lv 29 and land-áss (‘land-god’) in lv 28. Some scholars interpret the 
kenning land-alfr as yet another vocative addressing Þórr, following the 
model of lv 28, where many gods are addressed directly and where land-áss 
seems, in all likelihood, a kenning for Þórr (Finnur Jónsson 1884: 144; SkP 
5: 225). The direct address to the god seems, however, out of context in 
this stanza, and no internal reason prevents us from interpreting land-alfr 
(‘elf of the land’ = ruler) as an apposition of lǫgbrigðir, describing Eiríkr.20 
In early skaldic poems, the word alfr occurs as a base-word in warrior 
kennings for several legendary and historical rulers: sóknar alfr ‘elf of the 

19 Occurences of ok-inversion. Ninth cent: 1. Bragi Rdr 5 (SkP 3: 35); 2. Bragi Frag 1 (SkP 
3: 54); 3. Þjóð Haustl 10 (SkP 3: 446). Tenth cent: 4. Þhorn Gldr 6 (SkP 1: 85); 5. Egill St 
5 (SkP 5: 304); 6. ÚlfrU Húsdr 2 (SkP 3: 407); 7. Eskál  Vell 27 (SkP 1: 317); 8. Tindr 
Hákdr 2 (SkP 1: 341); 9. Eil Þdr 15 (SkP 3: 108); 10. Hókr Eirfl 2 (SkP 1: 473). Eleventh 
cent: 11. Arn Magndr 7 (SkP 2: 216); 12. Arn Frag 4 (SkP 3: 6); 13. Gísl Magnkv 2 (SkP 2: 
418). Twelfth cent: 14. Gamlkan Has 22 (SkP 7: 92–93); 15. Gamlkan Has 64 (SkP 7: 130). 
Thirteenth cent: 16. SnSt Ht 1 (SkP 3: 1104). This preliminary analysis of ‘ok-inversion’ was 
conducted with the digital tool The New Lexicon Poeticum, edited and developed by Tarrin 
Wills (https://lexiconpoeticum.org/m.php?p=lp). This database is still incomplete, as it does 
not yet include, for instance, the poetry from the Íslendingasögur. Considering, however, that 
this is the least secure section of the corpus in matters of dating, its exclusions from the 
control sample is in fact required. 
20 So Sveinbjörn Egilsson: “Land-álfr: genius terræ tutelaris, rex (Eg. 56), ubi iunguntur per 
appositionem landálfr lögbrigðir rex legum violator, de Eriko Blodaxa” (LP1: 492).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://lexiconpoeticum.org/m.php?p=lp
https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


34 Bianca Patria

attack’ (king Jǫrmunrekkr);21 ráðalfr ‘ruling-elf ’ (king Hǫgni);22 brynjalfr 
‘byrnie-elf ’ (the ruler Hálfdan hvítbeinn);23 sverðalfr ‘sword-elf ’ (Hákon 
jarl or, possibly, Sigvaldi jarl);24 morðalfr ‘battle-elf ’ (Hákon jarl).25 In 
Ragnarsdrápa 4.2, the term alfr is used to describe Jǫrmunrekkr/Ermanaric, 
a character who receives a markedly negative connotation in Norse poetry. 
Therefore, there is no reason to believe that the word alfr had a particularly 
“complimentary” meaning and would not be used for Eiríkr (SkP 5: 225). 
All the occurrences of the word alfr in warrior-kennings appear to be early, 
and this word is never attested in this function after Vellekla (c. 975), until 
it is revived in antiquarian, learned poetry in the mid-twelfth century.26 
It is first attested again in the circle of Rǫgnvaldr Kali Kolsson and it 
becomes popular in the poetry of the Sturlungar and later (LP: alfr).27 
The occurrence of alfr-kennings in early verse, their disappearance during 
the eleventh century and, finally, their revival in antiquarian and strongly 
mythologizing diction indicate that the mention of these beings was in 
fact perceived as marked, especially by early Christian skalds. In eleventh-
century poetry, the term alfar occurs only once, not in a kenning, but in 
the famous mention of the alfablót in Sighvatr Þórðarson’s Austarfararvísur, 
and, indeed, the endurance of such religious practices might contribute to 
explain the careful avoidance of this term by recently Christianized poets.28 
I am inclined to think that the occurrence of the unparalleled kenning 
land-áss (‘god of the land’) in the Eiríkr stanza, might be based on the 
kenning land-alfr, actually meaning ‘ruler’ in the Gunnhildr stanza. In 

21 Ragnarsdrápa 4 (SkP 3: 33), c. 850.
22 Ragnarsdrápa 11 (SkP 3: 43), c. 850.
23 Ynglingatal 22 (SkP 1: 48), c. 900.
24 Háleygjatal 11 (SkP 1: 210), c. 970.
25 Vellekla 26 (SkP 1: 315), c. 975.
26 The use of mythological references in skaldic diction reflects the changing attitudes towards 
the pre-Christian matter contained in the kennings and undergoes three phases: an early (c. 
850–995) or genuinely “pagan” period, characterized by specific mythological references; an 
intermediate (c. 995–1120) or “early-Christian” period, marked by active avoidance of heathen 
imagery; finally, a late (c. 1120–1300) or “antiquarian” period, characterized by a learned 
revival of what is now perceived as mythological lore (Males 2020: 75–76).
27 In Háttalykill (st. 29, SkP 3: 1038) we find the kenning morðalfr, in imitation of Vellekla. 
The complex and heavy mythologizing kenning Baldrs beiði-Rindi bandalfr is composed by 
Rǫgnvaldr’s companion, the skald Oddi inn litli (SkP 2: 614–616). The kenning involves ofljóst 
and references to obscure pagan myths and is composed in the occasion of a poetical challenge 
between Oddi and Rǫgnvaldr (ÍF 34: 202–203).
28 During a diplomatic mission to Västergötland dated to c. 1018, Óláfr Haraldsson’s skald 
Sighvatr is refused hospitality in a farm where a heathen ceremony for the alfar is taking place 
(SkP 1: 590).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


35Egill, Snorri and the Story of a Hiatus

fact, for the purpose of kenning-construction, Snorri seems to perceive 
Æsir and alfar as largely equivalent categories, arguably because of their 
frequent occurrence in alliterative collocations in eddic poems (Nygaard 
2022: 293–294).

In þriðja málsgrein er kǫlluð er kenning, ok er sú grein svá sett, at vér kǫllum 
Óðin eða Þór eða Tý eða einhvern af Ásum eða alfum, at hverr þeira er ek nefni 
til, þá tek ek með heiti af eign annars Ássins eða get ek hans verka nǫkkvorra. 
(Faulkes 1998, I: 5, my emphasis)

The third category of [poetic] language is what is called kenning (description), 
and this category is constructed in this way, that we speak of Óðinn or Þórr or 
Týr or anyone of the Æsir or elves, in such a way that with each of those that I 
mention, I add a term for the attribute of another Áss or make mention of one 
or other of their deeds. (Faulkes 1987: 64, my emphasis)

It seems thus natural to assume that for Snorri land-alfr and land-áss were 
basically synonymic expressions.

Despite differences in language and content, the two stanzas share some 
conceptual and verbal parallels: 

1.	In both, the poet expresses the idea that Eiríkr and Gunnhildr should 
be repaid (gjalda) for their wrongdoings towards Egill. 

2.	The kenning land-áss recalls land-alfr. 
3.	The last lines of each stanza share a diffused similarity, due to the 

collocation of the words carrying rhyme: land and granda:
28.8: landǫ́ss, þanns vé grandar 29.8: landrekstr, bili grandat

1.5 Summary of the formal analysis

In sum, lv 29 shows one strong sign of early composition (aðalhending in a : 
ǫ), as well as several characteristics that do not contradict this conclusion. 
The ‘ok-inversion’, the lack of skothending in l. 7 and the occurrence of the 
alfr-kenning are all features that, in theory, could be reproduced by an 
archaizing poet, but are much more common in poems earlier than c. 1000. 
This stanza has no religious content, rather expressing a strong conflict 
with the royal couple, and deals with Egill’s already decided exile, not with 
Eiríkr’s, thus not serving any marked narrative function within the saga plot.

The situation of the Eiríkr-stanza is less straightforward. The stanza 
bears clear signs of late composition: the dative vé [l. 8]; the probable rhyme 
ýg : ýj [l. 5]; the simple syntax; the unexpected description of Eiríkr as a 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


36 Bianca Patria

destroyer of pagan temples [l. 8]; the occurrence of a kenning land-áss [l. 
8], possibly based on a misinterpretation of land-alfr. The only, but consid
erable, complication is the hiatus form féar [l. 4]. Since the strongest signs 
of late date are found in the second helmingr, one could argue that only 
this half-stanza was composed for the saga, a situation that has been pro
posed for another stanza in Egils saga (lv 12, Males 2020: 220–221). In that 
case, however, a strong stylistic difference between the two helmingar was 
detected. This is not the case here, where the simple syntax, general lack of 
linguistic complexity, and thematic coherence apply in equal measure to the 
entire stanza. For this reason, I will explore the possibility that the pseu
donymous poet, specifically Snorri, composed the entire stanza. This would 
have required of him the ability to attribute to the word fjár a bi-positional 
scansion.

2. The Hiatus Form féar
2.1 Evidence from the First Grammatical Treatise

Probably shortly before the composition of the Icelandic First Grammatical 
Treatise (FGT, anon. c. 1150), Old Norse words containing vowels in 
hiatus underwent two kinds of linguistic change. In words like á.ar and 
fé.i, the short vowel following a long, stressed vowel of the same quality 
fell, producing forms like ár and fé. Forms like fé.ar and sé.a, by contrast, 
underwent a shift in accent, so that the originally stressed vowel lost its 
syllabic nature, while the short unstressed one became the accented syllabic 
nucleus: fjár and sjá (Noreen 1923: §130–135; Myrvoll 2014: 313–314). 
Because of the metrical requirement for a bimoraic lift, hiatus forms often 
underwent resolution ( = ). However, in a number of metrical contexts 
in which suspension of resolution is required, such as A2k lines, the 
linguistic change resulted in a disruption of the meter. This is what drew 
the attention of medieval scholars towards these forms. Indeed, we know 
that the presence of hiatus forms in older poetry was “known” to (some) 
medieval Icelanders, although their understanding of the phenomenon 
was quite different from ours. In a famous passage of FGT, the author 
is arguing for the original quality of the first phoneme in the word járn 
‘iron’. In so doing, he notes that this word, that he knows as monosyllabic, 
must nonetheless receive a disyllabic spelling in a certain skaldic line, and 
provides the following explanation:

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


37Egill, Snorri and the Story of a Hiatus

Skáld eru hǫfundar allrar rýnni eða málsgreinar, sem smiðir [smíðar] eða lǫg
menn laga. En þessa lund kvað einn þeira eða þessu líkt:

Hǫfðu hart of krafðir
hildr óx við þat skildir
gang, enn gamlir sprung
gunnþings éarnhringar.

Nú þó at kveðandin skyldi hann til at slíta eina samstǫfu í sundr ok gøra tvær ór, 
til þess at kveðandi haldisk í hætti, þá rak hann þó engi nauðr til þess at skipta 
stǫfunum ok hafa e fyr i, ef heldr ætti i at væra en e, þó at mér lítisk eigi at því.

The skalds are authorities in all (matters touching the art of ) writing or the 
distinctions (made in) discourse, just as craftsmen (are) [in their craft] or lawyers 
in the laws. One of them made a verse somewhat as follows:

The shields, strongly urged
to conflict, made headway;
battle’s fury mounted,
but the old iron (éarn) swords burst.

Now even though the (metrical) rhythm forced him to split the one syllable [of 
járn] and make two out of (it) [é.arn], in order for the rhythm of the meter to 
be preserved, still no necessity compelled him to change the letters and use e 
instead of i, if i should (in fact) be (used) rather than e in spite of my belief to the 
contrary. (Hreinn Benediktsson 1972: 224–227)

The quoted helmingr belongs to a poem composed in the first half of the 
eleventh century.29 The First Grammarian does not seem to imagine that 
circa a century before his time, Óttarr svarti might have only known this 
word as disyllabic, and explains the phenomenon not as a linguistic change, 
but, synchronically, as a metrical license. As he was inclined to, he then 
engages some virtual opponents in a polemic about the pronunciation of 
the word. He claims to have heard the form é.arn, that he prescribes, from 
sensible men (menn skynsamir), who, in turn, learned it from others before 
them (Hreinn Benediktsson 1972: 226). From this short passage we can 
infer some things: first, that around the middle of the twelfth century, 
hiatus forms could still be reproduced metri causa, when poems were pro
nounced and recited with a special attention to metrical rules. Second, that, 
although the meter might have helped preserving the old forms, these 
were nonetheless puzzling and, apparently, experts in poetry discussed (and 
argued about) their pronunciation.

In sum, it seems that medieval scholars interested in matters of poetry 
and language observed this phenomenon in the early poems and became 

29 Óttarr svarti, Hǫfuðlausn st. 8, ll. 5–8 (composed for Óláfr Haraldsson c. 1024).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


38 Bianca Patria

aware of the fact that certain words needed to receive an odd, bi-positional 
scansion, but were not able to reconstruct the linguistic dynamics behind 
it. In this respect, the First Grammarian’s analysis is reminiscent of the one 
provided in the Third Grammatical Treatise for the two variants of the name 
Þórrøðr/Þórðr, where Þórðr is a later contraction of the original form Þór
røðr (Björn Magnússon Ólsen 1884: 88–89). Óláfr Þórðarson writes:

Dieresis gerir tvær samstǫfur af einni, sem Bjǫrn kvað: 
Nú læt ek at þar þrjóti,
Þórrøðr, vini óra.30

Hér eru tvær samstǫfur gervar af einni samstǫfu, Þórðr, til þess at kveðandi 
haldisk.

Dieresis makes two syllables out of one, as Bjǫrn composed:
‘Now I will let our friends be failed there, Þórrøðr’
Here two syllables are made from one, Þórðr, in order to fit the meter.

As the First Grammarian with the hiatus form, Óláfr shows no awareness of 
the fact that the two forms may belong to two different chronological phases 
of the language. It seems that medieval scholars knew that certain words 
were subject to this metrical oddity and regarded the competing forms as 
synchronic metrical allomorphs, to be employed at will whenever the meter 
required it – til þess at kveðandi haldisk. It is also reasonable to think that, 
since they were not able to individuate the phonological context of application 
of the rule, they interpreted this as a metrical license (leyfi) attached to some 
specific words, and that they detected these “special words” in older poems.

2.2 Snorri’s Study of “Slow Syllables”
A similar procedure emerges clearly from the passage of Háttatal in which 
Snorri builds a stanza characterized by the metrical license of the “slow syl
lables” (Faulkes 2007: 7). This stanza contains even lines of five syllables 
instead of the standard six. The commentary explains that some of these 
syllables can be lengthened in pronunciation (samstǫfur seinar ‘slow sylla
bles’), so that, despite the apparently lacking metrical position, the lines are 
somehow still metrical.

Hjálms fylli spekr hilmir
hvatr Vindhlés skatna;

30 This couplet occurs, with the variant reading vinun, in a stanza attributed to Hólmgǫngu-
Bersi in Kormáks saga (SkP 5: 1101).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


39Egill, Snorri and the Story of a Hiatus

hann kná hjǫrvi þunnum
hræs þjóðár ræsa.
Ýgr hilmir lætr eiga
ǫld dreyrfá skjǫldu;
styrs rýðr stillir hersum
sterkr járngrá serki.

The brave lord subdues men with Vindhlér’s [Heimdallr’s] filling of the helmet 
[head > sword]; he can make mighty rivers of carrion [blood] rush with the 
slender sword. The terrifying lord makes people possess bloodstained shields; 
the strong ruler reddens the iron-grey shirts of battle [byrnies] of the hersar.31

In three out of four cases, the “slow syllables” in question are, in fact, prod
ucts of the contraction of a historical hiatus: þjóðár < þjóðá.ar (acc. f. pl.); 
dreyrfá < dreyrfá.a (acc. m. pl.); járngrá < járngrá.a (acc. m. pl.). Rather than 
making two syllables out of one, Snorri imagines these words to contain an 
“extra-long” vowel that fills two positions rather than one. This is due to 
the fact that the hiatus forms he selected, originally contained homorganic 
vowels that were contracted or fell, producing a long vowel (á.ar > ár; fé.i 
> fé) rather than an ascending diphthong like the one analyzed by the First 
Grammarian (é.arn > járn; fé.ar > fjár). Despite the different quality of the 
hiatus, all these forms equally resulted in hypometrical lines in the archaic 
poems Snorri knew. As observed by both Gade (2001: 52) and Myrvoll 
(2009: 24–25), for some of Snorri’s forms it is possible to individuate a 
precise model in lines from early poems, where the hiatus must be recon
structed metri causa:

l. 4: hræs þjóðár ræsa cf. œstr þjóðáar fnœstu (Eilífr Guðrúnarson, 
Þórsdrápa 5, l. 8)

l. 6: ǫld dreyrfá skjǫldu cf. með dreyrfáar dróttir (Bragi Boddason, 
Ragnarsdrápa 3, l. 3)

Both model lines are transmitted (and only attested) in Snorri’s Skáldskapar­
mál. The case of l. 8 is curious, because not only do we fail at finding, in 
the attested corpus, a precise model for the form járngrá, but this word, 
in archaic times, might have contained not one but potentially two hiatus 
forms: é.arn-grá.a. Such a form would not have occurred in Snorri’s model, 
however, because resolution cannot occur in position 2 in a D verse. If, as for 
lines 4 and 6, Snorri followed a precise model for this line, that might have 
contained the Old Norwegian variant form jarn (Bjorvand and Lindeman 

31 Snorri Sturluson, Háttatal st. 7, ed. and trans. by Kari Ellen Gade (SkP 3: 1111).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


40 Bianca Patria

2019: 598–599). Since a precise model is not attested, however, the closest 
matches can be found in lines containing the word blár rather than grár:

l. 8: sterkr járngrá serki cf. Ulfkell bláar skulfu (Þórðr Kolbeinsson, 
Eiríksdrápa 11, l. 8)

So far, the “slow syllables” seem to be based on models that contained his
torical hiatus forms, contracted by Snorri’s times. This is not the case, how
ever, for the genitive Vindhlés in l. 2. The etymology of this name is some
what debated, but it does not seem to have contained a hiatus form in the 
genitive (Kuhn 1983, 69–70; Gade, SkP 3: 1111). The gen. of the mytho
logical name Hlér (possibly < *hlewaz, AEW: 237), of which Vindhlér seems 
a compounded form, occurs in a lausavísa in Egils saga where it occupies, as 
expected, one metrical position: sorg, Hlés vita, borgar (Eg lv 24, l. 2, SkP 5: 
213). In the dative, however, the encounter between the stem hlé- and the 
ending -i would have produced a hiatus form (hlé-i), lost by Snorri’s time. 
Since Snorri apparently used models drawn from early poetry in order to 
reproduce the metrical license of the slow syllable, the question arises of 
why he used the form Vindhlés in line 2. In the extant poetic corpus, this 
name is never attested, with the exception of this occurrence in Háttatal. 
Otherwise, it is only known from a passage in Skáldskaparmál, where it is 
mentioned as one of the names of the god Heimdallr.

Heimdalar hǫfuð heitir sverð; svá er sagt, at hann var lostinn manns hǫfði í 
gǫgnum. Um hann er kveðit í Heimdalargaldri, ok er síðan kallat hǫfuð mjǫtuðr 
Heimdalar; sverð heitir manns mjǫtuðr. Heimdallr er eigandi Gulltops; hann er 
ok tilsœkir Vágaskers ok Singasteins; þá deildi hann við Loka um Brísingamen; 
hann heitir ok Vindhlér. Ulfr Uggason kvað í Húsdrápu langa stund eptir þeiri 
frásǫgu, ok er þess þar getit, er þeir vǫru í sela líkjum; ok sonr Óðins (Faulkes 
1998, I: 19).

A sword can be called ‘the head of Heimdallr’; so it is told, that he was once struck 
through with a man’s head. About him it is told in Heimdalargaldr, and since 
then the head is called Heimdall’s doom; a sword is a man’s doom. Heimdallr is 
the owner of Gulltopp; he is also the visitor of Vágasker and Singasteinn; there, 
he contended with Loki for the Brísingamen; he is also known as Vindhlér. Ulfr 
Uggason composed a long passage in Húsdrápa about this story, and it is known 
from there that they were in the form of seals; [he is called] also son of Óðinn.

Note, moreover, that the kenning type used in Háttatal 7, Vindhlés hjálms 
fyll (‘the filling of the helmet of Heimdallr’ = [head > sword]’) is otherwise 
unattested too. Snorri explains this kenning in the quoted passage of Skáld­

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


41Egill, Snorri and the Story of a Hiatus

skaparmál with reference to an episode told in a now lost eddic poem, called 
Heimdalargaldr (‘Heimdallr’s spell’). The name Vindhlér, by contrast, seems 
to be mentioned in connection with the Brísingamen episode, told in a now 
largely lost section of Ulfr Uggason’s Húsdrápa, a poem, like the aforemen
tioned Ragnarsdrápa and Þórsdrápa, partly quoted in Skáldskaparmál. Thus, 
it seems that Snorri based both the god’s heiti and the sword-kenning used 
in the Háttatal stanza on lore about Heimdallr coming from old poetic 
sources. At this point, I think all the necessary elements are in place and it 
is thus possible to speculate about how the “slow syllable” form Vindhlés of 
the Háttatal stanza came about:

a.	The name Vindhlér would have had a dative form Vindhléi, occupying 
three metrical positions in an old poem, but sounding like Vindhlé by 
Snorri’s time.

b.	Vindhlér is a name of the god Heimdallr.
c.	Unlike us, Snorri had access to two poetic sources about Heimdallr, 

the eddic Heimdalargaldr (completely lost) and the skaldic Húsdrápa 
(fragmentarily attested).32

d.	It is possible that a dative form of the god’s heiti Vindhlér appeared in 
one of these now lost sources in the dative form *Vindhléi, occupying 
three metrical positions: cf. Vǫluspá 64, l. 4: á Gimlé [-i ]; Hymiskviða 
st. 9, l. 5: Er minn frí [-i ].

e.	The evidence of Háttatal 7 suggests that Snorri was not able to re
construct this form (although, in theory, he might have been able to 
do it by analogy). Rather, I suggest that he thought that the name 
Vindhlér could be subject to the “slow syllable” license, irrespective of 
its inflectional case.

Like the First Grammarian and Óláfr hvítaskáld, Snorri probably attributed 
the poetic license to certain words: that is to say, that he was unable to gener
alize the phonological context of application of the linguistic change (hlé-i > 
hlé), but that, in case of need – til að kveðandi haldisk – he would generalize 
the metrical license to the entire paradigm of the word (dat. hlé.e > nom. hlé.
er, gen. hlé.es). Therefore, he assumed he could use a genitive form Vindhlé.
es, even though such a form would never have occupied two positions in 
archaic verse, for it never contained hiatus. Snorri’s modus operandi in the 
slow-syllables stanza shows that he first detected metrical oddities in old 
poems, where he observed that some words had to receive an unnaturally 

32 In the extant fragments of Húsdrápa, only sts 2 and 8 mention Heimdallr (SkP 3: 407, 418).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


42 Bianca Patria

“prolonged” pronunciation; then, he used these as models to reproduce 
what he interpreted as licenses, with which he enriched his clavis metrica. I 
argue that he probably always followed older models, even in those cases for 
which we have lost the “originals”.

Coming back to our initial problem, namely the stanza in Egils saga, the 
question is: would Snorri have been able to reproduce the form fé.ar (or, 
possibly, a “slow-syllable” form fjá.ar) instead of the one belonging to his 
spoken norm, fjár? It should be stressed that this kind of hiatus word differs 
crucially from the ones just observed in Háttatal 7, belonging rather to the 
kind examined by the First Grammarian. I hypothesize that he could have 
done so, if he had access to verses in early poetry that could provide him 
with a model for the metrical license. Had Snorri observed cases in which 
the word fjár needed to be scanned as bi-positional, then he might have 
either followed the same line of reasoning of the First Grammarian and 
thought that such words could be subject to splitting or applied his own 
concept of slow syllable and subject them to an unnatural lengthening.

2.3 Possible Sources for the Form féar
The first reasonable place where to start looking for Snorri’s sources of in
spiration is probably Egill’s own poetry. There are at least two passages in 
Egill’s long poems that must have originally contained the hiatus form féar: 
these are Sonatorrek 16 and Arinbjarnarkviða 17.

Sonatorrek 16 Arinbjarnarkviða 17

Finnk þat opt
es féar beiðir

en Grjótbjǫrn
of gœddan hefr
Freyr of Njǫrðr
at féarafli.

I find that often, 
when someone asks for money…33

but Freyr and Njǫrðr have endowed Grjót
bjǫrn [Arinbjǫrn] with wealth-power.34

In these two poems in kviðuháttr, the word fé occurs in the genitive and it 
likely had a hiatus form at the time of composition. Strictly speaking, both 
the archaic form (féar) and the contracted one (fjár) would be metrical, 

33 Ed. and trans. Margaret Clunies Ross (SkP 5: 315).
34 Ed. and trans. Margaret Clunies Ross (SkP 5: 354).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


43Egill, Snorri and the Story of a Hiatus

producing, respectively, a C2 line (with féar resolved in position 2) and a 
C1 line (with two heavy lifts, the first one occupied by fjár). It has been 
observed, however, that C1 lines were mostly avoided in fornyrðislag and 
in the even lines of kviðuháttr, something which strengthens the case for 
the reconstruction of the hiatus forms current in the norm of historical 
Egill (Finnur Jónsson 1886–1888: 435; Þorgeir Sigurðsson 2019: 142–44; 
Haukur Þorgeirsson 2016a: 231–234; 2023: 706–707). It is, however, highly 
unlikely that this word still received a disyllabic pronunciation by Snorri’s 
time. The FGT suggests that a bi-positional scansion could be detected only 
in those cases in which the meter would, otherwise, be disrupted, and this is 
not the case here. One comforting detail may come from a marked similarity 
between Arinbjarnarkviða 17 and the Eiríkr stanza in Egils saga.

Arinbjarnarkviða 17 Egils saga, lv 28

Þat alls heri
at undri gefsk,
hvé urþjóð
auði gnœgir,
en Grjótbjǫrn
of gœddan hefr
Freyr of Njǫrðr
at féar afli.

Svá skyldi goð gjalda,
gram reki bǫnd af lǫndum, 
reið sé rǫgn ok Óðinn,
rǫ́n míns féar hǫ́num; 
folkmýgi lát flýja, 
Freyr ok Njǫrðr, af jǫrðum,
leiðisk lofða stríði
landǫ́ss, þanns vé grandar.

In poetry, the collocation Freyr ok Njǫrðr is attested only in these two texts, 
as already pointed out by Magnus Olsen (1944: 182). Given Snorri’s tendency 
to use older poems as a model for pseudonymous creations, this parallel may 
instill some confidence in suggesting that Arinbjarnarkviða 17 was a model 
for lv 28.35 This hypothesis ishighly speculative, however, as there is no 
guarantee that the disyllabic pronunciation féar was known to Snorri and 
would be applied in this case. In order for Snorri to know that the word fjár 
could incur in the metrical license, he must have encountered a source in 
which the form needed to be scanned as unambiguously bi-positional.

35 There are other places, in Egill’s long poems, in which hiatus forms had to necessarily 
receive the bi-positional scansion, and in those instances, we can assume Snorri to have been 
aware of their oddity, as in, for instance, Arinbjarnarkviða st. 11, l. 3: kní.a fremstr (knjá fremstr 
would make a hypometrical odd line).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


44 Bianca Patria

2.4 A Strange Episode in Morkinskinna

In the extant skaldic corpus, we do find a stanza in which the word féar oc
curs in a metrically secured context, although the circumstances of its com
position are somewhat unclear. This is a stanza in fornyrðislag belonging to 
a þáttr contained in Morkinskinna as well as in Hulda-Hrokkinskinna (SkP 
2: 825; ÍF 24: 12–14; Mork: 283–284). From the Morkinskinna tradition, 
the þáttr is also at some point interpolated into the y-branch of the Heims­
kringla tradition (Louis-Jensen 1977: 37–39; 83). The stanza is part of the 
so-called Krákukarls þáttr (‘Story of the crow’s man’), a curious episode 
about a Norwegian landowner and his ability to understand the language of 
birds. The king is skeptical about the rumors regarding the bóndi and his 
supernatural skill and decides to test him. Without the man knowing, the 
king has his mare beheaded. The severed mare’s head is then wrapped in a 
cloth and hidden under the boat bench on which the unknowing owner is 
sitting. When three crows fly by the boat and start cawing, the man is asked 
to translate what they are saying. He answers with a stanza in fornyrðislag:

Segr vetrgǫmul, 	 veit ekki sú
ok tvévetr segr, 	 ‘trúik eigi at heldr’
en þrévetr segr, 	 ‘þykkira mér glíkligt’
kveðr mik róa 	 á merar hǫfði,
en þik, konungr, 	 þjóf míns féar!

‘The one-year-old [crow] says—she knows nothing—, and the two-year-old 
says—I don’t believe it either—, but the three-year-old says—it doesn’t seem 
likely to me—, she claims I’m rocking on a mare’s head, and that you, king, are 
the thief of my property!’36

The stolen fé is the landowner’s horse, victim of the king’s divination exper
iment, while, somewhat surprisingly, the king in question is Óláfr kyrri (r. 
1067–1093). Various editors have been puzzled by this identification, since, 
although the krákukarl is generously compensated in the end, the callousness 
of this king seemed incongruous with what little we know about the peaceful 
Óláfr kyrri. For this reason, the episode has been suspected to be the fruit 
of a later interpolation (Mork: 34). Other attempts to make sense of the 
story connected it to other, more spirited kings, such as Haraldr harðráði 
(ÍF 24: 12; Mork: 447), or Óláfr Tryggvason, the latter being particularly 
interested in bird divination, according to medieval sources (SkP 2: 825). 

36 Lausavísur from Óláfs saga kyrra 2, ed. and trans. by Kari E. Gade (SkP 2: 825).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


45Egill, Snorri and the Story of a Hiatus

Not too much weight should be attached to Óláfr’s nickname, however, and 
his peaceful reign has probably little to say about his propensity towards 
animal cruelty.

Morkinskinna is the earliest Icelandic synoptic work about Norwegian 
kings and its composition is dated to the period 1217–1220 (Mork: 66–
67). That of its oral or written sources is a complex and debated question, 
especially for what concerns the many þættir (Andersson 1985: 218–219; 
Mork: 57–58). Jonna Louis-Jensen tended to regard the krákukarl þáttr, as 
well as others, as unlikely to belong to the lost original redaction, referred 
to as Ældste Morkinskinna (1977: 39; 69). However, the rich anecdotal 
material is today generally regarded as integral to the original composition 
(Mork: 13–14, 22–24). About this þáttr in particular, Finnur Jónsson 
limited himself to remark: “ældre kilde ukendt” (Finnur Jónsson 1932: xxv) 
and, indeed, the metrically secured hiatus form indicates that the stanza in 
question is relatively old, composed before c. 1150. Unlike the C-lines of 
Sonatorrek and Arinbjarnarkviða, the one here is a fornyrðislag A2k verse, 
and the contracted form fjár would result in a hypometrical line of three 
positions. Both the author of Fagrskinna and Snorri knew Morkinskinna and 
used it as a source, although they deliberately omitted most of its anecdotical 
content and many of its poetic quotations, especially those in the simpler 
eddic meters (Mork: 25). The fact that Snorri had access to a copy of 
Morkinskinna when composing Heimskringla is beyond doubt (Mork: 68), 
but we are not sure whether he had access to it when he composed Egils 
saga, and, above all, we do not know if that copy contained the krákukarls 
þáttr (Mork: 34). Certainly, the hiatus form occurs in a line (þjóf míns féar) 
that recalls the one in Egill’s lv 28 (rǫ́n míns féar hǫ́num) both in wording 
and metrical type (A2k).

There are also some interesting similarities in the plot of the episodes 
described in the Morkinskinna þáttr and in Egils saga. In both, a Norwegian 
king is accused of stealing the property of a free landowner: the lines en þik, 
konungr, þjóf míns féar and rǫ́n míns féar hǫ́num basically express the same 
concept (hǫ́num referring to king Eiríkr, in Egill’s stanza). In both episodes, 
a horse head is involved in some kind of magical practice. In Egils saga, a 
horse head is notoriously mounted on the níðstǫng with which Egill curses 
Eiríkr and Gunnhildr before leaving Norway (ÍF 2: 171).37 In this context, 
the function of the horse head seems to be suggestively connected to pagan 
practices and to the cursing ritual, alongside the inscription of runes on the 

37 The description of the níðstǫng ritual has a close parallel in Heimskringla (ÍF 26: 270–271).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


46 Bianca Patria

níðstǫng and the recitation of spells. Thus, the similarity between the lines 
þjóf míns féar and rǫ́n míns féar, the context of a Norwegian king behaving 
abusively towards a free landowner and the detail of the severed horse head 
might indicate that there was an intertextual contact between Egils saga and 
the Morkinskinna þáttr. Admittedly, given the dubious context of provenance 
of the latter, the direction of the loan might be argued. However, the 
metrically secured hiatus form indicates clearly that the krákukarl stanza 
is old, and, whatever its original context, the stanza implies some kind of 
accompanying narrative frame. Thus, irrespective of what we think about 
Óláfr kyrri’s propensity to decapitate horses, the material is probably old, 
and it is plausible that knowledge thereof was widespread in the Icelandic 
intellectual context that produced Morkinskinna. My suggestion is that 
Snorri knew the þáttr, or at least the fornyrðislag stanza contained in it, 
and that he used the portion of the line containing the phrase míns féar as 
a model for his line in Egils saga. He substituted the noun þjófr ‘thief ’ with 
an analogous concept (rán ‘theft’) and added a trochaic cadence (hánum) to 
complete the dróttkvætt line. The four required positions of the fornyrðislag 
line in the krákukarl stanza informed him about the fact that the genitive 
form of fé “could” (in fact, had to) occupy not one, but two metrical positions.

Now, in my opinion, two possible scenarios are imaginable for how Snorri 
understood this phenomenon. The first one is that Snorri applied a disyllabic 
scansion of the kind prescribed in the FGT, with a “splitting” of the syllable 
into two: fé.ar or fí.ar. This possibility, that I consider less likely, depends 
on the condition that Snorri had access to the FGT and/or that he came into 
contact with “poetry experts” who prescribed the retainment of the disyllabic 
pronunciation. It might be useful here to recall the situation outlined by the 
First Grammarian: he claimed that he was aware of the pronunciation é.arn 
for having heard it from skýnsamir menn and he reminds his readers that 
one should always rely on the skalds’ authority for all matters concerning 
language. These remarks suggest that the skalds he refers to engaged in 
a careful, faithful memorization of the poems, this being the technical 
requirement for their professional activity, which is compared to that of 
craftsmen and law experts. Had such a careful pronunciation been cultivated 
all the way into the thirteenth century, the archaic form might possibly 
have reached Snorri’s ears as well: only in that case would he have been 
able to retrieve a “splitted” pronunciation fé.ar. It should be born in mind, 
however, that the First Grammarian writes around the mid-twelfth century, 
when the contraction of hiatus forms was still a recent phenomenon. In his 
childhood, for instance, the grammarian might have met people who still 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


47Egill, Snorri and the Story of a Hiatus

had the uncontracted pronunciation in their spoken norm. For the disyllabic 
pronunciation to survive for one more century, down to Snorri’s times, we 
must postulate a process of extremely careful memorization, akin to the one 
that, in Vedic hymns, enabled the pronunciation metri causa of Sievers’ law’s 
disyllabic sequences (e.g. tuvám after heavy syllable : tvám after light syllable) 
long after the alternation had ceased being productive in Classical Sanskrit 
(Sievers 1878: 129–130; Barber 2013: 25–27; 40). The Vedic situation differs 
from the skaldic one, however, for the significant distance between the 
reciters’ spoken language and the Vedic poetic idiolect, which already in the 
time of the hymns’ composition “was distinctly hieratic, archaizing, and so 
to some extent artificial” (Edgerton 1934: 241). Moreover, the reproduction 
of these liturgical texts was cultivated and guarded with a special degree of 
phonetic precision; under such conditions, the old pronunciation could be 
preserved in transmission and even become target of archaizing imitation 
(Jamison 1986: 164–165). By contrast, however carefully we might imagine 
skalds to have memorized ancient verse, evidence from hendingar and syllabic 
weight shows that, in composition, they tended to operate with their own 
living, spoken norm (Myrvoll 2019). 

For these reasons I am inclined to regard the second scenario as more 
likely, namely the one in which Snorri extended his own “slow syllable” 
explanation to this kind of hiatus forms too, irrespective of the different 
quality of the original vowels. Just like *Vindhlé.es, the form fjár would have 
received an extralong pronunciation, occupying two metrical positions: fjá.
ar. In this case, the operation at work is very similar to Homeric diectasis, a 
“metrical emendation” where the ruptured meter resulting from the histor
ical contraction of hiatus forms (ὁράoντες > ὁρῶντες; ὁράεις > ὁρᾶις) is 
repaired by stretching the contracted vowel (ὁρῶντες > ὁρόωντες; ὁρᾶις > 
ὁράαις), thus producing unetymological but prosodically optimal forms.

In either case, what is beyond doubt is Snorri’s interest for the phenome
non of hiatus and his careful study of ancient poems, both eddic and skaldic. 
These were then used as models in the production of his own verse, as illus
trated by Háttatal. Furthermore, Snorri was not the only learned author who 
made deliberate use of metrical licenses connected to original hiatus. Evidence 
of employment of hiatus forms as metrical variants is found in a poem dated 
to shortly before Snorri’s time: Merlínusspá, composed in kviðuháttr around 
c. 1200 by Gunnlaugr Leifsson, monk at Þingeyrar.38 Gunnlaugr apparently 

38 A similar alternation of contracted and non-contracted forms is found also in the poem 
Grípisspá, probably to be dated to the late twelfth century (Males, forthcoming).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


48 Bianca Patria

employs disyllabic (or, possibly, bi-positional) scansions of original hiatus 
forms in 3 occasions, only with the high-frequence verbs sé and séa (later sjá) 
and always in positions 3–4 of C lines:

GunnLeif Merl II  8.8:   en áðr sé.i
GunnLeif Merl II  37.6:   sem hann dauðr sé.i
GunnLeif Merl II 56.6:   en á hauðr sé.a

He also uses, however, the contracted forms of the same verbs when it is 
convenient:

GunnLeif Merl I 95.3:   hvé at spjǫllum sé
GunnLeif Merl I 95.7:   hverr fyrða sé

As in Snorri’s case, it is impossible to establish whether Gunnlaugr retained 
the archaic disyllabic pronunciation (sé.i and sé.a), or if he applied a “slow 
syllable” explanation (sé.e and sjá.a). Whatever the case, it seems that some 
form of metrical license was acknowledged as valid for these forms in 
specific metrical contexts. We can thus glimpse the traces of a (possibly 
uninterrupted) study of metrical licenses concerning the treatment of ancient 
hiatus forms as metrical allomorphs from the First Grammarian to Snorri.

3. Various Conclusions
3.1. Conclusions about the Eiríkr-Stanza

Linguistic evidence shows that at least the second helmingr of Egill’s lausa­
vísa 28 (for Eiríkr) was composed for the saga. The late features observed by 
Jón Helgason must be taken at face value: the form vé [l. 8] is unlikely to be 
an accusative plural and must in fact be a late dative form, with loss of the 
inflectional ending -i. The form flœja [l. 5] is fruit of an archaizing reading 
by Finnur Jónsson; manuscript evidence suggests that the original form 
was flýja, which would have rhymed with mýgir if the stanza was composed 
after c. 1200. In addition, some peculiar traits of the stanza, namely the de
scription of Eiríkr blóðøx as a temple-destroyer and the self-fulfilling curse 
addressing several pagan gods appear as fruit of the taste of an antiquarian 
author, one especially well-acquainted with late tenth-century skaldic poetry 
and invested in the literary representation of pre-Christian beliefs.

The first helmingr, however, presents a difficult situation, since the hiatus 
form féar is usually taken as diagnostic of a date of composition prior to c. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


49Egill, Snorri and the Story of a Hiatus

1150. The present article has proposed that Snorri reproduced the form 
féar (or, possibly, fjá.ar) following the model provided by the fornyrðislag 
stanza transmitted in a þáttr in Morkinskinna. As already pointed out, the 
employment of echoes from other poems is a characteristic of Pseudo-Egill, 
while that of appropriating other poets’ lines is a poetic license allowed by 
Snorri in Háttatal, as long as the loan amounts to ‘one line or less’ (Faulkes 
2007: 8). In this paper, the parallels in Tab. 3 were detected.

3.2. Conclusions about Hiatus as a Dating Criterion
If correct, the hypothesis exposed here may potentially have serious impli
cations for the employment of hiatus forms as a dating criterion in drótt­
kvætt poetry. These are considered among the strongest diagnostic signs of 
early composition (Myrvoll 2014: 309–329; 2025: xcviii–xcix), but if learned 
authors could reproduce them at will, the usefulness of this criterion is 
severely curtailed. All is not lost, however. First of all, it seems that only 
a few poets, and specifically Snorri, devoted time and efforts to the exper
imental reproduction of “ex-hiatuses”. As observed by Gade (2001: 53), 
Snorri is the only one who tried to approximate rare hiatus forms, not 
limited to few conventional words (e.g. the frequent verbs sjá and sé) or to 
analogically restored inflectional endings (e.g. blá-um). In theory, the stanza 
in Háttatal might have provided a model for later reproductions of this 
feature, but the “slow-syllable” license is treated there not unlike the several 
other metrical curiosities contained in the clavis metrica and, in praxis, the 
influence it exerted on later poets remains arguable. 

Most important, however, is to consider that, as argued again by Gade, 
“although Snorri recognized the feature as a poetic license, he did not make 

Egils saga lv 28 Model line source

Svá skyldi goð gjalda,
gram reki bǫnd af lǫndum, nú rekið gand of landi Hildr Lv 1.2 (SkP 1: 139)
reið sé rǫgn ok Óðinn,
rǫ́n míns féar hǫ́num; þjóf míns féar Anon (Ólkyrr) 2.8 (SkP 2: 825)
folkmýgi lát flýja
Freyr ok Njǫrðr, af jǫrðum, Freyr ok Njǫrðr Egill Arkv 17.7 (SkP 5: 354)
leiðisk lofða stríði
landǫ́ss, þanns vé grandar. landrekstr, bili grandat

landalfr […]
Egill Lv 22.8 
Egill Lv 22.2 (SkP 5: 224)

Tab. 3. The Eirík Stanza and its Model Lines

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


50 Bianca Patria

any connection between such words and archaic practice” (2001: 52). This 
is a crucial point. Like the First Grammarian and Óláfr hvítaskáld, Snorri 
did not realize that such metrical oddities were the product of an older 
linguistic stage, as proved by his use of the “wrong” form Vindhlés. In the 
case examined above, for instance, it was probably the wish to follow the 
model line (þjóf míns féar) that caused Snorri to adopt the disyllabic scansion 
of fjár, rather than the will to consciously reproduce an “archaic” form. 
Unlike other features, such as the expletive particle of/um (Gade 2001: 
59–61; Males 2011), we have no reason to believe that medieval scholars 
perceived the “slow syllables” as connected to the poems’ age and that they 
would thus employ them in deliberate archaizing designs. In Háttatal, the 
slow syllables are treated together with the quick syllables (samstǫfur skjótar), 
under the first metrical license, which is that of “prolonging or shortening 
the correct pronunciation of a sentence”.39 The “quick syllables” are exem
plified with dróttkvætt lines showcasing examples of resolution, neutrali
zation and elision (SkP 3, 1112), a technique that is paralleled in two prob
ably spurious stanzas of Egils saga (lv 7 and 14; Patria 2024: 178–180). While 
the slow syllables derive from hiatus contraction, the quick-syllable lines 
have no diachronic dimension, being simply experimental products of the 
rhythmical possibilities always allowed by dróttkvætt meter. Snorri probably 
conceived the two phenomena as perfectly equivalent and employed them 
in the composition of pseudonymous verse in Egils saga without a conscious 
archaizing design.

In general, to come back to the methodological question raised by 
Clunies Ross and posed at the beginning of this article, if a stanza presents 
both late and archaic features, logic suggests that late features should be 
accorded more weight. While later developments could not be anticipated by 
old poets, it is not only conceivable, but indeed expected that archaic forms 
would be consciously reproduced by later poets. However, the question of 
medieval authors’ ability to archaize cannot be taken for granted –– as has 
too often been the case in the past –– and should rather be empirically 
established and tested (Haukur Þorgeirsson 2016b). Crucially, archaic forms 
obscured by language change were not fully comprehended by medieval 
scholars, thus not retrievable, and often not even recognized as such. 
And yet, even if Snorri did not attribute to the slow syllables any historical 
connotation, his tendency to lift lines from old poems as models for his 

39 Það er leyfi háttanna at hafa samstǫfur seinar eða skjótar, svá at dragisk fram eða aptr ór réttri 
tǫlu setningar (Faulkes 2007: 7).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


51Egill, Snorri and the Story of a Hiatus

forgeries may still undermine the diagnostic effectiveness of hiatus, as the 
case of the Eiríkr-stanza shows. It is thus necessary to raise the question of 
the strength of this criterion, at least when it comes to the verse in Egils 
saga. In this respect, it is important to bear in mind that this case study 
represents the exception, rather than the rule. As this lengthy and, at times, 
exacting discussion shows, the one attempted here is not the most econom
ical explanation for the occurrence of a hiatus in verse. Thus, in absence 
of strong contradictory evidence, a hiatus form should normally be taken 
at face value, possibly with just a little extra caution in the case of Egill’s 
poetry, because of the special profile of Snorri as a clever archaizer often 
“recycling” old lines. 

3.3. Conclusions about the Verse in Egils saga
Turning to the question of Egill’s poetry more generally, I wish to address 
a sensible objection raised by one of my peer-reviewers. Of course, the 
“hiatus” separating the historical Egill from Snorri was filled, in fact, by 
several individuals, who were responsible for the oral transmission of the 
verse associated with the tenth-century skald and the accompanying stories. 
By reducing the analysis to dynamics that oppose two well-acknowledged 
authorial personalities, such as Egill and Snorri, are we oversimplifying a 
more nuanced situation? Do we not incur in the risk of downplaying the role 
of these storytellers, who might have been responsible for modifications to 
the verse itself, thus contributing to the shaping of the stratified literary work 
that is Egils saga? To some extent, this risk is unavoidable, as we are unlikely 
to ever disentangle the saga author’s own voice from that of the anonymous 
storytellers who preceded him. Nonetheless, Egils saga puts us in the privi
leged situation of being able to compare both the saga’s prose and poetry with 
other texts presumably composed by the same author, allowing us to subject 
even the assumption of Snorri’s authorship to some degree of scrutiny. In 
the course of this argumentation, several contacts have emerged between the 
possibly spurious verse in Egils saga and various works attributed to Snorri:

1.	A line of the Eiríkr-stanza has a parallel in a lausavísa attributed to 
Hildr Hrólfsdóttir nefju quoted by Snorri both in the Separate Saga 
and in Heimskringla (SkP 1: 139). 

2.	Stanza 59 in Egils saga (Esa Friðgeiri fœri, SkP 5: 272-273) contains a 
description of the berserkr Ljótr biting his shield-rim, that is paralleled 
in Ynglingasaga (ÍF 26: 17). 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


52 Bianca Patria

3.	The description of Egill’s níðstǫng and the invocation of the land­
vættir –– supported by the content of st 28 –– has a close parallel in 
Heimskringla (ÍF 26: 270–271). 

4.	The form vé in the last line of lausavísa 28 confirms that the original 
dative vé.i was not reconstructed by analogy by Snorri, matching his 
failed understanding of Vindhlé-i* in Háttatal 7. 

Moreover, a number of metrical phenomena described by Snorri in Háttatal 
find a counterpart in the stanzas of Pseudo-Egill: 

5.	The first metrical license, that is to use “slow or quick syllables” (Hátt, 
7, 8; Eg lv 7, 14, 20).

6.	The “third license” that is to have aðalhending in odd lines (Eg lv 10, 
20). 

7.	The “eighth license”, that is to borrow one line or less from other 
skalds (Faulkes 2007: 8; Eg lv 10). 

In isolation, none of these observations would constitute evidence of Snorri’s 
composition of the verse in Egils saga; when taken cumulatively, however, 
their case is rather compelling, especially in light of the various, indepen
dent arguments claiming his authorship of the saga. Ultimately, whereas the 
stories that accompanied the transmission of poetry associated with Egill 
might well have formed during the timespan dividing Egill from Snorri, 
making it virtually impossible to establish how much Snorri owes to oral 
tradition on that front, the spurious verse is much more likely to have been 
produced by him at the time of the elaboration of the written saga.40 In ab
sence of conflicting evidence, this is simply the most economical hypothesis, 
which agrees with what we know about the general development of liter
ary conventions in saga prosimetra in the twelfth and thirteenth centuries 
(Patria and Jørgensen forthcoming; Myrvoll forthcoming).

A final question to raise is whether the pseudonymous poetry in Egils 
saga preceded or followed the composition of Háttatal, constituting a test 
ground for Snorri’s poetic experiments or, rather, an application of his own 
prescriptions. Further research in this area is needed and I believe Háttatal 
might provide useful tools for future analyses of Pseudo-Egill’s verse.

40 Let us bear in mind, for instance, that linguistic dating provides not only ante-quem but also 
post-quem criteria, and a stanza like the Eiríkr-one above is unlikely to have been composed 
earlier than c. 1200, based on the likely merger of palatal /gi/ and /j/ suggested by the rhyme 
in the line folkmýgi lát flýja.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


53Egill, Snorri and the Story of a Hiatus

Bibliography 
AEW = de Vries, Jan, 1952: Altnordisches Etymologisches Wörterbuch, 2nd ed. Leiden: 

Brill.
Bagge, Sverre, 2004: ‘A Hero between Paganism and Christianity. Håkon the Good 

in Memory and History’. In: K. Hoff, S. Kramarz-Bein et al. (eds), Poetik und 
Gedächtnis. Festschrift für Heiko Uecker zum 65. Geburtstag. Beiträge zur Skandi­
navistik 17: 185–210.

Barber, Peter, 2013: Sievers’ Law and the History of Semivowel Syllabicity in Indo-
European and Ancient Greek. Oxford: Oxford Academic. 

Bjarni Einarsson, 1992: ‘Skáldið í Reykjaholti’. In: Finn Hødnebø et al. (eds), 
Eyvindarbók. Festskrift til Eyvind Fjeld Halvorsen, 34–40. Oslo: Drammen grafisk.

Bjorvand, Harald and Lindeman, Fredrik Otto (eds), 2019: Våre arveord. Etymologisk 
ordbok. 3e utg. Oslo: Novus forlag.

Björn Magnússon Ólsen (ed.), 1884: Den tredje og fjærde grammatiske afhandling i 
Snorres Edda. København: Knudtzons.
, — 1903: ‘Til versene i Egils saga’. Arkiv för Nordisk Filologi 19: 99–133.
, — 1904: ‘Landnáma og Egils saga’. Aarbøger for nordisk Oldkyndighed og Historie 
19: 167–247. 
, — 1905: ‘Er Snorri Sturluson höfundur Egilssögu?’. Skírnir 79: 363–368.

Clunies Ross, Margaret, 2022: Poetry in Sagas of Icelanders. Cambridge: Cambridge 
University Press.

CPB = Gudbrand Vigfusson and Powell, Y. F. (eds), 1883: Corpus Poeticum Boreale. 
The poetry of the old northern tongue from the earliest times to the thirteenth century. 
Oxford: Clarendon.

Edgerton, Franklin, 1934: ‘Sievers’s Law and IE. Weak-Grade Vocalism’. Language 
10: 235–265.

Faulkes, Anthony (ed.), 1998: Snorri Sturluson. Edda. Skáldskaparmál. 2 vols. 
London: Viking Society for Northern Research.

— (ed.), 2007: Snorri Sturluson. Edda. Háttatal. 2nd ed. London: Viking Society 
for Northern Research.

Finnur Jónsson, 1884: Kritiske studier over en del af de ældste norske og islandske 
skjaldekvad. København: Gyldendal.

— (ed.), 1886–1888: Egils saga Skalla-Grímssonar tilligemed Egils större kvad. 
København.
, — 1901: Det norsk-islandske skjaldesprog omtr. 800-1300. København: S. L. Møllers.
, — 1912: ‘Sagaernes lausavísur’. Aarbøger for Nordisk Oldkyndighed og Historie: 1–57.

— (ed.), 1932: Morkinskinna. København: Jørgensen & Co.
Fulk, Robert D., 1996: ‘Inductive methods in the textual criticism of Old English 

verse’. Medievalia et Humanistica 23: 1–24.
, — 2003: ‘On Argumentation in Old English Philology, with Particular Reference 
to the Editing and Dating of Beowulf ’. Anglo-Saxon England 32: 1–26.

Gade, Kari Ellen, 2001: ‘The Dating and Attributions of Verses in the Skald Sagas’. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


54 Bianca Patria

In: Russell Poole (ed.), Skaldsagas. Text, Vocation, and Desire in the Icelandic Sagas 
of Poets, 50–74. Berlin: De Gruyter. 

Guðrún Nordal, 2015: ‘Ars metrica and the Composition of Egil’s Saga’. In: Laurence 
de Looze et al. (eds), Egil, the Viking Poet: New Approaches to Egil’s Saga, 40–54. 
Toronto: University of Toronto Press. 

Hallberg, Peter, 1962: Snorri Sturluson och Egils saga Skallagrímssonar. Ett försök till 
språklig författarbestämning. Studia Islandica 20. Reykjavík: Prentsmiðjan Leiftur.

Haraldur Bernharðsson, 2006: ‘Göróttur er drykkurinn. Fornmálsorð í nútíma
búningi’. Gripla 17: 37–73.
, — 2016: Icelandic. A historical linguistic companion. 5th ed. Reykjavík: Háskóla 
prent.

Haukur Þorgeirsson, 2013: Hljóðkerfi og bragkerfi. Stoðhljóð, tónkvæði og önnur 
úrlausnarefni í íslenskri bragsögu ásamt útgáfu á Rímum af Ormari Fraðmarssyni. 
Doktorsritgerð við Háskóla Íslands. Reykjavík: Hugvísindastofnun.
, — 2014: ‘Snorri versus the Copyist. An Investigation of a Stylistic Trait in the 
Manuscript Traditions of Egils Saga, Heimskringla and the Prose Edda’. Saga-Book 
38: 61–74. 
, — 2018: ‘How Similar are Heimskringla and Egils saga? An Application of Burrow’s 
Delta to Icelandic Texts’. European Journal of Scandinavian Studies 48: 1–18.
, — 2016a: ‘Hnútasvipa Sievers prófessors’. Són 14: 117–147.
, — 2016b: ‘The dating of Eddic poetry – evidence from alliteration’. In: Kristján 
Árnason et al. (eds), Approaches to Nordic and Germanic Poetry, 33–62. Reykjavík: 
University of Iceland Press. 
, — 2023: ‘The Name of Thor and the Transmission of Old Norse Poetry’. Neo­
philologus 107: 701–713.

Hreinn Benediktsson, 1963: ‘Phonemic Neutralization and Inaccurate Rhymes’. 
Acta philologica Scandinavica 26: 1–18. Reprinted in: Guðrún Þórhallsdóttir et al. 
(eds), Linguistic Studies, Historical and Comparative, 92–104. Reykjavík: Institute 
of Linguistics. 

— (ed. and trans.), 1972: The First Grammatical Treatise. Reykjavík: Institute of 
Linguistics.

ÍF 1 = Jakob Benediktsson (ed.), 1986: Íslendingabók. Landnámabók. Reykjavík: Hið 
íslenzka fornritafélag.

ÍF 2 = Sigurður Nordal (ed.), 1933: Egils saga Skallagrímssonar. Reykjavík: Hið 
íslenzka fornritafélag.

ÍF 23–24 = Ármann Jakobsson and Þórður Ingi Guðjónsson (eds), 2009: Morkin­
skinna. 2 vols. Reykjavík: Hið íslenzka fornritafélag.

ÍF 26–28 = Bjarni Aðalbjarnarson (ed.), 1941–1951: Heimskringla. 3 vols. Reykjavík: 
Hið íslenzka fornritafélag.

ÍF 34 = Finnbogi Guðmundsson (ed.), 1965: Orkneyinga saga. Reykjavík: Hið 
íslenzka fornritafélag.

Jamison, Stephanie W., 1986: ‘Brāhmaṇa syllable counting, Vedic tvác ‘skin’, and the 
sanskrit expression for the canonical creature’. Indo-Iranian Journal 29: 161–181.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


55Egill, Snorri and the Story of a Hiatus

Jón Axel Harðarson, 2007: ‘Forsaga og þróun orðmynda eins og hagi, segja og lægja 
í íslenzku’. Íslenskt mál og almenn málfræði 29: 67–98.
, — 2011: Um orðið járn í fornnorrænu og forsögu þess. Orð og tunga 13: 93–121.

Jón Helgason, 1969: ‘Höfuðlausnarhjal’. In: Bjarni Guðnason et al. (eds), Einarsbók: 
Afmæliskveðja til Einars Ól. Sveinssonar 12. desember 1969, 156–76. Reykjavík: 
Nokkrir vinir.

Jónas Kristjánsson, 1977: ‘Egilssaga og konungasögur’. In: Einar G. Pétursson and 
Jónas Kristjánsson (eds), Sjötíu ritgerðir helgaðar Jakobi Benediktssyni, 2 vols. 
Reykjavík: Stofnun Árna Magnússonar, II, 449–472.
, — 1990: ‘Var Snorri Sturluson upphafsmaður íslendingasagna?’. Andvari 115: 85–
105.
, — 2006: ‘Kveðskapur Egils Skallagrímssonar’. Gripla XVII: 7–35.

Kolbrún Haraldsdóttir, 1991: ‘Hvenær var Egils saga rituð?’. In: Gunnar Karlsson and 
Helgi Þorláksson (eds), Yfir Íslandsála: Afmælisrit til heiðurs Magnúsi Stefánssyni 
sextugum, 25. desember 1991, 131–145. Reykjavík: Sögufræðslusjóður.

Kuhn, Hans, 1983: Das Dróttkvætt. Heidelberg: Carl Winter.
Lander, Eric T., 2024: ‘Verbal hyperbaton in the Viking Age runic inscriptions’. 

Scripta Islandica 75: 5–38.
Louis-Jensen, Jonna, 1977: Kongesagastudier: Kompilationen Hulda-Hrokkinskinna. 

København: Reitzels.
LP1 = Sveinbjörn Egilsson (ed.), 1860: Lexicon poeticum antiquæ linguæ septentrio­

nalis. København: Qvist & Comp.
LP2 = Sveinbjörn Egilsson and Finnur Jónsson (eds), 1931: Lexicon poeticum 

antiquæ linguæ septentrionalis. Ordbog over det norsk-islandske skjaldesprog, 2 udg. 
København: Atlas.

Males, Mikael, 2011: ’Egill och Kormákr – tradering och nydiktning’. Maal og 
Minne: 115–146.
, — 2020: The Poetic Genesis of Old Icelandic Literature. Berlin: De Gruyter.
, — 2024a: ‘Approaches to Dating the Poetry in the Sagas of Icelanders’. Scripta 
Islandica 74: 81–102. DOI: 10.33063/diva-524128 
, — 2024b: ‘Prenominal of/um(b) in Old Norse Poetry as a Dating Criterion’. Journal 
of English and Germanic Philology 124: 1–27.
, — forthcoming: ‘Old Norse Scribes and Hiatus Forms’, SELIM.

Mork = Andersson, Theodore M. and Gade, Kari Ellen (eds), 2012: Morkinskinna: 
The Earliest Icelandic Chronicle of the Norwegian Kings (1030–1157). Ithaca NY: 
Cornell University Press.

Myrvoll, Klaus Johan, 2009: Samstöfur seinar eða skjótar. Ein etterrøknad av trykk- og 
kvantitetstilhøve i skaldeversemålet dróttkvætt, Master’s thesis, Universitetet i Oslo.
, — 2014: Kronologi i skaldekvæde. Distribusjon av metriske og språklege drag i høve til 
tradisjonell datering og attribuering. Unpublished PhD-Diss, Universitetet i Oslo.
, — 2020: ‘The Authenticity of Gísli’s Verse’, Journal of English and Germanic Philol­
ogy 119: 220–257.
, — 2025: ‘General Introduction. Dating and Authenticity’ in Margaret Clunies 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


56 Bianca Patria

Ross, † Kari Ellen Gade and Tarrin Wills (eds), Skaldic Poetry of the Scandinavian 
Middle Ages 5. Poetry in Sagas of Icelanders. Turnhout: Brepols, vol. I, xcvi–cvii.
, — forthcoming: ‘Dating and Authenticity in the Sagas of Icelanders’. In: Patria, 
Bianca and Jørgensen, Jon Gunnar (eds), From Poetry to Saga. The Development 
of Old Norse Prosimetrum. Turnhout: Brepols.

Noreen, Adolf, 1923: Altisländische und altnorwegische Grammatik unter Berücksich­
tigung des Urnordischen. 3. vollständig umgearbeitete aufl. Halle: Max Niemeyer.

Nygaard, Simon, 2022: ‘Beyond ‘ása ok álfa’’. RvT 74: 289–316.
Olsen, Magnus, 1944: ‘Egils viser om Eirik blodøks og dronning Gunnhild’. Maal 

og Minne: 180–200.
Patria, Bianca and Jørgensen, Jon Gunnar (eds), forthcoming: From Poetry to Saga. 

The Development of Old Norse Prosimetrum. Turnhout: Brepols.
Patria, Bianca, 2024: ‘Pseudo-Egill, the Víkingr-Poet’. Gripla XXXV: 161–211.
Sievers, Eduard, 1878: ‘Zur Accent- und Lautlehre der germanischen Sprachen’. 

Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 5: 63–163.
Simek, Rudolf (ed.), 1993: Dictionary of Northern Mythology, trans. by Angela Hall. 

D.S. Cambridge: Boydell & Brewer.
Skjald = Finnur Jónsson (ed.), 1912–1915: Den norsk-islandske skjaldedigtning. Vols 

A I–II, B I–II. København: Gyldendal.
SkP = Clunies Ross, Margaret et al. (eds), 2007–: Skaldic Poetry of the Scandinavian 

Middle Ages. Vols I, II, III, V, VII, VIII. Turnhout: Brepols.
Tarsi, Matteo, 2025: Fornisländska. Språk och texter. Med ett kapittel om syntax av 

Eric T. Lander. Uppsala: Uppsala Universitet.
Torfi H. Tulinius, 2014: The Enigma of Egill. The Saga, the Viking Poet, and Snorri 

Sturluson. Islandica LVII. Ithaca NY: Cornell University Press.
, — 2018: ‘The Social Conditions for Literary Practice in Snorri’s Lifetime’. In: 
Guðrún Sveinbjarnardóttir and Helgi Þorláksson (eds), Snorri Sturluson and 
Reykholt. The Author and Magnate, his Life, Works and Environment at Reykholt 
in Iceland. Copenhagen: Museum Tusculanum Press.

Vésteinn Ólason, 1968: ‘Er Snorri höfundur Egils sögu?’. Skírnir 142: 48–67.
Wieselgren, Per, 1927: Författerskapet til Eigla. Akademisk avhandling. Lund.
Þorgeir Sigurðsson, 2019: ‘The Unreadable Poem of Arinbjǫrn: Preservation, 

Meter and Restored Text’. Unpublished PhD-Diss, Reykjavík.  
, — 2023: ‘How inaccurate rhymes reveal Old Norse vowel phonemes’. Maal og 
Minne 115/1: 185–203. 

Summary 
This article addresses the question of the authorship of a couple of stanzas (lausa­
vísur 28 and 29) attributed to Egill Skalla-Grímsson in the eponymous saga (ÍF 2: 
163–165). The stanzas contain two invectives addressed at Eiríkr blóðøx and Queen 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281


57Egill, Snorri and the Story of a Hiatus

Gunnhildr, share several verbal echoes and seem to constitute a conceptual pair. 
Unlike the one focusing on Gunnhildr, the stanza for Eiríkr contains linguistic 
features not compatible with a tenth century dating and seems a probable product 
of the saga author. Alongside the late ones, however, the stanza contains a seemingly 
archaic feature, thus presenting a methodologically challenging case. The presence 
of the hiatus form féar (gen. of fé, contracted to fjár after ca. 1150) calls into question 
the ability of Icelandic medieval scholars, and of Snorri Sturluson in particular, to 
deliberately reproduce linguistic archaisms, as well as the feasibility of using hiatus 
forms as a dating criterion for Old Norse verse.

Keywords: dróttkvætt, linguistic dating, hiatus, Egils saga, Snorri Sturluson, diektasis

Bianca Patria
Universitetet i Oslo 
Institutt for Lingvistiske og Nordiske Studier
ORCID-iD 0009-0002-0658-6033

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

https://doi.org/10.63092/scis.76.60281




Skriða og skryðja og nogle andre 
jordskredsverber i færøsk

JÓGVAN í LON JACOBSEN

Abstract

I artiklen drøftes verbformen skryðja ’styrte ned, rulle ned (om bjerg- eller 
jordskred)’. Ordet er interessant både ortografisk og semantisk. I ord

bogen til Færøsk Anthologi (Hammershaimb 1891) staves ordet skryðja, mens 
det i Lexicon Færoense (Grundtvig & Bloch 1877–1888) staves skriða. Den 
ortografiske usikkerhed skyldes, at langt y og i er faldet sammen til [iː] i 
færøsk. Ordet er også interessant, fordi det i 1961-udgaven af Færøsk-dansk 
ordbog (Jacobsen & Matras 1961) fik en ny delbetydning, ’skryde, prale’, 
som sidenhen er trukket tilbage, fordi det var en fejl. Desuden berøres kort 
det faktum, at den ældste færøske ordbog (Svabos Dictionarium Færoense) 
kun opfører jordskredsbetydningen af skryðja, mens yngre ordbøger også 
har betydningen ’male groft (på en kværn)’ (Poulsen & al. 1998; Hansen og 
Joensen 2010). Det skyldes antagelig en fejl hos Svabo. Foruden formerne 
skriða og skryðja, som er artiklens hovedtema, vil tre norrøne verber med 
samme betydning blive omtalt, ryðja ’glide (ned), falde’, skríða ’skride, glide’ 
(Hansen & Joensen 2010) og hrynja ’rynje, falle, styrte, ramle ned’ (https://
old-norwegian-dictionary.vercel.app/word/hrynja). Det sidste af disse, 
hrynja, eksisterer ikke i moderne færøsk1, men er belagt i nabosprogene. I 
artiklen anføres argumenter for, at ordet skryðja bør staves skriða.

Alternationen skr- og kr-/r- i ordene skryðja og ryðja kan forklares som 
s-mobile, som betyder, at en rod med r- i forlyd kan producere en ekspressiv 
form med skr-.

1 I færøsk ville formen have været *rynja. 

Jacobsen, Jógvan í Lon. 2025. Skriða og skryðja og nogle andre jordskredsverber i færøsk. 
Scripta Islandica 76: 59–71. https://doi.org/10.63092/scis.76.61011

ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

© Jógvan í Lon Jacobsen (CC BY)

Jógvan í Lon Jacobsen
Skriða og skryðja
https://doi.org/10.63092/scis.76.61011

https://old-norwegian-dictionary.vercel.app/word/hrynja
https://old-norwegian-dictionary.vercel.app/word/hrynja
https://doi.org/10.63092/scis.76.61011
https://creativecommons.org/licenses/by/2.0/
https://doi.org/10.63092/scis.76.61011


60 Jógvan í Lon Jacobsen

1 Introduktion
Interessen for retskrivningen af skryðja/skriða stammer fra min tid som ord
bogsredaktør på Føroysk orðabók (Poulsen & al. 1998, se også ordbogspor
talen sprotin.fo). Den oprindelige idé med artiklen var kun at argumentere 
for, at verbet skryðja ’styrte ned, rulle ned’ burde staves skriða, især fordi det 
tilsvarende substantiv for fjeldskred, jordskred er skriða (Hansen & Joensen 
2010, se også Dansk-færøsk ordbog på sprotin.fo). Men i arbejdsprocessen 
blev jeg opmærksom på, at dels havde skryðja fået en ny delbetydning ’skryde, 
prale’ i Føroysk-donsk orðabók (Jacobsen & Matras 1961), som sidenhen er 
taget ud igen, dels at Svabo manglede male-groft-betydningen af skryðja, 
som højst sandsynligt beror på en fejl. Disse to emner berøres kort. Artiklen 
drøfter dels retskrivningen af verbet skryðja, dels hvorfor den forkerte del
betydning af skryðja ’skryde, prale’ i det hele taget kunne ske. Desuden om
tales tre jordskredsverber, ryðja ’glide (ned), falde’, skríða ’skride, glide’ og 
hrynja ’rynje, falle, styrte, ramle ned’. Den forkerte delbetydning ’skryde, 
prale’ skyldes angiveligt sammenblanding af to ord, skryðja [skriːja] ’styrte 
ned, rulle ned’ og skrýða [skrʊiːja] ’pryde, smykke’. 

1.1 Skryðja eller skriða?
Skriftformen skryðja forekommer første gang i ordbogen til Færøsk Anthologi 
bd. II2 (Hammershaimb 1891). Før den tid blev ordet skrevet skriða, f. eks i 
Grundtvig og Blochs Lexicon Færoense3, som indeholder Svabos og Mohrs ord
samlinger, som sidenhen blev udgivet med titlen Dictionarium Færoense (Matras 
1966). Lexicon Færoense indeholder også ordstof fra gamle færøske kvad. 

Ordet skryðja findes hverken i norrønt eller i andre nordiske sprog, hvilket 
gør det svært at opspore dets aner. Der er ganske vist eksempler på gamle 
færøske ord uden kognater i nabosprogene og i norrønt, f.eks. skotbrá ’kort 
tid’ (Jacobsen 2024) og tamarhald ’kontrol’ (Jacobsen 2023). Årsagen til 
ændringen i retskrivningen fra skriða til skryðja kan være itakismen. Ordene 
skriða og skryðja har samme udtale, nemlig [skriːja], idet i og y er faldet 
sammen til [iː], og ð er faldet bort i udtalen og erstattet af j i hiatus; skryðja 
har j i forvejen og får derfor ikke et ekstra j i hiatus. Homofoni kan medføre 
ortografisk usikkerhed og kan være en kilde til fejlskrivning som i dette 

2 Redigeret af Jakob Jakobsen (1864–1918).
3  Svend Grundtvig (1824–1883) og Jørgen Bloch (1839–1910) uudgiven ordbog Lexicon 
Færoense (1877–1888). Ordbogen opbevares på det Kongelige Bibliotek i København.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61011

https://doi.org/10.63092/scis.76.61011


61Skriða og skryðja

tilfælde med skriða og skryðja. Formerne skriða og skryðja er eksempler på 
manglende overensstemmelse mellem skrift og udtale i færøsk på grund af 
den historiserende retskrivning4.

2 Ordbøgerne
2.1 Jens Chr. Svabo: Dictionarium Færoense (1770’erne)

Vi vil nu gennemgå nogle ordbøger for at se, hvordan de staver og definerer 
ordet [skriːja]. Den ældste færøske ordbog, Dictionarium Færoense, er skrevet 
af Jens Chr. Svabo (1746–1824) og Nicolai Mohr (1742–1790) (Matras 
1966). De ældste manuskripter af denne ordbog stammer fra 1770’erne. Her 
opføres ordet, som Svabo staver skriä5, med følgende mikrostruktur: 

skriä v.n., skruddi, skrudt [sic!]: s. nïur, skride ned fra hældende Stæder, de 
decliviori loco deferri. 

(Matras 1966: 754).

På Svabos tid fandtes der ingen færøsk standardretskrivning, så derfor skrev 
Svabo på dialekt. På det tidspunkt havde itakismen fundet sted, og udtalen 
af ordet har derfor været [skriːja] lige som i dag (om sammenfaldet af i/y se 
Petersen & Voeltzel 2025: 83, 85 og Matras 1981: 83). Svabo kan ikke hjælpe 
os med at afgøre, om retskrivningen bør være skriða eller skryðja, fordi han 
brugte en udtalenær retskrivning. Til gengæld får vi udtalen og betydningen 
af ordet samt et brugseksempel med dansk og latinsk oversættelse. Hos Svabo 
er der kun én betydning af skriä, nemlig jordskredsbetydningen ’skride ned 
fra hældende Stæder, de decliviori loco deferri’. Svabo skriver ikke j i hiatus; 
f.eks. skriver hann biä, tiä, siä (i normalortografi: biðja [biːja], tiga [tiːja], 
siga [siːja]). Svabo har ikke ’male-groft’-betydningen i Dictionarium, hvilket 
angiveligt skyldes en forglemmelse.

2.2 Svend Grundtvig og Jørgen Bloch:  
Lexicon Færoense (1877–1888)

I Lexicon Færoense er formen skryðja ikke med som lemma; derimod staver 
Grundtvig og Bloch dette ord skriða. De har to brugseksempler. Det første 

4 Om retskrivningen, se Lindqvist (2018), Vrieland (2023) og Matras (1951).
5 a med trema bruger Svabo, når han vil vise, at a er et fonem og ikke en del af en diftong.  

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61011

https://doi.org/10.63092/scis.76.61011


62 Jógvan í Lon Jacobsen

er ordforbindelsen skriða niður, som de oversætter til ’skride ned fra hældende 
steder, de decliviori loco deferri’. Dette er taget direkte fra Svabo (se oven
for). Det andet eksempel i Lexicon Færoense er med samme betydning: oman 
skruddu dalir og fjøll med kildehenvisning til Hammershaimbs opskrift af 
Jallgríms kvæði, vers 706). Dette eksempel gentages i Færøsk Anthologi et par 
år senere (se nedenfor). ’Male-groft’-betydningen findes altså ikke i Lexicon 
Færoense. Årsagen kan være, at Lexicon Færoense er baseret på Svabos ordbog, 
som ikke havde denne betydning med. Lexicon Færoense oplyser, at verbet 
skriða får vokalskifte og bøjes skruddi-skrudt [sic!]. Det er præcis det samme, 
som Svabo sagde hundrede år tidligere (endda med samme stavefejl skrudt 
for skrutt). Men så tilføjer Grundtvig og Bloch i en parentes, at den rigtige 
bøjning af skriða er skríddi-skrítt. Men her tager Grundtvig og Bloch fejl, 
fordi de blander to ord sammen. Det er vistnok verbet skrýða ’pryde, smykke’ 
med bøjningen skrýddi-skrýtt, som har viklet sig ind i skriða-bøjningen og 
som skaber forvirringen. Årsagen er formentlig, at í og ý er faldet sammen i 
udtalen til [ʊi]. Lexicon Færoense har ikke skríða (kun skriða) i betydningen 
’skride ned fra hældende steder’. Denne betydning af skríða finder vi eksempler 
på både i Føroysk orðabók (1998) og i Føroysk-donsk orðabók (2010) (se sprotin.
fo) under betydning 2 i begge ordbøger. Som vi kan se, hersker der stor 
usikkerhed om det ord, som vi i dag skriver skryðja, idet flere forskellige ord 
med lignende struktur og udtale sandsynligvis har viklet sig ind i hinanden. 

2.3 V. U. Hammershaimb: Færøsk Anthologi (1891)
Den næste ordbog i rækken er en færøsk-dansk ordbog, som udgør bind 2 i 
Færøsk Anthologi (Hammershaimb 1891). Ordbogen blev redigeret af Jakob 
Jakobsen, og her optræder formen skryðja for første gang. Denne form har 
erstattet skriða, som ikke er med i anthologiordbogen og heller ikke er 
opført i de efterfølgende ordbøger. Her må vi huske på, at både Lexicon 
Færoense og Færøsk Anthologi er blevet til, efter at færøsk fik sin endelige ret
skrivning i 1847. Skryðja har følgende definition i Færøsk Anthologi:

skryðja [skrīja] (skruddi), udso., male groft (knuse korn el. malt), kvørnin skryður; 
áin skruddi, isen på åen brødes og førtes nedad af strømmen; - *oman skruddu dalir 
og fjøll, ned styrtede fjælde og dale FK 45, 707.

(Hammershaimb 1891: 303). 

6 Kildehenvisningen er forkortet til Hmb. Jallgr. kv, 70 i ordbogen. Kildehenvisningen står 
under FK i litteraturlisten sidst i artiklen.
7 FK = Hammershaimbs Færøske kvæder, side 45, vers 70.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61011

https://sprotin.fo
https://sprotin.fo
https://doi.org/10.63092/scis.76.61011


63Skriða og skryðja

Stjernen indikerer, at ordet er forældet (se fodnote på s. 1 i Færøsk Anthologi). 
Som noget nyt opføres nu en ny betydning af skryðja. Foruden jordskreds
betydningen anfører Færøsk Anthologi en ’male-groft’-betydning, som endda 
står som den første og derfor må betragtes som hovedbetydning. Lydskriften 
af skryðja [skrīja] i Færøsk Anthologi viser, at udtalen er den samme som i skriða8. 

2.4 M. A. Jacobsen & Chr. Matras:  
Føroysk-donsk orðabók (1927–1928 og 1961)

Føroysk-donsk orðabók (Jacobsen & Matras 1927–1928) gengiver artiklen 
skryðja fra Færøsk Anthologi ordret, dog med mere præcise bøjningsop
lysninger, hvor det oplyses, at skryðja bøjes skryður-skruddi-skruddur. 
I 1961-udgaven af samme ordbog (Jacobsen & Matras 1961) er artiklen 
skryðja meget forøget. Men det, som især er interessant er, at nu er en ny 
betydning kommet med i artiklen, nemlig ’skryde, prale’:

skryðja [skriija] skryður skruddi 

1) (om kværn) male grovt (sic!) (knuse korn el. malt), kvørnin skryður, kornið er 
skrutt 
2) (om bjerg- el. jordskred) i udtr som har skruddi der fandt et jordskred sted, (om 
jordmasser) skride, glide, styrte ned fra bjergene, s. niður, s. oman; har er nógv grót 
omanskrutt (styrtet ned fra bjergene); (om opsvulmede elve) rive og føre med sig, 
áir komu fløðandi oman eftir brekkum og skruddu við sær grót og moldbøkkar 
oman úr erva; áin skruddi isen på elven brødes og førtes ned ad strømmen 
3) skryde, prale 

(Jacobsen & Matras 1961: 379–380).

Skryðja har nu fået en tredje betydning ’skryde, prale’ dog uden brugs
eksempler. Denne betydning er borttaget i senere ordbøger, fordi det var 
en fejl.

2.5 Hansen & Joensen: Føroysk-donsk orðabók (2010)
Skryðja har følgende mikrostruktur i Føroysk-donsk orðabók (Hansen & 
Joensen 2010)9. 

8 Denne ændring sker under Jakob Jakobsens kyndige redigering af ordbogen. På dette tids
punkt var Jakobsen student i København og blev senere i livet en højagtet sprogforsker med 
særlig god indsigt i sproghistorie, etymologi, stednavneforskning og fonetik, som var en ny 
disciplin på det tidspunkt (se mere hos Jacobsen 2018: 7–28). 
9 Ordbogen findes på netadressen sprotin.fo

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61011

https://sprotin.fo
https://doi.org/10.63092/scis.76.61011


64 Jógvan í Lon Jacobsen

skryðja skryður skruddi vb
1 (om kværn) male groft, kvørnin skryður; kornið er skrutt kornet er groft malet
2 (om bjerg- el. jordskred) rulle nedad, skryðja niður, oman o.lign.; eyrur og grót 
skruddi niður grus og sten skred el. styrtede ned10. 

Forskellen mellem udgaverne af Føroysk-donsk orðabók fra 1961 og 2010 er, 
at betydning 3 skryde, prale er taget ud af 2010-udgaven.

3 Ryðja og hrynja

Her vil jeg kort berøre to jordskredsverber, ryðja og det norrøne hrynja 
’falde’11. I moderne færøsk bruges ryðja mest i betydning 3 ’glide (ned), 
falde, drysse’, dvs. i samme betydning som jordskredsbetydningen af skryðja. 
Det polyseme verbum ryðja har følgende mikrostruktur i Føroysk-donsk 
orðabók12:

ryðja ryður ruddi vb
1 rydde, ryðja jørð (el. jarðir) rydde den dyrkede mark (’bøur’) for småsten
2 male, ryðja malt skrå, grutte malt 
3 glide (ned), falde, drysse, grót ruddi oman úr fjøllunum 
4 (om æg) falde ud, eggin ryður 

(Hansen & Joensen 2010: 648).

Her har betydning 1 ’rydde’ og betydning 3 ’glide (ned), falde, drysse’ vores 
interesse. Betydning 1 er den gamle, oprindelige betydning af ryðja ’ryddig
gjøre, tømme’13 og betydning 3 er jordskredsbetydningen. Et andet verbum, 
som er interessant i denne sammenhæng, er det norrøne hrynja, som findes 
i islandsk og nynorsk (nynorsk i formerne rynje og rynja) (Magnússon 1989: 
382; https://ordbokene.no/nno/bm,nn/rynje) og må derfor regnes for at være 
et gammelt ord i de nordiske sprog. I Islex-ordbogen er hrynja forsynet med 
disse danske ækvivalenter: ’styrte sammen, styrte ned, falde sammen, falde 
ned’ (https://islex.arnastofnun.is/dk/ord/21182). Her ser vi, at betydningen 

10 Flere brugseksempler er udeladt her.
11 Se Johan Fritzners Ordbog over det gamle norske Sprog på adressen https://old-norwegian-
dictionary.vercel.app/word/hrynja (hjemmesiden besøgt 13. 10. 2025). Se også Jacobsen 
(2025).
12 Flere af brugseksemplerne er udeladt her.
13 Se Johan Fritzners Ordbog over det gamle norske Sprog på adressen https://old-norwegian-
dictionary.vercel.app/word/rydja 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61011

https://ordbokene.no/nno/bm,nn/rynje
https://islex.arnastofnun.is/dk/ord/21182
https://old-norwegian-dictionary.vercel.app/word/hrynja
https://old-norwegian-dictionary.vercel.app/word/hrynja
https://old-norwegian-dictionary.vercel.app/word/rydja
https://old-norwegian-dictionary.vercel.app/word/rydja
https://doi.org/10.63092/scis.76.61011


65Skriða og skryðja

af hrynja ligner meget betydning 3 af ryðja, som i denne betydning må anses 
for at være synonymt med hrynja og derfor også synonymt med skryðja. 

Jordskredsbetydningen (betydning 3) af ryðja findes hverken i islandsk 
eller i norrønt, og det kunne tyde på, at denne betydning er en sekundær 
udvikling i færøsk ( jævnfør ordet ryðja i Islex-ordbogen https://islex.
arnastofnun.is/dk/ord/33892) og i den norrøne ordbog på nettet (https://
onp.ku.dk/onp/onp.php?o65726)). Hvordan kan det være, at ryðja har fået 
jordskredsbetydning, da denne betydning hverken findes i islandsk eller 
norrønt? En mulig forklaring kunne være, at der er sket en sammenblanding 
af hrynja og ryðja. Denne mulighed drøftes yderligere i afsnit 4 Diskussion. 

4 Diskussion

Der er flere argumenter for, at verbet skryðja bør staves skriða. For det første 
kan nævnes, at det tilsvarende substantiv staves skriða ’fjeldskred, jordskred’. 
Det virker ulogisk, at to ord, som semantisk hører sammen og har samme 
oprindelse og udtale, skal staves forskelligt. Usikkerheden om stavemåden 
kan skyldes, at i og y er faldet sammen til [iː] i udtalen. Årsagen er i så 
fald forkert etymologisering. For det andet findes formen skryðja hverken i 
islandsk eller norrønt, hvilket svækker sandsynligheden for, at ordet findes i 
færøsk. For det tredje opfører Lexicon Færoense kun formen skriða.

På grund af den historiserende færøske retskrivning kan der være stor 
forskel på retskrivning og udtale14. Itakismen og bortfald af ð og g intervokalisk 
og postvokalist kan forårsage usikkerhed i retskrivningen. Udtalen [skriːja] 
kan således dække over mange teoretiske retskrivningsmuligheder: skryða, 
skryðja, skryja, skrya, skriða, skriðja, skrija, skria, skriga, skryga15. Årsagen til 
ændringen af skriða til skryðja i Færøsk Anthologi kender vi ikke; skryðja kan 
være genereret ud fra mønstret bryðja – bruddi, styðja – studdi, jf. at ord
bogseksemplet i Færøsk Anthologi er præteritumsformen skruddu. Derfor kan 
det ikke udelukkes, at Jakobsen har brugt mønstret bryðja – bruddi som 
forbillede til formen skryðja. 

Hvordan kan det være, at ryðja har fået jordskredsbetydning, da denne 
betydning hverken findes i islandsk eller norrønt? En mulig forklaring 
kunne være, at der er sket en sammenblanding af hrynja og ryðja, hvor ryðja 

14 Thráinsson & al. 2012: 17.
15 Ibid.: 20. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61011

https://islex.arnastofnun.is/dk/ord/33892
https://islex.arnastofnun.is/dk/ord/33892
https://onp.ku.dk/onp/onp.php?o65726
https://onp.ku.dk/onp/onp.php?o65726
https://doi.org/10.63092/scis.76.61011


66 Jógvan í Lon Jacobsen

har ”overtaget” betydningen af hrynja. Her må vi gå ud fra, at hrynja har 
eksisteret i færøsk på et ældre tidspunkt, selv om det ikke er dokumenteret i 
færøske kilder. Sammenblandingen kan være opstået som resultat af ordenes 
formelle lighed. Infinitiverne ryðja [riːja] og hrynja [rɪnja] har en vis lighed 
i udtalen, og efter at h var faldet bort foran r16(hrynja > rynja) blev ligheden 
endnu større. Desuden er der en vis lighed i præteritum, idet ryðja har ruddi 
og rynja har rundi.

Man kan også forestille sig en anden forklaring til, at ryðja fik en sekundær 
jordskredbetydning. Når et jordskred indtræffer, bliver det berørte terræn 
tilsmudset af smuldrede sten, grus, ler, sand, muld osv., og derfor må der 
ryddes op bagefter, hvis jordskredet er faldet ned i indmarken eller i et 
boligområde el.lign. Betydningen af ryðja kan da have flyttet sig fra den 
efterfølgende oprydning til selve jordskredet (som var årsag til rodet og 
oprydningen). En sådan tolkning, som bygger på en betydningsændring, 
kan forsvares rent teoretisk, selvom den måske ikke er helt overbevisende. 

Et påfaldende særkende for ordparret ryðja og skryðja er, at det er en del af 
et mønster af synonympar, hvor det ene synonym har r- og det andet har skr- i 
initial position. Det gælder ikke kun færøsk, men også andre nordiske og ger
manske sprog. Fælles for disse synonympar er, at de indikerer en eller anden 
form for højlydt støj, larm eller bulder (skr-ordene ”larmer” måske mere og er 
mere ”eksplosive” end r-ordene). Blandt disse ordpar finder vi i færøsk f.eks. 
ról-skról ’højrøstet tale’-’skrig’, róla-skróla ’være højrøstet’-’råbe op’; norsk: 
råle-skråle; dansk: ramle-skramle, rumle-skrumle, svensk: ryta-skryta. Kan det 
tænkes, at synonymparret ryðja-skryðja kan indgå i denne systematik af syno
nympar? I så fald kan ryðja have genereret en sekundær form skryðja med 
samme bøjningsmønster skryður-skruddi. Man kan foreslå en analogi som: 

skróla : róla /skriːja/ : X X => /riːja/.

Alternationen skr- og kr-/r- er et velkendt fænomen i historisk lingvistik. 
Ord, som har skr- initialt, er ofte mere ekspressive og onomatopoetiske end 
ord med kr- og r-, som har en mere neutral mening ( jf. f.eks. eng. scream, 
scramble i forhold til ride, run). Her ser vi et mønster, hvor lydsymbolske ord 
har en tendens til at akkumulere ekstra konsonanter og en mere fonologisk 
kompleks struktur end ”kerneordene”. Denne ændring kan forklares som 
s-mobile, som betyder, at en rod *ker- kan producere *sker- (med s-mobile) 
som ekspressiv form, og *ker- som neutral form. En teori om oprindelsen 
til s-mobile er, at s oprindeligt var et suffiks i slutningen af det foregående 

16 Bortfald af h foran r er dokumenteret i de ældste færøske kilder (Hamre 1944: 50).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61011

https://doi.org/10.63092/scis.76.61011


67Skriða og skryðja

ord, som har hæftet sig på det efterfølgende ord (https://en.wikipedia.org/
wiki/Indo-European_s-mobile). De ekspressive former overlever ofte og 
bruges især hvor lydsymbolsk formation er produktiv (Marchand 1969: 327, 
Watkins 2011, Miller 2014). Miller siger, at oprindelsen til s-mobile ligger 
i ’phrasal syntax’. 

Det var en fejl, da Jacobsen og Matras gav skryðja betydningen ’skryde, 
prale’ (Jacobsen & Matras 1961). Derfor er den betydning taget ud igen og 
findes ikke længere i færøske ordbøger. Fejlen skyldes formodentlig, at ver
berne skryðja og skrýða var sammenblandet, fordi ordene ligner hinanden orto
grafisk skryðja [skriːja] og skrýða [skrʊiːja], mens udtalen er ret så forskellig 
med henholdsvis monoftong og diftong. I Færøsk-dansk ordbog (Hansen & 
Joensen 2010) oversættes skrýða til ’pryde, smykke’. Sammenblandingen kan 
også skyldes, at præsensformen skrýður (af infinitiven skryðja ’styrte ned, 
rulle ned’) er blevet misopfattet som præsens af skrýða ’pryde, smykke’.

Interessant er det i øvrigt, at Svabo intet siger om, at skriä også kan betyde 
’male groft korn på en kværn’, da denne betydning er vel dokumenteret i 
yngre ordbøger. Fraværet af denne betydning skyldes formentlig en for
glemmelse, fordi den er dokumenteret hos personer, der er født kun ca. 100 
år senere, dvs. i anden halvdel af 1800-tallet. Derfor må vi formode, at ’male 
-groft’-betydningen har eksisteret i færøsk i slutningen af 1700-tallet, når 
vi tænker på, at Færøerne i 1700- og 1800-tallet var et meget statisk land
brugssamfund. Et eksempel på ’male-groft’-betydningen finder vi hos en 
færøsk kulturhistorisk forfatter, Jóhanna Maria Skylv Hansen (1877–1974). 
I en af hendes bøger Gamlar gøtur IV (Skylv Hansen 1973: 40) kan vi læse: 
”Tygum søgdu í áðni, tá tygum skruddu bankabygg, at tað var til at gera út 
á mjólkgreyt” (dansk oversættelse: ’De sagde for lidt siden, da De malede 
groft bankbyg, at det var for at jævne vælling’) (https://savn.setur.fo/Pages/
wordCards.aspx).

5 Konklusion

Formålet med artiklen er for det første at argumentere for, at verbet skryðja 
bør staves skriða ligesom det tilsvarende substantiv. Lexicon Færoense 
opfører kun verbformen skriða. En mulighed er, at Jakobsen kan have 
genereret skryðja ud fra mønstret bryðja-bruddi, styðja-studdi, altså baseret 
på et eksisterende mønster i sproget. I så fald er der tale om analogi.

Grunden til at ryðja, hvis grundbetydning er ’rydde’, fik jordskredsbetyd

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61011

https://en.wikipedia.org/wiki/Indo-European_s-mobile
https://en.wikipedia.org/wiki/Indo-European_s-mobile
https://savn.setur.fo/Pages/wordCards.aspx
https://savn.setur.fo/Pages/wordCards.aspx
https://doi.org/10.63092/scis.76.61011


68 Jógvan í Lon Jacobsen

ning ’falde ned, rulle ned’, kan være sammenblanding med hrynja ’styrte 
ned, falde ned’. Ordene har en vis formel lighed (infinitiverne ryðja-rynja 
og præteritumsformerne ruddi-rundi). Muligvis er det kimen til sammen
blandingen.

En anden forklaring på jordskredsbetydningen af ryðja, hvis primære 
betydning er ’rydde’, kan være, at ryddebetydningen har forskudt sig fra 
oprydningen efter jordskredet til selve jordskredet (som var årsag til rodet 
og oprydningen).

Synonymparret ryðja/skryðja kan forklares med s-mobile, dvs. at ord, som 
har skr- initialt, ofte er mere ekspressive og onomatopoetiske end ord med 
kr- og r-, som har en mere neutral betydning.

Det var en fejl, da skryðja fik betydningen ’skryde, prale’ i Færøsk-dansk 
ordbog (1961), og derfor blev denne betydning senere trukket tilbage. 
Årsagen til fejlen var sandsynligvis, at to verber, skryðja og skrýða var blev 
blandet sammen.

Årsagen til at Svabo ikke opfører ’male-groft’-betydningen af skryðja i 
Dictionarium Færoense er angiveligt en forglemmelse, fordi vi må gå ud fra, 
at denne betydning af skryðja har været brugt på Svabos tid. 

Tak

En varm tak til de to fagfælledommere for relevante kommentarer samt til 
min kollega, Bjarni Steintún, for interessante synspunkter.

Bibliografi
FK, 1851: Færöiske kvæder samlede og besørgede ved V. U. Hammershaimb, 

udgivne af det nordiske Litteratur-Samfund. Kjøbenhavn: Trykt i Brødrene 
Berlings Bogtrykkeri [offset-prent Emil Thomsen, Tórshavn 1969].

Grundtvig, Svend og Jørgen Bloch, 1877–1888: Svend Grundtvigs færøske ordbog. 
Bekostet af Den Grevelige Hielmstierne-Rosencroniske Stiftelse. Lexicon Færo
ense indeholdende Jens Kristjan Svabos og Nicolai Mohrs ordbogsarbejder i fuld
stændigt sammendrag med tilföjelse af citater og nye artikler samt lister over 
færøske person- og stedsnavne. Udarbejdet efter Svend Grundtvigs plan og under 
hans ledelse og medvirkning af Jørgen Bloch. København. 

Hammershaimb, V. U., 1891: Færøsk Anthologi II. Ordsamling og register udar

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61011

https://doi.org/10.63092/scis.76.61011


69Skriða og skryðja

bejdede af Jakob Jakobsen. København: S. L. Møllers bogtrykkeri (Møller & 
Thomsen).

Hamre, Håkon, 1944: Færøymålet i tiden 1584 – 1750. Oslo: I kommisjon hos 
Jacob Dybwad.

Hansen, Zakaris Svabo og Hans Joensen, 2010: Føroysk-donsk orðabók. Færøsk-
dansk ordbog. Tórshavn: Orðabókagrunnurin. https://sprotin.fo

Jacobsen, Jógvan í Lon, 2018: Jakob Jakobsen (1864–1918). I: Jakob Jakobsen. 
Greinir og ritgerðir. Med ny indledning af Jógvan í Lon Jacobsen. Tórshavn: H. 
N. Jacobsens bókahandil [opr. udgave 1957].

Jacobsen, Jógvan í Lon, 2023: Um at hava tomur/tømur á tamarhaldinum. 
Fróðskaparrit 69. bók, s. 5–16.

Jacobsen, Jógvan í Lon, 2024: Skotbrá ella skábrá ella … hvussu skal orðið stavast? 
Frøði 1/2024: 34–39.

Jacobsen, Jógvan í Lon, 2025: Um ruðul og ruðuleika. Fróðskaparrit 71. bók, s. 
83–92.

Jacobsen, M. A. og Chr. Matras, 1927–1928: Færøsk-dansk ordbog, Føroysk-donsk 
orðabók. Tórshavn: Felagið Varðin, København: J. H. Schultz forlag A/S.

Jacobsen, M. A. og Chr. Matras, 1961: Føroysk-donsk orðabók. Færøsk-dansk ord
bog. 2. útgáva, nógv broytt og økt. Latið úr hondum hevur Chr. Matras. Tórs
havn: Føroya Fróðskaparfelag.

Lindqvist, Christer, 2018: Untersuchungen zu den Gründungsdokumenten der 
färöischen Rechtschreibung: Ein Beitrag zur nordischen Schriftgeschichte. 
Amsterdam/Philadelphia: John Benjamins Publishing Company.

Magnússon, Blöndal Ásgeir, 1989: Íslensk orðsifjabók. Reykjavík: Orðabók 
Háskólans. https://malid.is

Marchand, Hans, 1969: The Categories and Types of Present-Day English Word-
Formation. Verlag C. H. Beck.

Matras, Chr., 1951: Det færøske skriftsprog af 1846. Scripta Islandica. Isländska 
sällskapets årsbok 2/1951, s. 5–23. 

Matras, Chr., 1966: Dictionarium Færoense. Færøsk-dansk-latinsk ordbog. Af J. 
C. Svabo. Udgivet efter håndskrifterne af Chr. Matras. I. Ordbogen. København: 
Munksgaard.

Matras, Chr. 1981 [2. oplag]: Færøsk sprog. Kulturhistorisk Leksikon for Nordisk 
Middelalder 79–84, bd. 5. Rosenkilde og Bagger 

Miller, D. Gary, 2014: English Lexicogenesis. Oxford University Press. Oxford.
Poulsen, Jóhan Hendrik Winther & al., 1998: Føroysk orðabók. Tórshavn: 

Orðabókagrunnurin. https://sprotin.fo
Petersen, Hjalmar P. og Laurence Voeltzel, 2025: Faroese Phonetics and Phonology. 

I: Phonology and Phonetics vol. 34. Ed. by A. Lahiri. Berlin: De Gruyter Mouton. 
Skylv Hansen, Jóhanna Maria, 1973: Gamlar gøtur IV. Tórshavn: Helge Justinussen 

Bókahandil.
Thráinsson, Höskuldur & al., 2012: Faroese. An Overview and Reference Grammar. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61011

https://sprotin.fo
https://malid.is
https://sprotin.fo
https://doi.org/10.63092/scis.76.61011


70 Jógvan í Lon Jacobsen

Tórshavn og Reykjavík: Fróðskapur, Faroe University Press og Linguistic Insti
tute, University of Iceland.  

Vrieland, Sean D., 2023: Føroysk rættskriving er frá 1847 – ikki 1846. Frøði 1/2023: 
10–13.

Watkins, Calvert, 2011: The American Heritage Dictionary of Indo-European 
Roots. Collins Reference.

Digitale tekster
Bokmålsordboka og Nynorskordboka https://ordbokene.no (senest besøgt 27. 

februar 2025)
Føroysk orðabók https://sprotin.fo (senest besøgt 26. februar 2025)
Føroysk-donsk orðabók https://sprotin.fo (senest besøgt 17. januar 2025)
Føroysk-Ensk orðabók https://sprotin.fo (senest besøgt 17. januar 2025)
Føroysk-Týsk orðabók https://sprotin.fo (senest besøgt 17. januar 2025)
Íslensk orðsifjabók https://malid.is (senest besøgt 17. februar 2025)
Islex https://islex.arnastofnun.is (senest besøgt 4. januar 2025)
Ordbog over det danske Sprog https://ordnet.dk/ods (senest besøgt 25. januar 2025)
Ordbog over Det gamle norske Sprog  Old Norwegian Dictionary - Johan Fritzner 

(senest besøgt 19. september 2025)
Ordkartotek https://sedlasavn.setur.fo/WordCards/PublicIndex (senest besøgt 26. 

februar 2025)
Málið https://málið.is (senest besøgt 4. januar 2025)
Norrøn ordbog https://onp.ku.dk/onp/onp.php (senest besøgt 21. juni 2024)
Svenska Akademien ordbok https://svenska.se/saob/?sok=skryta&pz=2 (senest 

besøgt 28. februar 2025).

Summary
This article discusses the Faroese verb skryðja ‘to move or roll down (as in a mountain 
or landslide)’, a word of interest both orthographically and semantically. In Færøsk 
Anthologi (Hammershaimb 1891), the form is spelled skryðja, whereas in Lexicon 
Færoense (Grundtvig & Bloch 1877–1888) it appears as skriða. The orthographic 
variation reflects the merger of long y and i into [iː] in Faroese.

The word is also noteworthy because the 1961 edition of the Faroese-Danish 
Dictionary (Jacobsen & Matras 1961) introduced a new secondary meaning, ‘to 
boast, brag’, which was later withdrawn after being identified as an error.

The article further notes that the earliest Faroese dictionary (Svabo’s Dictionarium 
Færoense) records only the landslide-related sense of skryðja, whereas later dictionaries 
also include the meaning ‘to grind coarsely (on a mill)’ (Poulsen et al. 1998; Hansen 
& Joensen 2010); this is likely due to a mistake in Svabo’s entry.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61011

https://ordbokene.no
https://sprotin.fo
https://sprotin.fo
https://sprotin.fo
https://sprotin.fo
https://malid.is
https://islex.arnastofnun.is
https://ordnet.dk/ods
https://old-norwegian-dictionary.vercel.app/
https://sedlasavn.setur.fo/WordCards/PublicIndex
https://máli<00F0>.is
https://onp.ku.dk/onp/onp.php
https://svenska.se/saob/?sok=skryta&pz=2
https://doi.org/10.63092/scis.76.61011


71Skriða og skryðja

In addition to the forms skriða and skryðja, which form the main focus of the 
discussion, three Old Norse verbs with related meanings are examined: ryðja ‘to 
slide (down), fall’, skríða ‘to stride, glide’ (Hansen & Joensen 2010), and hrynja 
‘to collapse, fall, tumble down’ (https://old-norwegian-dictionary.vercel.app/word/
hrynja). The last of these, hrynja, is not found in modern Faroese but is attested in 
the neighbouring languages.

The article concludes by arguing that the proper spelling of the word should be 
skriða.

The alternation skr- and kr-/r- in words like skryðja and ryðja can be explained 
as s-mobile, which means that a root with r- in initial position can produce an 
expressive form with skr-.

Keywords: færøsk, s-mobile, retskrivning, homofoni, jordskredsverber

Jógvan í Lon Jacobsen
Fróðskaparsetur Føroya
Føroyamálsdeildin

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61011

https://old-norwegian-dictionary.vercel.app/word/hrynja
https://old-norwegian-dictionary.vercel.app/word/hrynja
https://doi.org/10.63092/scis.76.61011




Kung Sverre och norrön sagaskrivning

LARS LÖNNROTH

Mer än ett sekel har förflutit sedan den kände politikern och medeltids
historikern Halvdan Koht publicerade en briljant artikel med titeln 

”Norsk historieskrivning under kong Sverre, serskilt Sverre-soga” i den 
nystartade tidskriften Edda (Koht 1914). Han ville där visa att kung Sverre, 
som kom till makten 1177 och avled 1202, inte bara var en framstående 
politiker och härskare utan också – liksom Koht själv – en intellektuell 
person med stort inflytande på den samtida historieskrivningen. Kungen 
hade inte bara följt samtida europeiska härskares exempel genom att i en 
tid av strider mellan kungamakt och kyrka låta skriva sin egen biografi; han 
hade medverkat i själva utformningen av Sverris saga och bestämt vad dess 
författare, den isländske abboten Karl Jónsson, skulle skriva. Dessutom hade 
han tagit initiativet till det historiska översiktsverket Ágrip, kanske också till 
andra norröna kungasagor, och därigenom givit mönster för senare saga
skrivning. Koht kunde visa på hänvisningar till Sverre i senare sagatexter, där 
han åberopades som källa eller citerades för sina omdömen om sagor eller 
sagahjältar. Sverre tycktes alltså spela en framträdande roll inte bara i den 
politiska historien utan också i litteraturhistorien.

Kohts synpunkter har inte väckt större anklang bland senare sagaforskare. 
Man har i allmänhet ansett att det norska inflytandet på sagaskrivningen 
var begränsat. Den dominerande uppfattningen har varit att kungasagor 
liksom islänningasagor och fornaldarsagor i stort sett bygger på isländsk 
berättartradition som i kungasagornas fall kan spåras tillbaka till isländska 
fursteskalder och 1100-talets fróðir menn, Ari den lärde Þorgilsson (död 
1148) och Sæmundr den lärde Sigfússon (död 1133). Om detta kan man läsa 
exempelvis en tongivande forskningsöversikt som Theodore M. Anderssons 
från 1985 (ny upplaga 2006). Likväl kan det, menar jag, vara av intresse att 

Lönnroth, Lars. 2025. Kung Sverre och norrön sagaskrivning.  
Scripta Islandica 76: 73–87. https://doi.org/10.63092/scis.76.60283

ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

© Lars Lönnroth (CC BY)

Lars Lönnroth
Kung Sverre och norrön sagaskrivning
https://doi.org/10.63092/scis.76.60283

https://doi.org/10.63092/scis.76.60283
https://creativecommons.org/licenses/by/2.0/


74 Lars Lönnroth

återvända till Halvdan Kohts artikel för att se hur hans argument står sig i 
ljuset av senare sagaforskning.

Vad gäller själva tillkomsten av Sverris saga sägs i prologen att ”bokens 
början är en avskrift av det som abbot Karl Jónsson först skrev medan 
kung Sverre själv övervakade och bestämde vad som skulle skrivas” (”er þat 
upphaf bókarinnar er ritat er eftir þeiri bók er fyrst ritaði Karl ábóti Jóns
son, en yfir sat sjálfr Sverrir konungr ok réð fyrir hvat rita skyldi”, Sverris 
saga, s. 3). Detta har tydligen skett i Norge när Karl Jónsson, abboten i 
Þingeyrar kloster på Island, vistades där 1185–1188, sannolikt på kungens 
inbjudan. Senare delen av sagan är däremot enligt prologen skriven efter 
andra källor, ”minnesberättelser från de män som själva sett och hört 
händelserna”. 

Detta kunskapsinhämtande bör rimligtvis ha skett i Norge, men åt
minstone avslutningen om kungens död och begravning måste ha skrivits 
efter 1202, när Sverre var död och Karl Jónsson tillbaka i tjänst som abbot i 
sitt kloster på Island. Enligt sagans prolog i handskriften Flateyjarbók har den 
isländske prästen Styrmir Kárason ”skrivit efter” Karl Jónssons bok, vilket 
ibland tolkats som att Styrmir författade sagans senare del (se Gottskálk 
Jensson 2021), men förmodligen innebär formuleringen skrifa eftir bara att 
Styrmir hållit i pennan som avskrivare. Sannolikt har Karl Jónsson kunnat 
återvända till Norge för att hämta mer kunskap eller också har han på annat 
sätt blivit informerad om Sverres sista tid. Att det är abboten som hela tiden 
är sagans författare torde vara det mest sannolika att döma av textens inne
håll och berättarstil (Þorleifur Hauksson 2007: xxii–xxiv). 

Innan jag går in på frågan om Sverres personliga insats vill jag först 
beakta vilka likheter och skillnader det finns mellan Sverris saga som helhet 
och den historieskrivning på latin som var känd i Europa under 1100-talet. 
Koht går själv inte in på några jämförelser men nämner som exempel på 
tänkbara latinska förebilder flera samtida furstebiografier, häribland biskop 
Otto av Freisings och kaplanen Rahewins verk om kejsar Fredrik Barbarossa, 
Gesta Friderici imperatoris (1157), den franske abboten Suger av Saint Denis’ 
verk om kung Ludvig den tjocke, Vita Ludovici Grossi (1138) och ett verk 
om den brittiske monarken Henry II, Gesta Henricis secundis, som tillskrivits 
abboten Benedict of Peterborough (1190-talet). Andra latinska verk som 
inte omtalas av Koht men också kan nämnas som tänkbara förebilder i 
detta sammanhang är Einhards klassiska biografi om Karl den store, Vita 
Karoli Magni (800-talet) och texter från den romerska antiken som Bellum 
Iugurthinum och Bellum Catilinae av Sallustius (86–34 före Kristus) och 
De Bello Civili av Lucanus (39–65 efter Kristus), tillsammans översatta till 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60283

https://doi.org/10.63092/scis.76.60283


75Kung Sverre och norrön sagaskrivning

norrönt språk på 1200-talet under den gemensamma titeln Rómverja saga 
eller Rómverja sögur (Hermann Pálsson 1991, se nedan).

Mycket av det här nämnda skrevs under inflytande av 1100-talets kamp 
mellan regnum och sacerdotium, det vill säga mellan värdsligt och andligt 
herravälde. Liksom Fredrik Barbarossa befann sig kung Sverre under sin 
regeringstid i konflikt med påven och biskopar inom sitt eget rike om 
makten över kyrkan, och detta har rimligen varit ett viktigt skäl för honom 
att få sin furstebiografi skriven på ett sätt som skulle gynna hans politiska 
syften. Att han valde en isländsk munk och inte en norsk som medarbetare 
för detta företag berodde förmodligen på att han på Island, där kyrkan 
dominerades av världsliga hövdingafamiljer, hade lättare att finna litterärt 
kapabla klerker som tänkte i samma banor som han själv och kunde göra 
för honom vad Otto av Freising gjort för kejsar Fredrik eller Einhard gjort 
för Karl den store. 

Det som ändå tydligast skiljer Sverris saga från de latinska skrifterna är 
naturligtvis det norröna språket men också stilen i berättande och handlings
inriktade avsnitt, inte minst de talrika krigsskildringarna. Här är de latinska 
verken i allmänhet präglade av romersk retorik medan Sverris saga för det 
mesta och särskilt i senare delen präglas av en stramt handlingsinriktad och 
”objektiv” stil som påminner om isländsk sagastil, fast utan de inslag av 
skaldedikt som är vanlig i senare isländska kungasagor och islänningasagor. 
Däremot har forskningen på senare tid påvisat klara likheter mellan Sverris 
saga och latinsk historieskrivning när det gäller prologen, återgivande av 
Sverres drömmar, politiska tal och annat som tycks komma från den präst
utbildade och latinkunnige kungen själv (se härom Þorleifur Hauksson 
2007: lxiv–lxxv). Latininflytandet är även tydligt i de avslutande kapitlen om 
kungens sjukdom, död och begravning samt beskrivningen av hans utseende, 
själsliga egenskaper, uppträdande, vanor, förhållande till omvärlden och det 
eftermäle han slutligen fick.

Vad gäller prologen med dess förklaring av verkets ämne, tillkomst, 
författare och källor samt hänvändelse till läsaren, så är detta en retorisk 
textgenre med lång tradition i latinsk historieskrivning men inte i isländsk 
sagaskrivning där man som regel startar berättelsen direkt med en presen
tation av de viktigaste aktörerna och deras närmaste släktingar. Sagans prolog 
följer däremot den latinska traditionen, dock utan överdrivna retoriska 
excesser. Om prologernas medeltida konventioner och förekomst i norrön 
litteratur, häribland Sverris saga, finns numera an förträfflig avhandling på 
isländska (Sverrir Tómasson 1988).

Sverres märkliga drömmar, som huvudsakligen förekommer i sagans 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60283

https://doi.org/10.63092/scis.76.60283


76 Lars Lönnroth

tidigare och av kungen själv kontrollerade avsnitt, är helt annorlunda än 
de drömmar som ofta förekommer i islänningasagor och där vanligtvis 
förebådar kommande dödsfall och katastrofer styrda av ödet. De drömmar 
Sverre säger sig ha drömt i ungdomsåren har däremot en annan funktion: 
de skall visa att Sverre är av Gud utvald att vara Norges konung av Guds 
nåde. De närmaste parallellerna finner man i Bibelns berättelser om Josef 
eller i klassiska härskarbiografier som exempelvis Plutarchos berättelse om 
Alexander den store (Lönnroth 2006).

Också annat som Sverre förmedlar till Karl Jónsson om sitt förflutna 
vittnar om hans klassiska beläsenhet. I sagans nittonde kapitel, som innehåller 
kungens egen berättelse om sina och birkebeinarnas forna umbäranden 
i vildmarken, har Hermann Pálsson funnit en allusion till en episod i 
Lucanus De Bello Civili, även återgiven i den norröna översättningen. Det 
handlar om att männen svälter och lider sådan nöd att de säger: ”det tycks 
oss manligare att göra som tappra män gjorde enligt forna minnen, de som 
hellre bar vapen på sig själva och tog livet av sig än de stod ut längre med 
dessa plågor” (”meiri framkvæmð sýnisk oss til fornra minna at taka ok 
gera eftir dœmum hvatra manna, þeira er sjálfir bárusk vápn á ok drápusk, 
heldr en þeir vildi nauðir þola lengr“, Sverris saga, s. 34). Formuleringen 
innehåller som Hermann visar en tydlig anspelning på en motsvarande 
episod i De Bello Civili/Rómverja sögur, då tappra romerska soldater råkade 
ut för motsvarande umbäranden men räddades till livet i sista ögonblicket 
(Hermann Pálsson 1991: 59–76). I sagan följs birkebeinarnas självmordshot 
av att Sverre intalar dem förtröstan och nytt livsmod „som Gud lärt honom“. 
Det mesta tyder på att det är Sverres egen röst som här hörs i texten snarare 
än Karl Jónssons ( jfr Lönnroth 2005), och att det sålunda är Sverre själv 
som hänvisar till romerska förebilder. 

Sverres politiska tal till sina anhängare, särskilt före eller efter större 
strider, visar också tydligt inflytande från latinsk retorik och i synnerhet 
från de tal som brukar hållas i äldre romersk historieskrivning. Sådana tal 
förekommer inte i ättesagorna, däremot i vissa konungasagor, bland vilka 
Sverris saga är den tidigaste. Den retoriska traditionen i dessa tal har grund
ligt utretts i James Knirks avhandling Oratory in the Kings’ sagas (1981). 
Även Sverres motståndare får ibland hålla tal i hans saga, men hans egna 
orationer är otvivelaktigt de mest briljanta, utformade med överlägsen 
retorisk skicklighet efter alla konstens regler. Effektivt bär de fram hans 
ideologiska program och krav på att betraktas som legitim konung av Guds 
nåde. Ovisst är om de bygger på Sverres skrivna texter eller – som utgivaren 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60283

https://doi.org/10.63092/scis.76.60283


77Kung Sverre och norrön sagaskrivning

av Íslenzk fornrit-utgåvan menar – huvudsakligen har formulerats av Karl 
Jónsson (Þorleifur Hauksson 2007, s. lxx). Oavsett vilket bör dessa tal upp
fattas som uttryck för Sverres egen vilja.

Som jag visade i en tidig ungdomsskrift från 1965 om det litterära por
trättet i latinsk historiografi och isländsk sagaskrivning finns stora likheter 
mellan det utförliga porträtt av Sverre som presenteras i slutet av sagan 
och de fursteporträtt som placeras i motsvarande position i verk som Vita 
Karoli eller Gesta Friderici imperatoris. De personbeskrivningar som före
kommer i tidiga islänningasagor är betydligt kortare, återfinnes som regel 
vid introduktionen av vederbörande i sagan och inskränks vanligen till ett 
fåtal karakteriserande adjektiv. Den avslutande karakteristiken av Sverre tar 
däremot, liksom motsvarande porträtt i Einhards och Otto av Freisings / 
Rahewins kejsarbiografier, fasta på den skildrade furstens såväl fysiska 
uppenbarelse som andliga personlighet, intellekt, vältalighet, kostvanor 
och annat. Särskild vikt läggs vid ett värdigt och majestätiskt uppträdande, 
måttfullhet vad gäller mat och dryck samt förmåga att uttrycka sig väl. För 
att klargöra likheterna, som delvis går tillbaka på formuleringar i Suetonius’ 
kejsarporträtt, upprepar jag här i något reviderad form de tre fursteporträtten 
i original och översättning:

Var hann ok meðan hann lifði allra manna fegrstr á hǫrundit. Sverrir var allra 
manna bezt látaðr. Hann var lágr maðr á vǫxt ok þykkr, sterkr at afli, maðr breið
leitr ok vel farit andlitinu, oftast skapat skeggit, rauðlituð augun ok lágu fast ok 
fagrt. Hann var kyrrlátr ok hugaðsamr. Manna var hann málsnjallastr, stórráðr, 
skýrt orðtakit ok rómrinn svá mikill yfir málinu at þó at hann þœtti eigi hátt 
mæla þá skilðu allir þótt fjarri væri. Hann var sœmiligr hǫfðingi þar er hann sat 
í hásætinu með vegligum búningi. Hann var hár í sætinu en skammr fótleggrinn. 
Aldri drakk hann áfenginn drykk svá at hann spillti fyrir þat viti sínu. Sverrir 
konungr mataðisk jafnan einmælt. Sagt er áðr at hann var djarfr ok frœkn ok 
eljunarmaðr mikill við vás ok vǫku. (Sverris saga, s. 280)

(Sverre hade i livstiden den vackraste hy och var den mest belevade av män. Han 
var kortväxt och kraftig med stark fysik, brett och välformat ansikte, skägget 
oftast välansat, rödfärgade (bruna?) ögon som låg fast och fagert. Han var lugn 
och vänlig, i högsta grad vältalig, storsint, klar i sitt tal och med en röst så stark 
att alla kunde höra honom tydligt också när han talade med låg stämma på 
långt avstånd. Som en ståtlig hövding såg han ut när han satt i högsätet iförd en 
magnifik dräkt. Han tycktes högrest när han satt fast han hade korta ben. Aldrig 
drack han starka drycker så att han blev vettlös. Kung Sverre åt alltid mat bara en 
gång om dagen. Som tidigare sagt var han djärv och tapper och mycket energisk 
också under mödosamma förhållanden.)

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60283

https://doi.org/10.63092/scis.76.60283


78 Lars Lönnroth

Corpore fuit amplo atque robusto, statura eminenti, quae tamen iustam non 
excederet – nam septem suorum pedum proceritatem eius constat habuisse 
mensuram – apice capitis rotundo, oculis praegrandibus ac vegetis, naso paululum 
mediocritatem excedenti, canitie pulchra, facie laeta et hilari. Unde formae 
auctoritas ac dignitas tam stanti quam sedenti plurima adquirebatur. Quamquam 
cervix obesa et brevior venterque proiectior videretur, tamen haec ceterorum 
membrorum celabat aequalitas. Incessu firmo totaque corporis habitudine virili; 
voce clara quidem, sed quae minus! corporis formae conveniret. […] In cibo et 
potu temperans, sed in potu temperantior, quippe qui ebrietatem in qualicumque 
homine, nedum in se ac suis, plurimum abhominabatur. […] Erat eloquentia 
copiosus et exuberans […] (Einhardi Vita Karoli Magni, kap. 22–24) 

(Han var välväxt och robust, mycket lång utan att det likväl översteg det rimliga 
– ty det är känt att han mätte sju gånger sin egen fot i längd. Han hade rund 
skalle, stora och livliga ögon, näsan något större än genomsnittet, vackert vitt 
hår, glad och munter uppsyn. Allt detta gav honom auktoritet och värdighet både 
när han stod och satt, och fastän halsen var en smula kort och tjock och magen 
utstående, gjorde han ändå ett välproportionerligt intryck. Han gick med fasta 
steg, rörde sig manligt, rösten var klar men motsvarade inte helt en så storväxt 
person […] Han var måttlig med mat och dryck men särskilt med drycker; 
ingenting avskydde han så som att se någon berusad, vem det än vara månde […] 
Hans vältalighet var utomordentlig och flödande.) 

Forma corporis decenter exacta; statura longissimis brevior, procerior eminen
tiorque mediocribus; flava cesaries, paulolum a vertice frontis crispata; aures vix 
superiacentibus crinibus operiuntur, tonsore pro reverentia imperii pilos capitis et 
genarum assidua succisione curtante. Orbes oculorum acuti et perspicaces, nasus 
venustus, barba subrufa, labra subtilia nec dilatati oris angulis ampliata totaque 
facies laeta et hylaris. Incessus firmus et constans, vox clara, totaque corporis 
habitudo virilis. Tali corporis forma plurima et dignitas et auctoritas tam stanti 
quam sedenti acquiritur […] In convivio talis disciplina, habundantia regia, ut nec 
sobrietas temulntiam nec fames frugalitatem possit incusare […] In patria lingua 
admodum facundus. (Gesta Friderici I, bok 4, kap. 86)

(Han är välproportionerad, kortare än de mycket storväxta men ståtligare än en 
man av medellängd, håret guldgult och en aning lockigt i pannan […] Hans 
ögon är skarpa och genomborrande, näsan välformad, skägget rödaktigt, läpparna 
smala men inte utsträckta till en alltför bred mun; ansiktet i sin helhet gladlynt 
och muntert […] Hans gång är fast och säker, rösten klar och hela uppenbarelsen 
manlig. Hans figur ger honom auktoritet och värdighet både när han står och 
sitter […] Vid måltiderna råder såväl måtta som kunglig frikostighet; drickandet 
är snarare måttligt än ohejdat men den hungrige kan inte klaga på överdriven 
enkelhet […] På sitt modersmål är han vältalig.) (Lönnroth 1965: 95–97)

Vi kan alltså konstatera att Sverris saga vid sidan av traditionell sagastil är 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60283

https://doi.org/10.63092/scis.76.60283


79Kung Sverre och norrön sagaskrivning

den första kungasaga som också uppvisar betydande influenser från latinsk 
historieskrivning. Åtskilligt av detta återfinns i den första del av sagan som 
i prologen kallas ”Grýla” och bygger på Sverres egen diktamen eller egna 
uppgifter till Karl Jónsson, men en del annat, häribland flera tal och det 
avslutande porträttet av Sverre står i den del av sagan som i huvudsak till
kommit senare, sannolikt efter kungens död och på grundval av uppgifter 
från andra men möjligen delvis på grundval av hans bevarade tal i manusform. 
Möjligt (men svårt att bevisa) är också att första delen från början skrivits 
på latin av Karl Jónsson men senare översattes och fullbordats på norrönt 
språk, antingen av Karl Jónsson själv eller av Styrmir Kárason (Gottskálk 
Jensson 2021). Uppenbart är under alla förhållanden att Sverre själv dels 
haft ett betydande inflytande på sin egen saga, dels att detta inflytande är 
präglat av retorisk tradition från latinsk historieskrivning.

Jag övergår nu till frågan om Sverres inflytande på andra sagor än sin egen. 
Det bör då för det första observeras att flertalet kungasagor som tillkommit 
efter Sverris saga och handlar om kungarna före honom ursprungligen av
slutat sin framställning omkring 1177, när Sverre blev Norges kung. Det 
gäller sålunda översiktsverken Ágrip, Fagrskinna och Morkinskinna men även 
Snorres Heimskringla. Detta innebär naturligtvis att de som skrivit dessa 
verk har varit medvetna om Sverris sagans existens och betydelse, oavsett om 
de var direkt influerade av dess framställning eller inte.

Ett tydligt tecken på direkt inflytande från Sverre själv är en uppgift i 
Snorri Sturlusons Heimskringla apropå kung Eystein Haraldssons död 1157. 
Enligt Snorris text hade Eystein kommit i krig med sin halvbror, kung 
Inge, vilket medförde att Eystein blev tagen till fånga och grymt avrättad 
av Simun skalp, en av Inges underlydande. Eystein skall senare ha blivit 
betraktad som helig och mirakel påstås ha inträffat vid hans grav ”innan hans 
ovänner hällde soppa gjord på hundkött över graven”. Enligt Snorri fanns 
uppgifter om att Simun skalp efter kungens infångande skall ha skickat bud 
till kung Inge om att så skett, men att denne då skall ha sagt att han inte 
ville se Eystein för sina ögon (vilket rimligen innebär att han gav Simun fria 
händer). Därefter tillägger Snorri: ”Så har kung Sverre låtit skriva” (”Svá 
hefir Sverrir konungr rita látit”, Heimskringla III, s. 346). 

Halvdan Koht ansåg (1914: 81 f.) att den skrift som Sverre låtit skriva 
och här åsyftas är Ágrip, det första översiktsverket på norrönt språk om de 
norska kungarna som ännu bevarats, om än i fragmentariskt skick. I den 
enda handskrift som finns kvar av Ágrip saknas visserligen det blad som 
handlar om konflikten mellan Eystein och Inge men det finns åtminstone 
ett par goda skäl att tro att Koht hade rätt i att det är denna text som åsyftas 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60283

https://doi.org/10.63092/scis.76.60283


80 Lars Lönnroth

i Snorris framställning av Eysteins död. För det första vet vi av andra skäl 
att Ágrip är en av Snorris källor. För det andra framgår av kapitel 60 i Sverris 
saga att Sverre såg sig själv som Eysteins brorson, arvtagare och efterföljare i 
den konflikt med den norska kungamakt som stöddes av påvekyrkan, kung 
Inge och senare av Magnus Erlingsson. Att framställa Eystein som helig 
martyr och offer för sin bror Inges orättvisa behandling bör därför ha passat 
Sverres politiska syften som hand i handske. 

Å andra sidan har Claus Kragh i sin bok Sverre, Norges største middel­
alderkonge påpekat att Ágrip av allt att döma bygger på isländsk tradition 
samt att dess kritiska sätt att omtala kung Sigurd mun som ”aggressiv och 
besvärlig” i ungdomen (”ofstopamaðr mikill of alla hluti ok óeiramaðr”, 
Ágrip, s. 52), förefaller egendomlig om Sverre, som ansåg sig vara Sigurds 
son, verkligen är denna kungasagas upphovsman (Kragh 2005: 271 f.). Även 
Ágrips karakteristik i kapitel 59 av Eystein som ”slug”, ”svekfull” och ”mycket 
girig” (”slœgvitr”, ”undirhyggjumaðr”, ”fégjarnastr”, Ágrip, s. 52) är svår att 
förena med uppfattningen att han på det försvunna bladet i samma text 
skulle ha framställts som helgon. Oavsett hur det förhåller sig med detta 
är det uppenbart att Snorres hänvisning till Sverre betyder att denne ”låtit 
skriva” något om sina föregångare på Norges tron, rimligen i form av en 
mycket tidig kungasaga (dvs före Sverres dödsår 1202), som antingen är en 
tidigare version av Ágrip eller någon annan, numera förlorad sagatext. 

Ett annat vittnesbörd om Sverres inflytande på kungasagor återfinns i den 
isländska översättningen av den numera förlorade biografi om kung Olav 
Tryggvason som skrevs på latin i slutet av 1100-talet i Þingeyrar kloster av 
Karl Jónssons kollega Oddr munk Snorrason. I den dramatiska skildring 
som där ingår och utgör förlagan för Snorres klassiska berättelse om slaget 
står nämligen följande om Kung Olavs uppträdande när hans skepp angreps 
som värst av fienden:

Kenndi þá ok allr herrinn hvar konungr stóð í lyptingunni […] Ok svá sagði 
Sverrir konungr at aldri hefði hann heyrt dœmi til at né einn konungr hafi staðit 
í lyptingu í þvílíkri atsókn ok gerði sik svá auðkenndan at allir mætti sjá hann 
í orrostu. En allir megu þat skilja at hann gerði þetta til ágætis sér. (Óláfs saga 
Tryggvasonar, s. 341–342)

(”Hela hären kände också igen konungen där han stod på [den upphöjda] aktern. 
Och så säger kung Sverre, att aldrig hade han hört något exempel på att någon 
[annan] kung skulle ha stått i aktern under ett sådant anfall och gjort sig så lätt 
att känna igen, att alla kunde se honom under slaget. Men alla kan förstå att han 
gjorde detta för sin äras skull.”)

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60283

https://doi.org/10.63092/scis.76.60283


81Kung Sverre och norrön sagaskrivning

I och för sig skulle man kunna tänka sig att denna hänvisning till vad Sverre 
skall ha sagt syftar på ett muntligt yttrande förmedlat till Oddr munk från 
hans abbot Karl Jónsson efter dennes återkomst från Norge till Þingeyrar 
kloster. Men formuleringen tyder snarare på att Oddr hänvisar till ett citat 
från något som Sverre låtit skriva ned för att framhålla Olav Tryggvason som 
ett unikt exempel på en konungs ärofulla beteende inför döden. Citatet visar 
i varje fall att kung Sverre för Oddr är en viktig auktoritet som åberopas 
för att stärka hans bild av Olav Tryggvason som hjältemartyr och ”Nordens 
apostel”. Odds latinska Olav-biografi kan ju faktiskt läsas inte bara som 
kungasaga utan också som helgonlegend (Sverrir Tómasson 1988: 261–
279). Även Ágrip skildrar för övrigt Olav Tryggvasons uppträdande i aktern 
på Ormen långe som något ytterligt spektakulärt och mirakulöst för att inte 
säga helgonliknande:

En til falls Óláfs konungs var ekki vitat; hitt var sét, at þá er mjǫk rénaði orrostan, 
at hann stóð lífs þá enn í lyptinginni á Orminum […] En þá er Eiríkr skyldi ganga 
upp í stafninn á leit hans, þá sleri ljósi fyrir hann sem elding væri, en konungrinn 
sjálfr horfinn, er ljósit hvarf af. (Ágrip, s. 23–24)

(”Men om kung Olavs fall visste ingen något. De hade sett att då slaget blev 
mindre våldsamt stod han levande uppe i aktern på Ormen långe […]. Men då 
Eirik skulle gå upp i stäven sköt det upp ett ljus framför kungen liksom en blixt, 
och när ljuset försvann var också kungen borta.”)

Oddr munks och Ágrips skildring av Olav Tryggvason som ett slags helgon i 
stil med Olav den helige saknade officiellt stöd i den katolska kyrkan, men 
hade stöd i de isländska kretsar där de tidigaste kungasagorna skrevs. Ett 
viktigt skäl till detta är att Islands kristnande enligt Ari Þorgilsson och andra 
isländska auktoriteter inträffade redan på Olav Tryggvasons tid och på denne 
kungs initiativ, inte på Olav den heliges. Den kyrka som då byggdes upp på 
Islands dominerades av inhemska hövdingafamiljer som efterhand i likhet 
med kung Sverre kom i konflikt med påven och ärkebiskopen av Nidaros, 
vars intressen på Island företräddes av den stridbare biskop Guðmundr 
Arason. Politiskt fanns det därför goda skäl för isländska hövdingar att liera 
sig med Sverres kamp mot påvekyrkan och att föra fram Olav Tryggvason 
som den store missionskonungen. 

Jag har i en tidig uppsats försökt visa att det finns tecken både i Odds 
Olavbiografi och i den äldsta sagan om Gudmund Arason som tyder på att så 
skedde, och att särskilt de skrivande munkarna i Þingeyrar kloster var politiskt 
engagerade på hövdingarnas och kungamaktens sida gentemot påvekyrkan 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60283

https://doi.org/10.63092/scis.76.60283


82 Lars Lönnroth

och Guðmundr Arason. Detta antog jag vara den främsta drivkraften bakom 
munkarna Oddr Snorrasons och Gunnlaugr Leifssons latinska sagor om 
Olav Tryggvason och hans missionsverksamhet (Lönnroth 1963: 90–93). 

Sverrir Tómasson har senare anfört invändningar mot min politiska tolk
ning. Hans viktigaste invändning är att Oddr och Gunnlaugr haft religiösa 
skäl att skildra Olav Tryggvason som Olav den heliges föregångare liksom 
Johannes döparen var Kristi föregångare (præfiguratio), vilket alltså inte 
innebär att de vill ersätta den senare Olav med den tidigare. Dessutom 
saknar han bevis för att klostret som sådant skulle ha verkat för Sverres 
eller världsliga trönders intressen (Sverrir Tómasson 1988: 269–273). Det 
har han i och för sig rätt i. Inte desto mindre finns uttalanden som visar att 
Sverre, också efter påvens bannlysning av kungen, var starkt uppskattad i 
kyrkliga kretsar på Island, icke minst av munkarna i Þingeyrar kloster men 
också av biskoparna Þorlákr Þórhallsson och Páll Jónsson (se Biskupasögur 
I, 1858: 100, 129–130). 

Þingeyrar kloster är otvivelaktigt det kulturcentrum på Island där det 
latinska inflytandet på isländsk historieskrivning är starkast och tydligast, 
ett förhållande som blivit utförligt och förtjänstfullt dokumenterat i de 
senare årens sagaforskning (se Gottskálk Jensson 2021, Sverrir Tómasson 
2009, Haki Antonsson 2012). Det är knappast en slump att man i detta 
kloster finner vänner till kung Sverre, trots dennes av påvemakten fördömda 
syn på förhållandet mellan kyrkan och den världsliga makten. Om där inte 
fanns sympati och förståelse för Sverres kyrkopolitik skulle man knappast 
kunna förklara samarbetet mellan kungen och klostrets abbot, ej heller 
Odds hänvisningar till Sverres uttalande om Olav Tryggvason.

Det finns också ett par isländska källor där Sverre omtalas i samband 
med sagaberättande. Det ena är i den berömda skildringen av bröllopet på 
Reykjahólar i Þorgils saga ok Hafliða, en samtidssaga daterad till 1200-talets 
förra hälft. Det sägs där att man vid bröllopsfesten berättade fornaldarsagor, 
fantastiska sagor om forntidshjältar, bland annat en saga om Hrómundr 
Grípsson, Denna saga skall senare ha berättats för kung Sverre som sade 
att sådana lögnhistorier var underhållande (”En þessari sögu var skemmt 
Sverri konungi, ok kallaði hann slíkar lygisögur skemmtiligstar”, Þorgils 
saga ok Hafliða, s. 27)1 Av citatet framgår alltså att isländska sagor kunde 

1 Sten Kindlundhs översättning av denna mening i den svenska versionen av Sturlunga från 
2021 (Sturlunga I, s. 64) återger citatet så här: ”Denna saga roade kung Sverre, och han 
ansåg att sådana påhittade sagor var de mest underhållande”. Den översättningen missar 
dock att det handlar om sagaunderhållning inför kungen, och att denne tycks vilja skilja 
mellan ”lögnsagor” och ”sannsagor” (som t.ex. kungasagor), dock utan att hävda att de förra 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60283

https://doi.org/10.63092/scis.76.60283


83Kung Sverre och norrön sagaskrivning

överföras från Island till kung Sverres hov i Norge och där framföras som 
underhållning för kungen. Detta är en viktig information som förmodligen 
inte bara gäller fornaldarsagor utan även kungasagor och belyser sambandet 
mellan Sverre och isländsk sagatradition. Det framgår vidare att kungen 
tycker det är roligt att lyssna på sådan sagaunderhållning också när det 
inte handlar om historieskrivning med anspråk på sanning (som Ágrip eller 
Sverris saga) utan om rena ”lögnsagor” utan sanningsanspråk. Man får 
intrycket att författaren till Þorgils saga ok Hafliða uppskattar Sverres syn 
på saken, samtidigt som han kritiskt noterar att det finns folk som tror sig 
härstamma från den mytiske Hrómundr Grípsson.

Den av Snorris brorson Sturla Þórðarson på 1260-talet författade kunga
biografin Hákonar saga Hákonarsonar handlar om Sverres sonson på Norges 
tron och är i sin helhet starkt påverkad av Sverris saga, inte minst vad gäller 
kungens tal till sina män och det avslutande porträttet av Håkon. Där 
finns också flera hänvisningar till Sverre som föredöme och ett gäller hans 
förhållande till sagaberättande. Det förekommer i slutet på ett tal som kung 
Håkon håller för sina soldater inför deras strid mot hertig Skules upprors
armé 1239:

Därefter eggade han trupperna och drog fram det exempel som kung Sverre 
brukade använda (”sagði þeim dæmisögu þá er Sverrir konungr var vanr at segja”): 
En bonde frågade sin son: ”Hur handlar du om du kommer i strid och vet med 
säkerhet att du kommer att dö?” Sonen svarar: ”Då finns det väl inget annat att 
göra än att slåss som tapprast och falla med ära?” ”Men om det nu händer sig så”, 
säger gubben, ”att du vet att du klarar dig undan?” Då svarar sonen: ”I så fall är 
det väl högst nödvändigt att slåss som djärvast.” ”Här kan vi då se”, säger kungen, 
”att dessa två möjligheter är för handen, men något tredje finns inte.” (Hákonar 
saga II, s. 91–92)

Citatet är intressant som vittnesbörd om att Sverre själv berättade sagor och 
även att hans sonson kung Håkon ville följa hans exempel därvidlag. Oavsett 
om det verkligen förhöll sig så eller inte är det tydligt att Hákonar sagans 
författare, Sturla Þórðarson, vill se det så. I slutet av sagan återkommer 
Sturla till Sverres roll som litterärt föredöme genom att berätta att kung 
Håkon på sin dödsbädd lyssnade på sagor:

I sin sjukdom lät han läsa högt för sig böcker på latin (latínubœkr), men det 
tycktes honom mödosamt att förstå vad de betydde. Då lät han högläsa böcker på 
norrönt språk (norrœnubœkr) både på natten och på dagen, först helgonlegender 

nödvändigtvis skulle vara mer underhållande än de senare. Vad han påstår är helt enkelt att 
lögnsagor (också) kan vara roliga att höra.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60283

https://doi.org/10.63092/scis.76.60283


84 Lars Lönnroth

(heilagra manna sögur), och när de tog slut kungasagor (konungatal) från Halfdan 
svarte och sedan om alla Norges kungar, den ene efter den andre […] När han 
hade fått läst för sig om kungarna fram till Sverre lät han dem övergå till Sverris 
saga. Den blev då läst för honom både på natten och på dagen, alltid när han var 
vaken. (Hákonar saga II, s. 261–262) 

Den sista text som den sjuke Håkon lyssnar till innan han dör är alltså enligt 
Sturla Sverris saga. Ett vackert vittnesbörd om vad kungasagor och arvet 
från farfadern betytt för Sverres sonson och efterföljare på Norges tron.

Jag vill nu sammanfatta vad vi i dag kan sluta oss till om kung Sverres 
betydelse för kungasagornas framväxt. Min genomgång har inte givit några 
belägg för att han skulle ha initierat kungasagorna som genre eller den 
klassiska sagastil som vi möter i Snorris Heimskringla. Den äran tillkommer 
snarare isländsk skaldetradition, isländska lärde som Ari och Sæmundr, 
Eiríkr Oddsson (författaren till Hryggjarstykki), diverse okända muntliga 
berättare samt inte minst Snorri Sturluson.

Däremot är Sverris saga tillsammans med Oddr Snorrasons latinska Óláfs 
saga Tryggvasonar de första norröna kungasagorna som till väsentlig del 
skapats efter mönster av latinska furstebiografier. Båda verken har skrivits av 
isländska munkar i Þingeyrar kloster men under inspiration från Sverre själv. 
Han har i det ena fallet själv medverkat i sagans utformning, i det andra fallet 
åtminstone åberopats som källa. Det finns också flera belägg för att Sverre 
intresserat sig för sagaberättande, själv berättat sagor och influerat saga
berättande, samt varit uppskattad av isländska sagaskrivare för sin lärdom 
och sitt litterära intresse, oansett det extremt dåliga rykte som han hade i 
Västeuropas katolska kyrka som en av påven bannlyst kättare och usurpator. 

Huruvida han ”lät skriva” Ágrip eller eventuellt en tidigare version av denna 
text är oklart, likaså i vad mån han sågs som ett föredöme för påvekyrkans 
politiska motståndare på Island. Säkert är emellertid att denne usurpator 
som gjort en sagolik karriär från ”gängledare” till ”Herrans smorde” – för 
att låna Sverre Bagges formulering2 – på sin ålders höst framstod som en 
boklärd rex iustus på Island och definitivt som en sagaskrivningens vän och 
beskyddare. Låt vara att Sverris saga i längden inte blev lika inflytelserik som 
Heimskringla och helt stilbildande endast för Hákonar saga Hákonarsonar. 
Inte desto mindre tyder forskningen på att Halvdan Koht hade i stort sett 
rätt när han hävdade att Sverre faktiskt hade ett avgörande inflytande på 
sagaskrivningens tidiga historia. Inflytandet bestod främst i att han lät 
sammanföra latinsk historieskrivning med isländsk berättartradition på 

2 Jfr titeln på Bagge (1996). 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60283

https://doi.org/10.63092/scis.76.60283


85Kung Sverre och norrön sagaskrivning

ett sätt som fick betydelse för senare kungasagor. Men han tycks också 
ha skapat ett gynnsamt klimat för isländsk sagaunderhållning vid norska 
hovet samt för såväl norskt som isländskt sagaskrivande, inte minst det som 
försiggick vid Þingeyrar kloster vid övergången från 1100-tal till 1200-tal.

Senare kungasagor avlägsnade sig efterhand från de latinska furstebio
grafiernas mönster och blev vad innehållet beträffar mer beroende av skalde
dikternas vittnesmål. Den litterära formen fulländades av Snorri i Heims­
kringla. Men Sverres stora insats är att ha skapat eller åtminstone bidragit 
till att skapa en litterärt livskraftig syntes av europeisk historieskrivning och 
isländskt sagaberättande som blev världslitteratur. Minnet av Sverre som en 
lärd, sagavänlig och mot islänningar välvillig härskare levde också länge kvar 
i sagorna.

 Källor och litteratur
Ágrip = Ágrip af Nóregskonunga sǫgum. Utg. Bjarni Einarsson. (Íslenzk fornrit 29.) 

Reykjavik: Hið íslenzka fornritafélag, 1985. 
Andersson, Theodore M., 1985: Kings’ Sagas. I: Carol J. Clover & John Lindow 

(red.), Old Norse-Icelandic Literature: A Critical Guide, s. 197–238. Ithaca & 
London: Cornell University Press.

Bagge, Sverre, 1996: From Gang Leader to the Lord’s Anointed. (The Viking 
Collection: Studies in Northern Civilization 8.) Odense: Odense University Press. 
, — 2006: The Making of a Missionary King: The Medieval Accounts of Olaf 
Tryggvason and the Conversion of Norway. I: JEGP 105 (4), s. 473–513.

Biskupa sögur I. Köpenhamn: Hið íslenzka bókmentafèlag, 1858. 
Einhardi Vita Karoli Magni. The Latin Library. <https://www.thelatinlibrary.com/

ein.html>
Gesta Friderici I. Imperatoris. Utg. Georg Waitz. Hannover, 1912.
Gottskálk Jensson, 2021: Þingeyrar Abbey in Northern Iceland: A Powerhouse of 

Cultural Heritage. I: Religions 12. <https://doi.org/10.3390/rel12060423>
Haki Antonsson, 2012: Salvation and Early Saga Writing in Iceland: Aspects of 

the Works of the Þingeyrar Monks and their Associates. I: Viking and Medieval 
Scandinavia 8, s. 71–140.

Hákonar saga Hákonarsonar I–II. Utg. Þorleifur Hauksson, Sverrir Jakobsson & Tor 
Ulset (Íslenzk fornrit 31–32.) Reykjavik: Hið íslenzka fornritafélag, 2013. 

Heimskringla III. Utg. Bjarni Aðalbjarnarson. (Íslenzk fornrit 28.) Reykjavik: Hið 
íslenzka fornritafélag, 1951. 

Hermann Pálsson, 1991: Boklig lärdom i Sverris saga. I: Maal og Minne, s. 59–76.
Koht, Halvdan, 1914: Norsk historieskrivning under Kong Sverre, serskilt Sverre-

soga. I: Edda 2, s. 67–102.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60283

https://www.thelatinlibrary.com/ein.html
https://www.thelatinlibrary.com/ein.html
https://doi.org/10.3390/rel12060423
https://doi.org/10.63092/scis.76.60283


86 Lars Lönnroth

Knirk, James E., 1981: Oratory in the Kings’ Sagas. Oslo, Bergen, Tromsø.
Krag, Claus, 2005: Sverre – Norges største middelalderkonge. Oslo: Aschehoug.
Lönnroth, Lars, 1963: Studier i Olaf Tryggvasons saga. I: Samlaren 84, s. 54–94.

, — 1965: Det litterära porträttet i latinsk historiografi och isländsk sagaskrivning. 
I: Acta Philologica Scandinavica 27, s. 68–117.
, — 2005: Nordens äldsta självbiografi? Kung Sverres röst i Sverris saga. I: Det öppna 
rummet. Festskrift till Merete Mazzarella, s. 135–144. Stockholm: Atlantis. 
, — 2006: ”Sverrir’s Dreams”, Scripta Islandica 57, s. 97–110.

Óláfs saga Tryggvasonar eptir Odd munk Snorrason. Utg. Ólafur Halldórsson. (Íslenzk 
fornrit 25.) Reykjavik: Hið íslenzka fornritafélag, 2006.

Sturlunga I. Översatt av Sten Kindlundh. Göteborg: Anthropos, 2021.
Sturlunga saga I. Utg. Örnólfur Thorsson et al. Reykjavik: Svart á hvítu, 1988.
Sverrir Tómasson, 1988: Formálar íslenskra sagnaritara á miðöldum. Reykjavik.

, — 2009: Þingeyrar – stærsta íslenska menningarsetrið á miðöldum”. I: Húnvetningur 
28. Ársrit Húnvetningafélagsins í Reykjavík 28, s. 7–23.

Sverris saga. Utg. Þorleifur Hauksson. (Íslenzk fornrit 30.) Reykjavik: Hið íslenzka 
fornritafélag, 2007. 

Þorgils saga ok Hafliða. I: Sturlunga saga. Utg. Jón Jóhannesson, Magnús Finnbogason 
& Kristján Eldjárn. Reykjavik: Sturlunguútgáfan, 1946.

Þorleifur Hauksson, 2007: Formáli. I: Sverris saga, s. v–xc.

Summary
In an article published in 1914 Halvdan Koht tried to show that King Sverrir 
Sigurðsson, who ruled Norway between 1177 and 1202, had played an important 
role in the early history of Old Norse saga-writing. Trained as a priest before he 
fought his way to the throne of Norway, Sverrir had commissioned the first Old 
Norse biography of a contemporary king, namely the one about himself, Sverris 
saga, written by abbot Karl Jónsson of Þingeyrar monastery in Iceland. The king had 
taken an active part in the composition of this saga by supervising its writing and 
telling Karl Jónsson what to write. Furthermore, Koht argued that Sverrir had also 
inspired the writing of Ágrip and possibly other sagas and thus been a formative force 
behind the early development of sagas, particularly konungasögur. 

Koht’s opinion has not been accepted by later scholars, who have generally 
described the genre of konungasögur as an Icelandic creation derived from Icelandic 
skalds and fróðir menn such as Ari Þorgilsson and Sæmundr Sigfússon. In this article 
it is argued, however, that results of Old Norse studies from later years tend to 
support Koht’s ideas. Although the konungasögur were indeed mainly created and 
written by Icelanders, King Sverrir made a very important early contribution to 
the genre by introducing Latin models for certain aspects of storytelling such as 
the composition of speeches, dreams and literary portraits. It also seems clear that 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60283

https://doi.org/10.63092/scis.76.60283


87Kung Sverre och norrön sagaskrivning

Sverrir had an influence on the saga-writing in Þingeyrar monastery, and that he 
was, as a promotor of sagas, a highly respected man in Iceland, in spite of the fact 
that he was seen in Europe as a dangerous usurper and an enemy of the church.

Keywords: Sverris saga, konunga sögur, Kings Sagas, Latin biography, Snorri 
Sturluson, Þingeyrar monastery

Lars Lönnroth
Göteborgs universitet
Institutionen för litteratur, idéhistoria och religion 
ORCID-iD 0000-0001-5604-529X

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60283

https://orcid.org/0000-0001-5604-529X
https://doi.org/10.63092/scis.76.60283




Islänningen som mötte Hitler och 
DDR-vännen 

Om den livslånga vänskapen mellan Gunnar Gunnarsson 
och Stellan Arvidson – i skuggan av Tyskland

MARTIN RINGMAR

1. Inledning

Författaren Gunnar Gunnarsson (1889–1975) – islänning som skrev på 
danska – och den svenske politikern och författaren m.m. Stellan Arvid

son (1902–1997) brevväxlade i ett halvt sekel.1 Detta trots att de politiskt 
gled allt längre ifrån varandra, något som syns särskilt tydligt i förhållande 
till Tyskland: Anti-nazisten Arvidson blev avskedad från sin lektorstjänst i 
Greifswald direkt efter maktövertagandet 1933, medan Gunnarsson under 
hela 1930-talet var en uppburen i gäst i Tyskland som dessutom fick den 
tvivelaktiga äran att som ende islänning träffa Adolf Hitler. Under kalla 
kriget blev Gunnarsson sedan en utrerad anti-kommunist samtidigt som 
Arvidson var en välsedd gäst i DDR och under många år ordförande i För
bundet Sverige-DDR. Hur kom det sig att deras vänskap ändå höll?

1 Gunnarssons brev till Arvidson lämnades av denne till Islands nationalbibliotek 1977, där 
alltså hela korrespondensen om ca 350 brev bevaras. Den har i någon mån använts av två 
isländska Gunnarsson-biografer (Guðmundsson 2006, Jóhannsson 2011), men emellertid inte 
i Almgrens Arvidson-biografi (2016: 61). 

Ringmar, Martin. 2025. Islänningen som mötte Hitler och DDR-vännen: Om den livslånga 
vänskapen mellan Gunnar Gunnarsson och Stellan Arvidson – i skuggan av Tyskland.  

Scripta Islandica 76: 89–106. https://doi.org/10.63092/scis.76.62657
ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

© Martin Ringmar (CC BY)

Martin Ringmar
Islänningen som mötte Hitler och DDR-vännen
https://doi.org/10.63092/scis.76.62657

https://doi.org/10.63092/scis.76.62657
https://creativecommons.org/licenses/by/2.0/
https://doi.org/10.63092/scis.76.62657


90 Martin Ringmar

1.1 ”Jag har nu läst så gott som alla Edra verk”

Gunnar Gunnarsson och Stellan Arvidson lärde känna varandra i samband 
med 250-årsfirandet av slaget vid Lund i december 1926. Inga danska gäster 
hade inbjudits till det officiella firandet, varför Clarté med Arvidson i spetsen 
ordnade en alternativfest med Gunnarsson som huvudtalare. Denne var då 
förespråkare för en nordisk politisk-ekonomisk union, och hans tal inleddes 
med fanfaren ”Studenter! Svenske og danske Mænd! Nordiske Brødre!” 
och fortsatte i samma högstämda stil (Gunnarsson 1927: 70). Gunnarssons 
argument för en nordisk union var inte minst säkerhetspolitiska, för om 
en sådan inte kom till stånd skulle Danmark införlivas med Tyskland och 
Island köpas upp av engelsk-amerikanska affärsintressen (a.a.: passim). 

Till en början präglades deras relation av att unge litt. stud. Arvidson 
vördnadsfullt sökte upp den 13 år äldre Gunnarsson, och denna asymmetri 
skulle i viss mån bestå även efter att den förre blivit en etablerad skolman, 
forskare, politiker och författare.2 Grunden för deras vänskap var Arvidsons 
önskan att introducera Gunnarssons författarskap i Sverige, ett bland flera 
livsprojekt hos denne mångfrestare. Att intresset var genuint framgår tydligt 
och tidigt: ”Jag har nu läst så gott som alla Edra verk och skall i juli söka 
skriva en serie tidningsartiklar om dem, vilka jag sedan skall söka förena 
till en bok” (28/6 1927). Denna bok blev sedan ett återkommande ämne i 
breven och något av ett sorgebarn, och 30 år senare skriver Arvidson: ”Jag 
förstår, att du börjar tvivla på att jag blir färdig med boken om dig. Men 
den kommer att bli färdig” (11/1 1957). Boken kunde till slut komma ut 
1960 tack vare finansiering från Gunnarssons isländske förläggare (se vidare 
avsnitt 3 nedan).

Huvudtemat i brevväxlingen är alltså lanseringen av Gunnarsson i Sve
rige, vilket innebär diskussioner om förlag, översättningar (Arvidson över
satte själv tre av hans romaner), nyutgåvor, Nobelpriset m.m. Likaså berörs 
existentiella frågor, främst i anslutning till Gunnarssons verk, liksom litte
ratur i allmänhet. Efterhand som vänskapen fördjupas tas också privata saker 
upp, såsom Stellans långvariga ekonomiska och äktenskapliga problem eller 
hans av varjehanda engagemang orsakade splittring: ”Jag har ju alltid en 
massa järn i elden” (SA > GG 25/2 1954). Gunnar redogör för hälsoproblem 
i familjen – först fr.a. hustruns kroniska ögonsjukdom, senare också egna 

2  Stellan Arvidson är idag bekant – förutom för sitt DDR-engagemang – fr.a. som ”den 
svenska grundskolans fader” eftersom han i egenskap av sekreterare i 1946 års skolkommission 
var en nyckelperson vid enhetsskolans tillkomst (se vidare Almgren 2016, Enkvist 2016 och 
https://sv.wikipedia.org/wiki/Stellan_Arvidson; läst 27/11 2023).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62657

https://sv.wikipedia.org/wiki/Stellan_Arvidson
https://doi.org/10.63092/scis.76.62657


91Islänningen som mötte Hitler och DDR-vännen

besvär efter en hjärtattack 1959 – och på äldre dagar även för drömmar han 
drömt. Stellan å sin sida drömmer om en Islandsresa, inte minst för att 
bättre kunna förstå Gunnarssons romaner.3 Ett annat återkommande tema 
är samtidens politiska spörsmål och det står i fokus i det följande. 

2. Krig och politik
2.1 ”Selvfølgelig er jeg ikke Nationalsocialist” 

Vid tiden för sitt besök i Lund 1926 hade Gunnar Gunnarsson som i en 
askungesaga uppnått en central position inom dansk litteratur: En fattig 
bondson från östra Island som efter dansk folkhögskola och några frilansande 
hundår slagit igenom med tetralogin om Borgsläktens historia (1912–1914), 
varefter ”hans popularitet og oplagene af hans bøger været i stadig stigen” 
(Elfelt 1927: 7). Även om han skrev på danska – eller kanske just därför – 
odlade han sin isländska image, och alla hans romaner utspelar sig på Island. 
Här kunde Gunnarsson och andra danskskrivande islänningar utnyttja ett 
intresse för ”isländsk exotism” i Danmark; de var ”den friske Vind fra Saga
øen” som gav den danska litteraturen en välbehövlig blodtransfusion (Buk
dahl 1945: 227; jfr Jóhannsson 2000, 2001, 2006).

Men i början på 1930-talet menade förlaget (Gyldendal) att hans ”Yndest 
hos Publikum er i hurtig Forsvinden” (brev till Gunnarsson 11/10 1933, 
citat i Jóhannsson 2011: 502). Däremot var hans stjärna stigande i Tyskland 
där receptionen av honom inletts på allvar 1927, och redan två år senare 
hävdade Gunnarsson att han utan den tyska marknaden skulle ha gjort 
konkurs (Guðmundsson 2006: 199). Totalt ska han ha sålt cirka 200 000 
exemplar i Tyskland fram till 1940 (a.a.: 297), siffror som säkert gladde såväl 
författare som förlag även om de inte var i nivå med verkliga nordiska bäst
säljare som Hamsun och Gulbranssen (Adam 2013: 242 f.).

I Tyskland var Gunnarsson ofta inbjuden av Nordische Gesellschaft, 
grundat 1921 i Lübeck som en opolitisk vänskapsförening men efter 1933 

3 Första gången en Islandsresa kommer på tal är i samband med Alltingets 1000-årsjubileum 
1930 (GG > SA 9/2 1930). Våren 1958 är saken så gott som klar, och Gunnarsson förbereder ett 
storstilat mottagande för Arvidson som vid denna tid är såväl ordförande i Författarföreningen 
som riksdagsman (GG > SA 22/3 1958). Men då utfärdas totalt reseförbud för alla SAP-leda
möter pga. den instundande ATP-omröstningen: ”Min Islandsresa sprack” (SA > GG 28/3 
1958). Först 1965 kunde Arvidson besöka Island.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62657

https://doi.org/10.63092/scis.76.62657


92 Martin Ringmar

inlemmat i den nazistiska propagandaapparaten (Jóhannsson 2011: 317 f.).4 
Det verkar som om han fick sin bild av ”det nya Tyskland” genom sådan 
Norden-intresserad respektabel borgerlighet, dvs. delvis samma människor 
som han lärt känna redan före 1933. Även om Nordische Gesellschaft efter
hand blev alltmer färgat av germansk ras- och blodsretorik gjorde föreningen 
ändå ett ”anständigt” intryck, vilket framgår av dess tidskrift Der Norden i 
vars spalter Gunnarsson ofta syntes, både som skribent och i intervjuer. Tid
skriften innehåller lärda artiklar av tyska akademiker i varjehanda ämnen, 
något som kanske kunde förvissa bildade nordbor om att det Tyskland de 
kände och beundrade ännu bestod, trots alla nazistiska gaphalsar.5

Gunnar Gunnarsson imponerades förvisso av den nationella väckelsen i 
Tyskland och framhöll den som förebildlig för de nordiska länderna, men 
ingenting tyder på att han skulle ha delat nazisternas rasism och antisemitism 
(Whitehead 1995: 90 f.). Det finns emellertid i vissa av hans romaner ett 
landsbygdskonservativt stråk som slog an i 1930-talets Tyskland. T.ex. spelar 
blodet som ”livets heliga vätska” en viktig roll i romanen Jord från 1933, 
vilket osökt leder tankarna till ”Blut und Boden”, och den av ödet utsedde 
starke hövdingen framhålls (Kjartansdóttir 1999: 44 ff.; Jóhannsson 2011: 
291 f.). Även Arvidson tvingades medge att Jord, som utspelar sig kring 
Alltingets grundande år 930, ”ger en eftersmak av ledarkult” (1960: 268). 
För ”die Nordgesinnten” i Tyskland framstod Gunnarsson som den främste 
företrädaren för den nordiska idén (Lutzhöft 1971: 227 f.).

Gunnar Gunnarsson m.fl. utländska författare kunde dessutom, under 
förutsättning att de inte var uttalade antinazister eller av judisk börd, utnyttja 
det tomrum som uppstått efter att de flesta tyska författare av betydelse 
gått i yttre eller inre exil (Adam 2013: 15; jfr Barbian 2010: 469 f.). T.ex. 
publicerades såväl Vilhelm Moberg som John Steinbeck – båda sedermera 
kända antinazister – i Tyskland under hela 1930-talet (Mårtensson 1956: 
154; Liljestrand 2009: 46; Evans 2005: 159, 163; Adam 2013: 223–248). 
Att Gunnarsson var ett namn i Tyskland framgår vidare av att kortromanen 

4 Gunnarsson var också frekvent gäst hos Eutiner Dichterkreis, en grupp författare av nordtysk 
”Heimat”-litteratur (Stokes 2001), där han bl.a. lärde känna Hans Friedrich Blunck som 
1933–35 var direktör för den av Goebbels instiftade ”Reichsschrifttumskammer” till vilken 
alla författare måste ansluta sig för att få publiceras.
5 Att många nordiska Tysklandsvänner efterhand blivit skeptiska mot nazistregimen föranledde 
Der Norden (1/1940) att i en ledare (”Ein offenes Wort”) konstatera att de nordiska länderna 
inte förstått ”das neue Deutschland”. Men det är ”vielleicht die Besten, die gegen den Strom 
zu schwimmen wagen. Wir gedenken eines Knut Hamsun, eines Sven Hedin und eines Verner 
von Heidenstam, eines Gunnar Gunnarsson.” (Jfr Graßmann 1989: 716.)

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62657

https://doi.org/10.63092/scis.76.62657


93Islänningen som mötte Hitler och DDR-vännen

Advent (1936) kom till på beställning från Reclam Verlag, och den har sedan 
blivit hans mest spridda bok.

Gunnarsson gjorde en dygd av att som utlänning förhålla sig neutral till 
tysk politik och undvek som regel att uttala sig – positivt eller negativt – om 
nazismen, vilken han förklarade som en konsekvens av Versaillesfreden som 
var ”værre end en Forbrydelse: en Dumhed – og en Umenneskelighed” (GG 
> SA 3/1 1939). På liknande sätt argumenterade han i en intervju i Gads 
danske magasin (september 1938):

[J]eg syntes, at det var uværdigt at behandle et stort Folk som det tyske saadan, 
som det skete i Versailles og i Genève. Jeg har set Tyskerne paa nært Hold i deres 
bitreste Trængselstid, hvor den store, jævne Befolkning halvsultede og knapt havde 
Tøj at hænge paa Kroppen. Og jeg har set dem rejse sig under det nye Førerskab 
[…] Det er naturligvis Ting i Udviklingen, jeg kunde ønske anderledes, men – 
det er saa letkøbt at dømme og fordømme […] Det er vanskeligt at sige, hvilke 
Muligheder Tilstanden rummer, men jeg tror i Virkeligheden paa Tysklands 
Fredsvilje. (S. 455 f.; kursiv i original)

Nordische Gesellschaft ordnade sommaren 1936 en kryssning till Island 
med Gunnar Gunnarsson som hedersgäst ombord. Då hade han just besökt 
Heidelberg där han utnämnts till hedersdoktor i samband med universitetets 
550-årsjubileum, vilket bojkottades av många europeiska universitet i 
protest mot utrensningarna av judiska vetenskapsmän (Remy 2002: 54 ff.). 
Gunnarsson kände naturligtvis till judarnas betryckta situation i Tyskland, 
men han protesterade aldrig mot rasförföljelser eller inskränkningar i 
yttrandefriheten. Däremot gratulerade han till annektering av Sudet respek
tive Österrike 1938, ställningstaganden som uppmärksammades i tysk och 
nordisk press (Guðmundsson 2006: 293 f.; Jóhannsson 2011: 323). 

Allt detta bekymrade anti-nazisten Stellan Arvidson som skrev till Gun
narsson att denne i Norden utpekats som nazistsympatisör, men han sade sig 
inte kunna tro ”att du sympatiserar med barbariet därnere [då] detta skulle 
strida mot hela andan i dina romaner”, utan han (bort)förklarade ryktena 
med att ”du givetvis måste vara intresserad av att dina romaner får avsätt
ning i Tyskland” (1/1 1939). Gunnar svarade omgående att ”[s]elvfølgelig er 
jeg ikke Nationalsocialist. Men jeg bedømmer mange Ting anderledes end 
man gør her […] hvor man raaber højt om Frihed, men ikke i samme Grad 
er tilbøjelig at indrømme andre den. Jeg forstaar, at det gik og maatte gaa 
saaledes i Tyskland” (3/1 1939; kursiv = understrykning i original).

Arvidson var inte ensam om att oroas. Författarkollegan och (f.d.) gode 
vännen Otto Gelsted hade i ett öppet brev i vänstertidskriften Kultur
kampen 1936 frågat Gunnarsson: Betyder accepterandet av doktorstiteln från 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62657

https://doi.org/10.63092/scis.76.62657


94 Martin Ringmar

Heidelberg att du stöder nazisternas kulturpolitik? Delar du nazisternas idéer 
om den germanska rasens överlägsenhet? Dessutom publicerades en kari
katyr där Gunnarsson sitter med gitarr på kanonröret på ett krigsfartyg och 
sjunger under en hakkorsprydd sol: ”I Heidelberg, der tabte jeg mit Hjerte”. 
Gunnarsson svarade i följande nummer att han aldrig satt sin fot på ett tyskt 
krigsfartyg, och han undrade dessutom varför Kulturkampen inte tog upp 
åsiktsförtrycket i Sovjet (Guðmundsson 2006: 286 f.). Denna undvikandets 
strategi är kännetecknade för hur han framgent skulle bemöta kritik av sitt 
förhållande till Nazi-Tyskland. Till saken hör vidare att han samma år varit 
dansk delegat på en socialistdominerad fredskongress i Bryssel, varifrån han 
reste direkt till NSDAP:s partidagar i Nürnberg som imponerade stort på 
honom. Han uppfattades därför som politiskt svårplacerad och kraven ökade 
på honom att bekänna färg (a.a.: 283 f.).

Gunnar Gunnarsson betonade alltid att han stod fri från alla partilojaliteter 
och därmed kunde dra sina egna slutsatser, något han i egenskap av för
fattare vore särskild lämpad för ( jfr föredömen som Zola, Ibsen m.fl.): 
”Kompasnaalen ombord i et Folkeskib, det er i al Ubeskedenhed sagt 
Digterne” (1927: 87). Och förvisso var det med profetisk klarsyn han 1927 
konstaterade: 

Vi lever paa en Vulkan. Man taler om Verdenskrigen 1914–18 som var den 
afsluttet. Ingen synes at se, at den kun var den – alle sine Rædsler tiltrods – for
holdsvis tamme Optakt til et Drama, der vil komme til at ryste vor Klode endnu 
i Aartier, ja vel Aarhundreder. (a.a.: 89)

Men i förhållande till nazismen brast honom klarsynen.
Denna felsyn drabbade inte Arvidson som redan 1930 konstaterade att 

det i Greifswald var ”svart som döden. Studenterna går omkring med hak
kors, och […] Hitler är Tysklands nye gud, och kraschen närmar sig med 
större hastighet än man har en aning om i Sverge [sic!]” (brev till Sven 
Stolpe 4/7 1930; jfr Almgren 2016: 64, Meurling 1957: 331). Ironiskt nog 
skulle denna tidiga insikt om nazismens väsen bidra till Arvidsons senare 
blindhet för Östblockets avigsidor. DDR förkroppsligade för honom det 
”goda” – dvs. anti-nazistiska – Tyskland. Och hans argumentation mot ”den 
förljugna DDR-bilden” i Sverige påminde i mycket om hur Sven Hedin 
m.fl. apologeter försvarade ”det nya Tyskland” mot ”hetskampanjer” under 
1930-talet (Almgren 2013: 436–439).6

6  T.ex.: ”De svenska massmedia tävlar om att sprida en förljugen DDR-bild: man deltar 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62657

https://doi.org/10.63092/scis.76.62657


95Islänningen som mötte Hitler och DDR-vännen

2.2 En vinterresa 1940

Kulmen på Gunnarssons kontakter med Nazi-Tyskland blev uppläsnings
turnén februari-mars 1940 då han träffade såväl Hitler som Goebbels på tu 
man hand. Han var då sedan ett år åter bosatt på Island där han på östlandet 
låtit bygga en storslagen mangårdsbyggnad, ritad av gode vännen Fritz Höger.7

Det finns många märkliga omständigheter kring denna färd, vilka givit 
upphov till mer eller mindre fantasifulla konspirationsteorier. Resan var 
redan planerad när världskriget bröt ut, och Gunnarsson hade förstås kunnat 
ställa in den med hänvisning till världsläget. Men det ville han inte. Vintern 
1940 pågick stridshandlingar framförallt i Finland, och enligt egen utsago 
var det för Finlands skull han företog den riskabla resan. Tanken var att han 
via sina kontakter inom nazistpartiet skulle få Tyskland att pressa Sovjet
unionen – då genom Molotov-Ribbentrop-pakten en förbunden – till fred 
med Finland (Whitehead 1995: 96; Guðmundsson 2006: 300; jfr Roselius 
et al. 2018: 289 ff.). Att han dessutom behövde inkomsterna är uppenbart, 
inte minst med tanke på det stora husbygget.

Gunnar Gunnarsson uppmärksammades i tysk media som en trogen 
Tysklandsvän, och han besökte mer än 40 orter, även i de annekterade Sudet 
och Österrike, liksom soldater vid ”Westwall” intill gränsen mot Frankrike. 
Troligen var det Gunnarssons gode vän Hinrich Lohse, ledande nazist i 
Schleswig-Holstein, som arrangerade mötet med Hitler, vilket ägde rum 
den 20 mars (dvs. en vecka efter att Finland och Sovjet slutit fred). Enligt 
Gunnarsson ska Hitler ha avrått honom från att fara tillbaka till Danmark 
(GG > SA 20/12 1962).8

I Köpenhamn intervjuades han av Berlingske Aftenavis (3/4 1940) om 
Hitler-mötet under rubriken ”Tyskland ser op til Nordens Kulturskatte”. 
Det var ett återkommande tema i Gunnarssons Tysklandsbeundran under 

utan hämningar i en internationellt organiserad hetskampanj mot de socialistiska staterna” 
(Arvidson 1984: 110).
7  Fritz Höger, som tillhörde kretsen kring Nordische Gesellschaft, fick ett arkitekturpris 
uppkallat efter sig, vilket dock namnändrades 2022 till ”Erich-Mendelsohn-Preis” efter 
avslöjanden om hans kontakter med nazisterna; se: https://de.wikipedia.org/wiki/Fritz-
H%C3%B6ger-Preis_f%C3%BCr_Backstein-Architektur (läst 8/5 2024).
8 Enligt Gunnarsson tog det en vecka att få en flygbiljett till Köpenhamn (det var stopp i båt- 
och tågtrafiken), vilket till sist lyckades med svenska ambassadens hjälp. Han tycks ha kopplat 
ihop dessa svårigheter med Hitlers avrådan från att resa: ”Der skete visse ting som kunne tyde 
på, at Hitler ikke var enig med sig selv om hvad han skulle foretage med mig” (GG > SA 
20/12 1962). Det troliga är väl ändå att Hitler vid denna tidpunkt hade annat att tänka på än 
var Gunnar Gunnarsson befann sig.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62657

https://de.wikipedia.org/wiki/Fritz-H%C3%B6ger-Preis_f%C3%BCr_Backstein-Architektur
https://de.wikipedia.org/wiki/Fritz-H%C3%B6ger-Preis_f%C3%BCr_Backstein-Architektur
https://doi.org/10.63092/scis.76.62657


96 Martin Ringmar

30-talet att man där värdesatte det nordiska kulturarvet, och då särskilt 
den fornisländska litteraturen, mer än vad man gjorde i Norden, och Hitler 
skulle ha uttryckt sin uppskattning av bl.a. Eddan (Jóhannsson 2011: 362).

Från Köpenhamn hade han biljett med ångaren Gullfoss den tionde april, 
men när han fick veta att Lyra skulle avgå från Bergen till Island redan den 
sjätte tog han sig till Norge och lyckades komma med. Denna skyndsamhet 
har givit upphov till idén att han skulle fått veta om det förestående anfallet 
på Danmark och Norge, kanske till och med från Hitler själv?! En lika 
osannolik tanke är att denne ville kvarhålla honom i Berlin som potentiell 
quisling vid en eventuell tysk invasion av Island (Whitehead 1995: 114; 
Jóhannsson 2011: 363, 428 f.).

Väl på Island framträdde Gunnar Gunnarsson den 18 april i Morgunblaðið 
i en intervju som frapperar genom sin nästan totala tystnad om Tysklands 
invasion av Norge och Danmark den nionde april. Det enda han har att 
säga om att det som varit hans hemland under 30 år just överfallits av det 
beundrade Tyskland är: ”Mellan Norge och Färöarna fick vi så de stora 
nyheterna från Danmark och Norge.” Såväl i Berlingske som i Morgunblaðið 
ger Gunnarsson en tämligen positiv bild av diktatorn: ”Í viðmóti kom Hitler 
mjer fyrir sjónir sem mjög tilgerðarlaus og blátt áfrám” (’Till sitt sätt föreföll 
mig H. mycket naturlig och uppriktig’).9 

2.3 Kalla kriget
Den nationella enighet som rått när republiken Island grundades 1944 för
byttes snart i bittra konflikter kring amerikanska militärbaser och NATO-
medlemskap m.m. Bl.a. delades den isländska författarföreningen efter 
politiska skiljelinjer redan 1945 (den återförenades 30 år senare). Gunnar 
Gunnarsson höll länge en låg politisk profil men i ett tal 1954 – ”Vestræn 
menning og kommúnisminn” – utmålade han kommunismen som ett 
hot mot västvärldens kultur och demokrati.10 Därmed gav han vänstern 
osökt anledning att påminna om hans relation till Nazi-Tyskland och då 
inte minst uppläsningsturnén 1940 och mötet med Hitler.11 Gunnarsson 
bemötte kritiken bl.a. med att han enbart läst upp ”fredliga” texter, fr.a. ur 

9 Senare skulle Gunnarsson ge en betydligt mer negativ bild av Hitler, t.ex. sa han strax före 
sin död 1975 till Sveinn Skorri Höskuldsson: ”ég hef varla hitt aumkunarverðari mann” (’Jag 
har knappast någonsin mött en mer beklaglig människa’; citat i Jóhannsson 2011: 361).
10 Gunnarsson var även 1955 en av grundarna av Almenna bókafélagið, vilket hade som uttalat 
mål att vara en motvikt mot vänsterförlaget Mál og menning (Jóhannsson 2011: 440 ff.).
11 Gunnarsson kommenterade kritiken i ett brev till Arvidson 21/6 1955: ”[Kommunisterna] 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62657

https://doi.org/10.63092/scis.76.62657


97Islänningen som mötte Hitler och DDR-vännen

sin självbiografi. Detta att fokusera på bisak (vad han läst) med undvikande 
av huvudsak (att han läst där och då) är kännetecknande för hur han rätt
färdigade sitt förhållande till det nazistiska Tyskland och därigenom skapade 
en berättelse han kunde leva med ( jfr Jóhannsson 2011: 331 f., 429).

Gunnar Gunnarsson gjorde aldrig offentligt upp med sitt förhållande till 
nazismen. Hans utförligaste redogörelse är ett sex sidor långt brev till Arvid
son (20/12 1962), skrivet efter att denne bett honom ”nedteckna det som 
du i somras berättade för mig om upplevelserna i Tyskland” (15/12 1962). 
Men även där undviker han de mest brännande frågorna: Vad tänkte han 
om bokbålen, koncentrationslägren, Kristallnatten, annekteringen av Rest-
Tjeckien 1939 m.fl. händelser som hade fått många nordiska Tysklands
vänner att dra öronen åt sig? Och vad tänkte han efter kriget om sin tystnad 
under 30-talet? Vad tänkte han och kände när umgängesvänner, t.ex. Hinrich 
Lohse, blev dömda för folkmord?12 Om detta säger han egentligen ingenting. 

När Halldór Guðmundsson konstaterar att ”Gunnar Gunnarsson skrifaði 
aldrei sinn Skáldatíma” (2006: 313) hänvisar han till boken Skáldatími från 
1963 (sv. Skaldetid 1964) i vilken Halldór Laxness gjorde upp med sin roll 
som ”fellow traveller” (’medlöpare’) åt sovjetkommunismen. Möjligen be
rodde Gunnarssons oförmåga till en sådan självrannsakan delvis på att det 
är segrarna som skriver historien: ”Djävulen och Helvetet har bytt namn till 
Hitler och Auschwitz. Nazismen är inte en företrädare för ondskan. Den är 
Ondskan” (Sjöstedt 1999: 216). Dvs. om andra världskriget slutat annor
lunda hade kanske Stalin och Gulag i stället blivit symboler för den absoluta 
Ondskan? Man har också sett denna oförlösta relation till nazismen som en 
orsak till att den tidigare så produktive Gunnarsson i viss mån tystnade som 
författare; den ovannämnda Advent blev hans sista bok av betydelse (Guð
mundsson 2006: 313, 353; jfr Jóhannsson 2011: 383, 414 f.). Återstoden av 
sitt författarliv ägnade Gunnarsson i huvudsak åt att översätta sina romaner 
till isländska, trots att de flesta av dem redan förelåg i isländsk översättning 
(Ringmar 2014: 14).

2.4 ”Nobelpriset bör gå till Island”
Under världskriget gick kontakterna mellan de två vännerna på sparlåga, 
men mot slutet av 1940-talet återupptog Arvidson försöken att lansera Gun

kunde ikke svare mig med andet end Ukvemsord: Mordet, i den ene eller anden Form, er jo 
deres Vaaben – eller var!”
12 https://de.wikipedia.org/wiki/Hinrich_Lohse (läst 25/3 2024).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62657

https://de.wikipedia.org/wiki/Hinrich_Lohse
https://doi.org/10.63092/scis.76.62657


98 Martin Ringmar

narsson i Sverige. Från 1950 hade han dessutom som ordförande i Sveriges 
författarförening rätt att nominera kandidater till Nobelpriset: ”Samtidigt 
skall jag hos Svenska akademien föreslå, att du och Laxness delar nästa års 
nobelpris. Det bör gå till Island” (SA > GG 28/12 1950).

Det tycks som att intresset för utländska utmärkelser står i omvänd pro
portion till en nations storlek, och litteraturpriset till Halldór Laxness 1955 
har sannerligen blivit föremål för en utdragen isländsk interndebatt. Här, 
vid Kalla krigets kulmen, blandades politik, litteratur, språk – var inte Gun
nar Gunnarsson en ”dansk” författare? – in i det av olika lojaliteter och 
fiendskaper tätt sammanbundna litterära livet på Island. Så kunde ledande 
smakdomare som professorerna Sigurður Nordal och Jón Helgason, liksom 
mecenaten och förläggaren Ragnar Jónsson (som gav ut såväl Gunnarsson 
som Laxness), föredra Laxness litterärt även om de avgjort ogillade hans 
kommunistsympatier.

Svenska Akademiens förberedande tremannautskott föreslog faktiskt ett 
delat pris Laxness/Gunnarsson för 1955, men närmare än så kom Gunnar 
Gunnarsson aldrig det eftertraktade priset, ty förslaget föll omgående i Aka
demien in pleno. Och även om inte heller Laxness väckte någon större entu
siasm bland ledamöterna utsågs han till slut till pristagare.13 Det förefaller 
nästan som att Stellan Arvidson blev mer besviken än Gunnarsson över detta: 

Utgången av striden om nobelpriset har gjort mig djupt nedstämd. Måhända är 
Laxness en värdig pristagare. Resultatet är ändå orättvist. Men sådan är världen. 
[Men det] gäller emellertid att inte förtröttas. Vi måste återkomma med förslaget 
om något år. (SA > GG 30/10 1955)

Och den oförtröttlige Arvidson fortsatte att föreslå Gunnarson den tid han 
hade kvar som ordförande i författarföreningen (till 1965). Med känt resultat.

2.5 ”Kommunisterne forbereder utvilsomt et Kup”
Att Gunnar Gunnarsson beklagade sig över kommunisterna och deras fel
low travellers hörde till tidsandan: ”Det er saa at man næsten hellere vilde 
dö end opleve at Russerne tager Norden” (GG > SA 17/2 1951), ”da venter 
os nok Kommunismens Heksegryde” (26/1 1952). Men det märkliga är att 
han gör det i brev till Arvidson vilken i egenskap av såväl socialdemokrat 
som DDR- och Sovjetvän framstår som sinnebilden för en fellow traveller. 
Gunnarsson verkar t.o.m. ha trott att Nobelpriset till medlöparen Laxness 

13 Om turerna kring Nobelpriset 1955 se Ringmar 2014 och där refererad litteratur.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62657

https://doi.org/10.63092/scis.76.62657


99Islänningen som mötte Hitler och DDR-vännen

skulle ha bidragit till att en regering med kommunistisk medverkan kunde 
bildas på Island 1956:

Den Saltvandsinspröjtning, [svenska] Akademiet gav Kommunisterne heroppe, 
gjorde at de andre Venstrepartier béd paa Krogen: dristede sig til at danne Rege
ring med dem. […] Kommunisterne forbereder utvivlsomt et Kup […] Dette er 
alt sammen bare mellem os, forstaar du. Men jeg befrygter du vil faa at se, at mit 
Skön er næppe meget ved Siden af. (GG > SA 27/1 1957)

Gunnarssons kritik mot Laxness och andra medlöpare påminner för övrigt 
om den han själv undvek att besvara i sitt förhållande till nazismen:

Mage til Forræderi, som det der udövedes mot Tjekkoslovakiet [1948], Polen, for 
ikke at tale om de stakkels Östersöstater, véd jeg ikke af i Verdenshistorien. (GG 
> SA 25/6 1951)

Nogen indvending mod deres [Sovjets] folkemord i Østersøstaterne har han 
[Laxness] ikke ladet høre, ej heller at han fortryder at være gået imod Finland, 
da Rusland overfaldt landet, og delingen av Polen tiljublede han hvad Russerne 
angik. (GG > SA 4/3 1958)

Arvidson avstår i regel från att kommentera Gunnarssons ”kommunistskräck”, 
och även omvänt undviker denne att reagera på Arvidsons politiska ställ
ningstaganden, som t.ex. apropå utvecklingen i Finland efter kriget: ”den 
reaktionära klick, som behärskat landet sedan 1918, har trängts undan” (SA 
> GG 24/11 1946). Så i viss mån talade de förbi varandra i politiska frågor. 
Däremot tycks de ibland kunna ge varandra politiskt vinklade gliringar, som 
här apropå Eyvind Johnsons Islandsbesök: ”Med honom kommer du att ha 
mycket gemensamt – han är aktiv antikommunist” (28/3 1958). Eller på 
tal om poeten Þorsteinn Valdimarsson: ”Han er temmelig röd, også iövrigt 
ovenpå hovedet” (GG > SA 26/5 1959).

3. ”Det kanske märkligaste författarskapet  
i nordisk litteratur”14

Stellan Arvidsons långa liv kännetecknades av trofasthet mot tidigt grund
lagda övertygelser, jfr: ”Själv är jag samme socialdemokrat som på 20-talet” 

14 Arvidson 1960 (baksidestext).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62657

https://doi.org/10.63092/scis.76.62657


100 Martin Ringmar

(SA > GG 24/8 1948).15 Ett uppenbart exempel på detta är intresset för Tho
mas Thorild, från avhandlingen 1931 via monografier 1937 och 1938 fram 
till den över tusensidiga biografin 1989/1993, vartill kommer utgivningen 
av Thorilds samlade skrifter i tolv band 1933–1997. Att introducera Gunnar 
Gunnarsson i Sverige var ytterligare ett sådant livslångt engagemang. I breven 
uttryckte Gunnarsson ofta sin tacksamhet för Arvidsons insatser (t.ex. 8/1 
1951, 16/8 1959), liksom även sin förundran över hur denne fann tid till allt: 
”Hvordan du kan overkomme alt det du har at staa i begriber jeg ikke, det 
forekommer mig overmenneskeligt” (21/6 1955); ”dine arbejdsplaner er stadig 
lige overvældende!” (9/12 1968). Som det utdragna arbetet med Gunnarsson-
boken visade fanns det gränser också för vad Stellan Arvidson hann med.

Boken Gunnar Gunnarsson – islänningen kom alltså ut 1960 och är givetvis 
den viktigaste källan till Arvidsons syn på författarskapet.16 Omslaget pryds av 
en åldrad och allvarsam Gunnarsson i profil som skådar in i fjärran: En bild 
av Författaren som ser längre och djupare än vanliga dödliga. Fotot är kon
genialt med Arvidsons syn på ”livshållningen” som ”det innersta budskapet 
i Gunnarssons diktning. […] Ett resultat av bitter och egensinnig kamp är 
denna livshållning” (1960: 7). I förordet framhålls att boken inte är en biografi 
i vanlig mening: ”En levande författare kan ha anspråk på att hans person får 
vara i fred. Det är hans verk, hans offentliggjorda verk, det här gäller” (a.a.: 8). 
Här görs dygd av nödvändighet, eftersom Arvidsons begränsade kunskaper i 
isländska och om Island förhindrade honom att sätta in Gunnarssons verk i 
en isländsk kontext, vilket han också själv insåg: ”Det hade nog behövts några 
års vistelse i landet för att helt fatta böckernas roll” (SA > GG 19/6 1955). 
Samtidigt tvingades han här överge sin tidigare sociologiskt inriktade metod 
enligt vilken ”en diktares biografi först och främst måste undersökas innan 
verket kunde analyseras” (Almgren 2016: 102; jfr Jonsson 2013).

15 Arvidson behöll även sådana övertygelser som var till men för karriären. T.ex. lär hans uttalade 
ateism ha förhindrat en utnämning till såväl skoldirektör i Stockholm som ecklesiastikminister 
på 50-talet (Almgren 2016: 190 ff.). Och hans stöd till DDR och Sovjet medförde att SAP:s 
Stockholmsdistrikt vägrade att åternominera honom inför riksdagsvalet 1968 (året för Prag
våren): ”Jag har väl också varit för obekväm” (SA > GG 15/5 1968; jfr Almgren 2016: 206). 
Ett möjligt opportunistiskt undantag är hans sidbyte i frågan om grundskolan: ”Från att ha 
varit en Saulus som bekämpade enhetsskoltanken blev han en Paulus som predikade den” 
(Isling 1980: 297; Almgren 2016: 118 ff.). Tack vare denna helomvändning kunde han 1946 
lämna rektorstjänsten i Hudiksvall och inleda en politisk och yrkesmässig bana i Stockholm.
16 Boken hade kommit i isländsk översättning året innan (1959) på Ragnar Jónssons förlag 
Helgafell, men redan 1954 hade Arvidson till sin förvåning utlovats ett förskott på 10 000 
svenska kr för att kunna avsätta tid till arbetet: ”Hur kan Helgafell gå i land med så stora 
honorar?” (SA > GG 28/11 1954).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62657

https://doi.org/10.63092/scis.76.62657


101Islänningen som mötte Hitler och DDR-vännen

Genom att bortse från biografin kunde Arvidson också undvika det käns
liga ämnet Gunnar Gunnarsson och Nazi-Tyskland. I den mån detta berörs 
är det i anslutning till ett par av romanerna, och det blir då närmast en 
skönmålning: ”I denna bok [Hvide-Krist] från 1934 finns bland annat en 
skildring av den fradgaspottande Olaf Tryggvason, mannen utan ansvar men 
med oinskränkt makt över män som blint följer hans minsta vink; det kan 
gott vara en bild av Hitler” (Arvidson 1960: 180). Det behöver väl inte 
påpekas att Hvide-Krist knappast hade kunnat komma ut i Tyskland 1935 
om denna läsart varit uppenbar. Och apropå romanen Graamand (1936), 
som handlar om Sturlungatidens våldsdåd, citeras ur Gunnarssons fackbok 
Sagaøen (1935): ”Man mördade och dräpte. Helst överföll man värnlösa 
människor, som man så lemlästade eller egenmäktigt avrättade.” Arvidson 
kommenterar: ”Förunderligt väl stämmer dessa ord på Tysklands trettiotal. 
Gunnarsson har givetvis inte kunnat undgå att påverkas av de europeiska 
stämningarna vid mitten av 1930-talet. Hans position är klar” (1960: 181); 
”[Graamand] är ett inlägg för rättens sak – i orättens årtionde” (a.a: 187). 

Ett återkommande tema hos Arvidson är att man i Sverige aldrig efter 
förtjänst uppskattat ”detta kvantitativt väldiga och kvalitativt fullödiga för
fattarskap” (1960: 280). Att det blivit så är framförallt förlagens fel, för det 
är ”enbart genom en felaktig förlagspolitik [som Gunnarsson] hittills inte 
fått den ställning hos svensk publik som han vunnit inom kulturvärlden 
i övrigt” (1954: 12). (Vad som än avses med ”kulturvärlden” är det endast 
Island, Danmark och Tyskland som uppvisar fler Gunnarsson-utgåvor än 
Sverige.) Eller var det kanske Halldór Laxness fel genom vars Nobelpris 
”föregångaren och läraren [Gunnarsson]” (Arvidson 1954: 7) blivit ”orättvist 
ställd i skuggan av sin lärljunge [sic!]” (Arvidson 1975)? 

Överhuvudtaget tenderar Arvidson att ta till överord när han talar för 
sin sak. T.ex. menar han att ”ingen litteratur har någon like till” den själv
biografiska romanserien Kyrkan på berget. Och om den förvisso framgångs
rika romanen Gæst den enøjede (1913) heter det att författaren med den 
”plötsligt vann världsrykte” (a.a.). Boken i fråga hade fram till 1920 översatts 
till fyra språk: finska, svenska, holländska och isländska.

4. Avslutning: Varför höll vänskapen?

Det finns en del påfallande likheter i Gunnarssons och Arvidsons förhål
landen till Nazi-Tyskland respektive DDR ( jfr Almgren 2013: 436 f.), som 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62657

https://doi.org/10.63092/scis.76.62657


102 Martin Ringmar

att de båda blev hedersdoktorer i respektive stat: Gunnarsson i Heidelberg 
1936 och Arvidson i Rostock 1969 (han fick även en personlig professur i 
Greifswald 1981). Och under Kalla kriget var Gunnarsson ordförande i den 
isländska avdelningen av Congress for Cultural Freedom, vilken i hemlighet 
finansierades av CIA, medan Arvidson var ordförande i den svenska 
sektionen av det Sovjet-finansierade Världsfredsrådet.17  

Men ändå förblev de, trots denna politiska polarisering, vänner så länge 
båda levde. Hur kom det sig? Av breven framgår tydligt att de var genuint goda 
vänner som trivdes tillsammans, och medan Gunnar bodde i Köpenhamn 
fick Stellan upprepade inbjudningar: ”Tag en lille Ferie og slaa dig ned her 
for nogen Dage!” (10/10 1934). Under efterkrigstiden tillbringade familjen 
Gunnarsson ofta somrarna i Danmark, och de två vännerna försökte då se 
till att träffas för att ”talas vid i godan ro om människors vandring under 
måne, sol och stjärnor” (SA > GG 28/7 1959).18 Tankeutbytet fortsatte 
livet ut, och Gunnar daterade sista brevet till Sverige 4/7 1975, drygt fyra 
månader före sin död: ”Og der ville være mange andre ting at beröre – men 
jeg duer ikke til stort og beder dig undskylde at jeg må slutte. / Din gamle 
ven Gunnar”.

Vad gäller Stellan tycks han som person ha haft ett vinnande sätt: ”Många 
har förundrat sig över hur Stellan Arvidson kunde få så stort inflytande i 
så många sammanhang och tillskriver det hans blida vänlighet och hans 
älskvärdhet” (Almgren 2016: 149), vilket intygas av professor emerita 
Brigitte Stepanek i Greifswald som kände honom väl (muntligen 8/5 2024). 
Denna personliga charm kombinerade han med debattglädje och ”oför
skräcktheten och modet att stå för din åsikt utan att ängsligt se efter om 
något hotade bakom hörnet”, som studiekamraten Per Nyström mindes 
honom långt senare (citat i Almgren 1916: 72). Stellan Arvidson var för 
övrigt god vän även med Sven Stolpe trots att de i politiska och religiösa 
frågor stod långt ifrån varandra. 

För Gunnar Gunnarsson kunde Arvidson också fylla funktionen av en 
”biktbroder” som varken var dansk eller islänning, ty fastän han tillhörde 
såväl det danska som det isländska litterära livet kände han sig ofta på kant 
med båda: ”Men jeg er udenfor. Der er ogsaa min Plads og har alle Dage 

17  https://sv.wikipedia.org/wiki/Congress_for_Cultural_Freedom, https://sv.wikipedia.org/
wiki/V%C3%A4rldsfredsr%C3%A5det (läst 29/8 2025).
18 Arvidson citerar här ur Gunnarssons novell ”Det gyldene Nu”: ”[Vi] drøftede smaasnakkende 
og i en tilsyneladende let Tone meget alvorlige Ting, Livet og Døden og Livets Vilkaar, Men
neskenes Vandring under Maane, Sol og Stjerner” (Gunnarsson 1930: 231).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62657

https://sv.wikipedia.org/wiki/Congress_for_Cultural_Freedom
https://sv.wikipedia.org/wiki/V%C3%A4rldsfredsr%C3%A5det
https://sv.wikipedia.org/wiki/V%C3%A4rldsfredsr%C3%A5det
https://doi.org/10.63092/scis.76.62657


103Islänningen som mötte Hitler och DDR-vännen

været” (GG > SA 30/5 1950). T.ex. anförtrodde han Arvidson apropå Gel
steds (1926) och Elfelts (1927) böcker om honom: ”De er saamænd meget 
pæne; men de er – ingenting. Begriber ikke et Muk! Som dansk Sind jo 
aldrig har begrebet islandsk og aldrig vil komme til det” (2/5 1932; jfr 
Jóhannsson 2011: 437 f.). Det är vidare lätt att inse att Gunnarsson hade 
intresse av en välplacerad introduktör och förespråkare i Sverige och därför 
vore beredd att bortse från Arvidsons politiska åsikter.

Det är inte lika självklart att den senare i Gunnarsson skulle se en av 
samtidens stora författare och livslångt verka för hans sak. Men som nämnts 
verkar Arvidson ha varit trogen sin ungdoms övertygelser och ideal, och 
det är sannolikt att vänskapen med en etablerad författare som Gunnarsson 
hade varit viktig för den unge litteraturstudenten. Arvidsons litteratursmak 
tycks för övrigt ha varit tämligen traditionell ( jfr hans monografier om 
Selma Lagerlöf och Bo Bergman), och han stod främmande inför 40-talets 
”oläsbar[a] modernism på lyrikens område” (SA > GG 24/11 1946). Hans 
egen poesi, i tio diktsamlingar 1927–1996, utvecklades från rim och meter i 
klassisk stil till en sorts tankedikter där ”[g]ränserna mellan lyrik och prosa 
suddas till sist helt ut” (Almgren 2016: 302; jfr a.a.: 320).19 

Stellan Arvidson levde tillräckligt länge för att bli besviken över att saker 
inte blivit som han tänkt sig. Så tyckte han sig efter DDR:s upplösning 
ha ”förlorat det jag byggt mitt livs arbete på” (citat i Almgren 2016: 272), 
och likaså menade han att skolreformen förfuskats och blivit en halvmesyr 
(a.a.: 172 f.). Förmodligen ansåg han också att ansträngningarna för Gunnar 
Gunnarsson givit mindre resultat än han hoppats på. Den sista svenska 
Gunnarsson-publicering han fick uppleva var en nyutgåva 1969 av hans egen 
översättning av Advent. Sedan skulle det dröja till 2022 innan Gunnarsson 
åter gavs ut på svenska då Advent kom ut i nyöversättning, som en del i 
vad som verkar vara ett stillsamt segertåg genom världen för denna fina 
kortroman.20 Och att ha en (1) bok som lever är ingen dålig bedrift av en 
författare som varit död i ett halvsekel, ty de flesta – Nobelpristagare eller 
ej – får nöja sig med mindre än så.

Kanske gällde Arvidsons trofasthet till syvende och sist vännen Gunnar 
Gunnarsson? Efter dödsrunan i DN – publicerad dagen efter Gunnarssons 
död 21/11 1975 – skrev han veterligen inget mer om författaren. Nekro

19 Almgren ägnar ett kapitel (”Glömd lyrik”) åt Arvidsons poesi (2016: 298–318).
20  Nyliga Advent-översättningar inkluderar ryska (2013), italienska och nynorska (2016), 
tjeckiska (2017), azerbajdzjanska (2018), bretonska (2022) samt ungerska (2024). 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62657

https://doi.org/10.63092/scis.76.62657


104 Martin Ringmar

logens avslutande förhoppning blev sålunda hans sista offentliga ord om 
Gunnar Gunnarsson: ”Skall tiden nu måhända vara inne att också hos oss 
ge detta märkliga författarskap dess tillbörliga plats – i det uteblivna Nobel
prisets ställe?” 

Referenser
Arkiv

Gunnar Gunnarssons och Stellan Arvidsons brevväxling. Landsbókasafn Íslands, 
Reykjavík. 

Brev från Stellan Arvidson till Sven Stolpe. UUB, Uppsala.

Övriga källor
Adam, Christian, 2013: Lesen unter Hitler. Autoren, Bestseller, Leser im Dritten 

Reich. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag.
Almgren, Birgitta, 2013: Inte bara Stasi. Relationer Sverige-DDR 1949–1990. 

Andra reviderade upplagan. Stockholm: Carlssons. 
Almgren, Birgitta, 2016: Dröm och verklighet. Stellan Arvidson – kärleken, dikten 

och politiken. Stockholm: Carlssons.
Arvidson, Stellan, 1954: Förord till G. Gunnarsson: Skepp på himlen. Stockholm: 

LT. S. 7–12.
Arvidson, Stellan, 1960: Gunnar Gunnarsson – islänningen. Stockholm: LT.
Arvidson, Stellan, 1975: Gunnar Gunnarsson död – ”Isländska folkets epos”. DN 

22/11.
Arvidson, Stellan, 1984. DDR Grannland. Stockholm: Förbundet Sverige-DDR. 
Bukdahl, Jørgen, 1945: Mellemkrigstid 1935–1940. København: Aschehoug Dansk 

Forlag.
Elfelt, Kjeld, 1927: Gunnar Gunnarsson. Et essay. København: Gyldendalske Bog

handel Nordisk Forlag.
Enkvist, Inger, 2016: De svenska skolreformerna 1962–1985 och personerna bakom 

dem. Stockholm: Gidlunds. 
Evans, Richard J.,  2005: The Third Reich in Power 1933–1939. London: Allen 

Lane.
Gads danske magasin. September 1938. København.
Gelsted, Otto, 1926: Gunnar Gunnarsson. København: P. Haase & Søn.
Graßmann, A. (red.), 1989: Lübeckische Geschichte. 2. überarbeitete Auflage. 

Lübeck: Schmidt-Römhild.
Guðmundsson, Halldór, 2006: Skáldalíf. Ofvitinn úr Suðursveit og skáldið á Skriðu

klaustri. Reykjavík: JPV útgáfa.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62657

https://doi.org/10.63092/scis.76.62657


105Islänningen som mötte Hitler och DDR-vännen

Gunnarsson, Gunnar, 1927: Det nordiske Rige. København: Gyldendal. 
Gunnarsson, Gunnar, 1930:  Ringen / Den glade Gaard. Smaa Historier. København: 

Gyldendal.
Isling, Åke, 1980: Kampen för och mot en demokratisk skola 1: Samhällsstruktur 

och skolorganisation. Diss., Stockholms universitet.
Jóhannsson, Jón Yngvi, 2000: Scandinavian Orientalism. The reception of Danish-

Icelandic Literature 1905–1950. I: M. Marnersdóttir & J. Cramer (red.): Nordisk 
litteratur og mentalitet. Tórshavn: Føroya Fróðskaparfelag. S. 254–261.

Jóhannsson, Jón Yngvi, 2001: ”Jøklens Storm svalede den kulturtrætte Danmarks 
Pande”. Um fyrstu viðtökur dansk-íslenskra bókmennta í Danmörku. Skírnir 175 
(vor). S. 33–66. 

Jóhannsson, Jón Yngvi, 2006: Realism and Revolt: Between the World Wars. I: 
D. Neijmann (red.): A History of Icelandic Literature. American-Scandinavian 
Foundation/University of Nebraska Press. S. 357–403. 

Jóhannsson, Jón Yngvi, 2011: Landnám. Ævisaga Gunnars Gunnarssonar. Reykjavík: 
Mál og menning.

Kjartansdóttir, Halla, 1999: Trú í sögum. Um heiðni og kristni í sögum og samtíma 
Gunnars Gunnarssonar. Reykjavík: Bókmenntafræðistofnun Háskóla Íslands.

Liljestrand, Jens, 2009: Mobergland. Personligt och politiskt i Vilhelm Mobergs 
utvandrarserie. Stockholm: Ordfront.

Lutzhöft, Hans-Jürgen, 1971: Der nordische Gedanke in Deutschland 1920–1940. 
Stuttgart: Ernst Klett Verlag.

Meurling, Per, 1957: Lund mellan världskrigen. I: G. Bendz (red.): Under Lunda
gårds kronor. Minnen upptecknade av gamla studenter. Fjärde samlingen. Lund: 
Gleerups. S. 317–340.

Mårtensson, Sigvard, 1956: Vilhelm Moberg. En biografi. Stockholm: Bonnier.
Remy, Steven P., 2002: The Heidelberg Myth. The Nazification and Denazification 

of a German University. Cambridge (Massachusetts)/ London: Harvard Univer
sity Press.

Ringmar, Martin, 2014: ”Den mand vil forraade dig”. Mutual Translators and Nobel 
Competitors: Gunnar Gunnarsson and Halldór Laxness – and the Price of the 
Icelandic Nobel Prize. I: B.J. Epstein (red.): True North. Literary Translation in 
the Nordic Countries. Newcastle: Cambridge Scholars Publishing. S. 1–19.

Roselius, Aapo, Oula Silvennoinen & Marko Tikka: 2018. Svart gryning. Fascismen 
i Finland 1918–44. Översättning Mattias Huss. Stockholm: Lind & Co.

Sjöstedt, Charlotta, 1999: I skuggan av ett hjälteland. Svenska frivilliga för det 
ockuperade Norge. Stockholm: Hjalmarson & Högberg.

Stokes, Lawrence D., 2001: Der Eutiner Dichterkreis und der Nationalsozialismus 
1936–1945. Neumünster: Wachholtz Verlag. 

Whitehead, Þór, 1995: Ísland í síðari heimsstyrjöld. Milli vonar og ótta. Reykjavík: 
Vaka-Helgafell.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62657

https://doi.org/10.63092/scis.76.62657


106 Martin Ringmar

Summary

The Icelander who met Hitler and The true friend of the GDR: Gunnar Gunnarsson 
and Stellan Arvidson – a lifelong friendship in the shadow of Germany

The Icelandic writer Gunnar Gunnarsson (1889–1975), who wrote in Danish, and 
the Swedish pedagogue, literary scholar and politician Stellan Arvidson (1902–1997) 
exchanged letters for 50 years (their ca 350 letters are kept at the National Library 
of Iceland). Their political opinions diverged early on, however, which became 
particularly obvious in relation to Germany: Whereas the anti-Nazi Arvidson lost 
his position as lecturer in Swedish in Greifswald following the Machtübernahme 
in 1933, Gunnarsson was a frequent guest in Nazi-Germany where he received an 
honorary doctorate in Heidelberg in 1936; he is also known as the only Icelander to 
have met Hitler in person. During the Cold War, Gunnarsson sided strongly with 
the anti-communist camp, whereas Arvidson, although a social democrat, remained 
a true friend of the GDR (honorary doctorate in Rostock in 1969, professor in 
Greifswald in 1981) until the fall of the Berlin Wall and beyond. 

It is remarkable how Gunnarsson, because he had seen the “injustices” the Ver
sailles peace agreement had caused the Germans, tended to notice only the positive 
sides of the “national revival” in Germany of the 1930s. Arvidson, in contrast, had 
realised the danger of Nazism early on but for that very reason later became insen
sitive to the dark sides of the GDR. 

In spite of all these differences the two seem to have been genuinely good friends 
who enjoyed each other’s company. It appears, furthermore, that Gunnarsson, who 
often felt at odds with both the Danish and Icelandic literary scenes, found it easy 
to confide in Arvidson as a Swede. Add to this Arvidson’s never-failing zest in pro
moting Gunnarsson in Sweden (although the hopes of a Nobel Prize would not 
materialize), which remained the fundament for their lifelong friendship.

Keywords: Gunnar Gunnarsson, Stellan Arvidson, Nazi Germany, Cold War

Martin Ringmar
Lunds universitet
Språk- och litteraturcentrum

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62657

https://doi.org/10.63092/scis.76.62657


Det isländska Nya testamentet 1540 och 
dess plats i den isländska språkhistorien

VETURLIÐI ÓSKARSSON

1. Inledning

Gränsen mellan fornisländska och nyisländska dras i handböcker och 
ordboksarbete vid året 1540.1 Detta år utgavs i tryck det Nya testa

mentet på isländska och denna bok är den första med säkerhet kända tryckta 
boken på detta språk.2 Samma år som boken publicerades tillträdde den 
första lutherska biskopen på Island, i Skálholt, södra Island, och tolv år 
senare fick även Hólar på norra Island en luthersk biskop. Denna artikel 
handlar om detta verk, det isländska Nya testamentet 1540 (hädanefter NT 
1540) och dess ursprung, tillkomst och plats i den isländska språkhistorien. 
Syftet är att ge en samlad bild av verket, dess översättare och själva boken. 

Efter denna inledning handlar kapitel 2 om boken, dess format och 
utseende och annat som rör den som fysiskt objekt. Ett av de få bevarade 
exemplaren av boken finns i Universitetsbiblioteket i Uppsala och det 
och dess historia tas upp och beskrivs i detta kapitel. Kapitel 3 handlar 

1  Jag tackar Björk Ingimundardóttir, Guðrún Ása Grímsdóttir, Helgi Skúli Kjartansson, 
Jökull Sævarsson, Kolbrún Haraldsdóttir och Lasse Mårtensson för samtal och hjälp. Jag 
tackar också de två anonyma granskarna för deras värdefulla synpunkter och kommentarer. 
Artikeln bygger på ett föredrag på symposiet Bibeln som språkhistoriskt gränsdokument som 
hölls den 7 maj 2025 vid Institutionen för nordiska språk vid Uppsala universitet i samband 
med konferensen Svenska språkets historia 18. 
2 I räkenskaper i Hamburg från 1530 nämns ett isländskt tryck men det är okänt vad det kan 
ha varit (Björn Þorsteinsson 1960).

Óskarsson, Veturliði. 2025. Det isländska Nya testamentet 1540  
och dess plats i den isländska språkhistorien.  

Scripta Islandica 76: 107–135. https://doi.org/10.63092/scis.76.61545
ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

© Veturliði Óskarsson (CC BY)

Veturliði Óskarsson
Det isländska Nya testamentet 1540
https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545
https://creativecommons.org/licenses/by/2.0/
https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


108 Veturliði Óskarsson

om översättaren av NT 1540, ”Odd Norske”, som översatte verket mellan 
1535 och 1539. I kapitel 4 diskuteras källtexterna för översättningen och i 
kapitel 5 tas NT 1540:s position inom isländsk språkhistoria upp, som en 
gränsdragande text. Exempel på stavning och språk i verket ges samt ett 
litet exempel på ett vid den tiden ganska nytt lånord som är vanligare i detta 
verk än i äldre texter. I kapitel 6 sammanfattas artikelns viktigaste slutsatser. 

2. Boken

Nya testamentet på isländska trycktes i Danmark år 1540, i ett tryckeri i 
Roskilde.3 Tryckningen avslutades den 12 april, vilket anges på bokens sista 
sida:

Þryckt vti Konungligum stad Roschylld af mier Hans Barth xii dag Aprilis, Anno 
domini, MDxl

Tryckaren Hans Barth var från reformationens födelseort Wittenberg, född 
omkring 1500 och var verksam där som boktryckare från 1525 och sedan i 
Magdeburg 1527–1532. Han flyttade till Roskilde 1533. Barth var särskilt 
aktiv som tryckare av luthersk litteratur.4 Barth kunde inte isländska, vilket 
påpekas i bokens epilog, ”honum er tungu malit nærsta o skilianligt” (fol. 
330r), dvs. ’för honom är språket i stort sett obegripligt’. Med sedvanlig 
stilistisk ödmjukhet ber översättaren om ursäkt för texten och säger att 
det läsaren eventuellt inte helt förstår må antingen bero på översättarens 
”stirt tungu tæki”, dvs. ’stela språk’ (bristande uttrycksförmåga), eller det 
att tryckaren kan ha slarvat eller gjort misstag. Enligt Halldór Hermannson 
(1916: 4) är boken full av tryckfel på grund av att den trycktes utanför Island 
och det att ’översättaren inte utövade någon ordentlig övervakning’.5 Det är 
visserligen osannolikt att den korrekturlästes kontinuerligt av Oddur eller 
någon annan som förstod språket, men Oddur kan knappast ha varit helt 
frånvarande medan boken trycktes.

Boken är i ett litet oktavformat och har varit omkr. 10 × 15 cm oinbunden 

3 En bra översikt över en del av det som diskuteras här finns i Halldór Hermannsson (1916: 
3–4), särskilt vad gäller bokens yttre.
4 Om Barth se Nordiskt lexikon för bokväsen (1951: 49); Reske (2015: 628, 1085); Jahnke 
(2018: 421–436).
5 ”[T]he book abounds in printer’s errors, due to the fact that is was printed outside of Iceland 
and no proper supervision exercised by the translator”. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


109Det isländska Nya testamentet 1540

och oskuren, dvs. betydligt mindre i storlek än en typisk pocketbok idag. 
Detta kan jämföras med det svenska Nya testamentet 1526, vars storlek är 
ungefär 20 × 30 cm.6 Antalet sidor är följaktligen stort; boken består av 330 
blad (660 sidor), 41 ark (det sista arket är 10 blad), inklusive titelbladet, 
och den är drygt 4,5 cm tjock. Detta handboksliknande format kan ha 
varit avsett att vara bekvämt för präster att ta med sig på sina resor. Som 
stöd för bokens användning under mässan är den i marginalerna försedd 
med särskilda markeringar med anvisningar till kyrkoårets evangelier och 
epistlar. Ett register över dessa finns nära bokens slut, fol. 325r–327v. 
Registret inleds med följande förklaring:

Registrum huernen finnaz skulu pistlar og Gudzspioll, þau sem lesin verda i 
heilagre, Kirkiu, a Sunnu daugum eda odrum hatidum, kring vm tolf manudu, 
þui huar þetta mercki  stendr i textanum, þad til teicknar at þar sie vpp haf þess 
Gudzspialls edr Pistils sem a þeim degi verdr lesinn […]

’Ett register över hur de brev och evangelier som ska läsas i den heliga kyrkan på 
söndagar eller andra högtider under de tolv månaderna hittas, ty varhelst detta 
tecken förekommer i texten då indikerar det att där finns början på det evangeliet 
eller den episteln som ska läsas den dagen.’

Titeln på bokens första trycksida (fig. 1) lyder som följer: 
Þetta er hid nya Testament, Jesu Christi eigenlig ord og Euangelia huer hann 
sialfr predikadi og kendi, hier i heime, Sem hans postular og Gudz spialla menn 
sidan skrifudu. Þau eru nu hier vtlogd a Norrænu, Gudi til lofs og dyrdar, enn 
almuganum til sæmdar og Salu hialpar. 

’Detta är Nya testamentet, själva Jesu Kristi ord och evangelia vilka han själv 
predikade och lärde ut här i världen, som hans apostlar och evangelister senare 
skrev. De översätts nu här till norröna, till Guds pris och ära, och till allmogens 
heder och själahjälp.’

Ramen som omger texten är samma träsnitt som användes i Melanchthons 
Instructio Visitationes som Hans Barth tryckte i Roskilde 1538.7 Överst i 
ramen, i den övre marginalen, avbildas Kristus som sänder ut apostlarna 
och längst ner i ramen syns även Kristus, samt aposteln Petrus som vänder 
sig mot honom med en nyckel i sin högra hand, och där till höger återigen 
apostlarna. På versosidan av titelsidan finns ett träsnitt som föreställer kung 

6 Ett exemplar bevarat på Uppsala universitetsbibliotek (Rar. fol. 10:23) är 18,5 × 26,5 cm, 
beskärningsstorlek. 
7  Titelsidan i Instructio Visitationes beskrivs i Aarsberetninger og meddelninger fra det Store 
Kongelige Bibliothek, band 2, s. 189; jfr s. 230 om NT 1540.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


110 Veturliði Óskarsson

Fig. 1. Nya testamentet 1540, titelsida. (Bild: Landsbókasafn Íslands.)

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


111Det isländska Nya testamentet 1540

David som sjunger och spelar harpa. Ovanför denna bild och under den 
finns några bibliska citat.

Boken inleds fol. 2–3 (s. 4–5) med ett uttalande från kung Christian 
III.8 Där nämns översättaren, som kallas ”Otthe Norske”, som har översatt 
Nya testamentet för de islänningar ’som själva vill läsa och förstå denna 
heliga skrift’. Det anges också att lärda män vid Köpenhamns universitet 
har läst igenom texten och bekräftat att den är korrekt återgiven efter ’den 
latinska översättningen’ (se nedan) och att kungamakten (”vi”) har beordrat 
att boken trycks. Vidare uppmanas biskopar, prelater, fogdar och ämbets
män och alla andra kyrkliga och världsliga, särskilt de som bor på Island, att 
tillåta försäljning och användning av boken och att inte hindra det på något 
sätt. Utlåtandet är daterat ”otthende dagen effther alle Helgen dagh Aar etc. 
M.D.xxxix”, dvs. den 9 november. 

I kungabrevet sägs boken vara översatt ”effther then latiniske translation”. 
Hur detta ska förstås är ovisst. Texten vilar i högsta grad på Luthers över
sättning (se kapitel 4) även om det finns exempel på användning av Vulgata 
samt textställen som tyder på att Erasmus av Rotterdams latinska Nya testa
mente har funnits tillhands. Det är möjligt att latinet omnämns för att det 
gav texten en högre status än att den bara skulle vara översatt från tyska. 
Men det är även tänkbart att detta formuleras på detta sätt för att inte störa 
myndigheter och användare. Ingen visste hur framtiden skulle se ut för den 
nya formen av kristendom och det var kanske säkrast att hålla sig på rätt 
sida och att inte nämna att översättningen var gjord efter Luthers tyska text, 
som vissa kunde anse vara kättersk. Att texten har granskats av lärda män vid 
universitetet är i sig inte troligt eftersom det är osannolikt att det fanns lärda 
vid Köpenhamns universitet som förstod mycket isländska vid denna tid.

Efter kungabrevet följer på fol. 3v–7r Luthers förord, ”formale”, och 
därefter en lista över Nya testamentets böcker, ”Þessar eru bækr hins nya 
testamenti” (7r–7v).9 Därpå börjar texten och i slutet av boken är registret 
(nämnt ovan) och på fol. 328r–330r en epilog skriven av översättaren själv. 
Där talar han till Islands folk och förklarar för dem trons huvudpunkter och 
att Guds rena ord här har översatts till isländska. 

Boken återutgavs i en faksimilupplaga 1933 i serien Monumenta Typo­
graphica Islandica, med en inledning skriven av Sigurður Nordal. En 

8 Uttalandet finns tryckt i Diplomatarium Islandicum 10 nr 312 (ska vara: 212), s. 491.
9  Ingen ordförklaringsdel följer direkt efter innehållsförteckningen som i det danska Nya 
testamentet 1524 och det svenska Nya testamentet 1526, där nya och sällsynta ord förklaras 
för läsaren, och en sådan var inte heller med i Luthers text.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


112 Veturliði Óskarsson

nyutgåva anpassad efter modern standardspråksnorm publicerades 1988 
(Guðrún Kvaran et al. 1988).10 

Upplagan och antal exemplar
Oddur Gottskálksson har sannolikt seglat med upplagan av Nya testamentet 
till Island sommaren 1540. Inga upplysningar finns dock om det och det 
mesta är okänt om antalet exemplar och om distribution av boken. Samma 
år som NT 1540 publicerades tillträdde en ny, öppet luthersk biskop i Skál
holt, Gissur Einarsson. Han var översättaren Oddur Gottskálkssons vän och 
tros ha gjort vad han kunde för att sprida boken. I ett brev år 1547 till 
präster i Skálholts stift från biskop Gissur uppmanar han och instruerar 
dem alla att skaffa sig en samling av predikningar som Oddur Gottskálksson 
hade översatt och som kom ut 1546 (tryckt i Rostock), om de inte redan 
hade gjort det, och dessutom Nya testamentet:

þa byd eg og bifala ollum prestum sem hier ero ȷ vnder skylldu kennimannligrar 
hlydni og prestzstettar sem adr hafa ecki þessar bækur ad þeir n duol utuegi 
eina af þeim med bok hins nya Testamentis hid allra fyrsta. (Diplomatarium 
Islandicum 11 nr 485, s. 540)

’jag befaller alla präster som är här, under förpliktelse till prästerlig lydnad och 
prästadömet, som inte redan har dessa böcker [dvs. predikosamlingen, två band] 
att de utan fördröjning skaffar en av dem tillsammans med Nya testamentets bok, 
så fort som möjligt.’

Det verkar därför som att antalet exemplar åtminstone skulle räcka för de 
präster som då var i tjänst i Skálholts stift. I en minnesanteckning från 1542 
har biskopen skrivit:

ad minnazt frammi ad hafa j prestastefnvnni. | þad prestar utuegi sier þessi noua 
testamenta og dagliga ȷ þeim lesi ȷ stadinn skylldutidanna sem kalladar hafa uerid. 
(Diplomatarium Islandicum 11 nr 131, s. 134)

’att ha följande i åtanke på synoden: att prästerna skaffar sig dessa nya testamenten 
och läser i dem dagligen i stället för de obligatoriska tider som de har kallats.’

Man vet inte mycket om antalet präster på Island under 1500-talet, men 
de var troligen drygt 200 omkring 1540, varav 150 i Skálholts stift (Helgi 

10 Ett fel har smugit sig in hos Vilborg A. Ísleifsdóttir, som anger att NT 1540 trycktes om 
i Rostock år 1546 (1997: 159, upprepat 2013: 146, 2021: 179 och 2024: 83). I själva verket 
trycktes boken aldrig om. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


113Det isländska Nya testamentet 1540

Þorláksson 2003: 112–113). Antalet kyrkor var större. Omkring 1570 fanns 
det 227 kyrkor i Skálholts stift och drygt 330 på hela Island (Björk Ingi
mundardóttir 2019: 37 och 38), och de var troligen lika många omkring 
1540. Så antalet exemplar av NT 1540 kan ha varit allt från circa 150 till 330, 
beroende på om boken var avsedd för alla präster i Skálholts stift, alla präster 
i landet eller alla kyrkor i landet. Det är rimligt att anta att det fanns hopp 
om att även lekmän skulle köpa boken, åtminstone en och annan förmögen 
bonde, så antalet 200–400 exemplar är inte omöjligt. Det kan jämföras med 
det att första upplagan af hela Bibeln på isländska, Bibeln 1584, trycktes i 
500 exemplar. 

Det anses vara sannolikt att Oddur lät trycka boken på egen bekostnad 
även om det inte finns någon direkt uppgift om det (Halldór Hermannsson 
1916: 3; se en diskussion hos Helgi Þorláksson 2003: 51 och Vilborg A. 
Ísleifsdóttir 2024: 83). 

Idag vet man med säkerhet om 10 bevarade exemplar av NT 1540.11 Enligt 
uppgifter från Landsbókasafn (Nationalbiblioteket) och Þjóðskjalasafn 
(Riksarkivet) på Island i maj 2025 finns det tre exemplar på Island, alla något 
defekta, och alla förvaras på Landsbókasafn. Två exemplar finns på Kungliga 
biblioteket i Köpenhamn, ett på Universitetsbiblioteket i Köpenhamn, ett 
på Universitetsbiblioteket i Oslo, ett på Universitetsbiblioteket i Uppsala, ett 
i Fiske-samlingen vid Cornell University och ett exemplar ägs av British and 
Foreign Bible Society (London). Det kan även finnas exemplar i Tyskland 
( jfr Halldór Hermannsson 1916: 4; Jón Þorkelsson 1888: 15) men detta har 
inte kunnat bekräftas för närvarande.

Ett av de bevarade exemplaren är på sitt sätt säreget och intressant efter
som det, som det ser ut nu, innehåller en avvikande och sekundär språklig 
variant som ändå har citerats som om den vore en huvudvariant. Detta gäller 
ett av de tre exemplaren på Landsbókasafn Íslands, ett exemplar som på 
webbplatsen Bækur.is kallas A-exemplaret (”A-eintak”) och som tidigare 
ägdes av Islands teologiska seminarium (Prestaskóli Íslands).12 Det speciella 
med detta exemplar är att det har givits ett nytt titelblad (1r–1v) och sista
blad (330r–330v). Detta är inte uppenbart vid första anblicken men syns tyd
ligt både när dessa blad jämförs med andra blad i A-exemplaret, eftersom de 
är betydligt ljusare och renare än resten, och även vid jämförelse med andra 

11 Halldór Hermannsson (1916: 4) kände till sex exemplar och han hade hört talas om några 
till, fyra eller fler; Sigurður Nordal (1933: 10) uppräknar några till och uppskattar antalet 
bevarade exemplar till 11.
12  Länk till A-exemplaret i Bækur.is: https://baekur.is/bok/9e16b051-a1e9-441e-83b5-
c4bd6451d4e3/1. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://baekur.is/bok/9e16b051-a1e9-441e-83b5-c4bd6451d4e3/1
https://baekur.is/bok/9e16b051-a1e9-441e-83b5-c4bd6451d4e3/1
https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


114 Veturliði Óskarsson

exemplar av NT 1540 med oskadade första- och sistablad, t.ex. med ett av de 
exemplar som bevarats i Köpenhamn13 och exemplaret i Uppsala universitets
bibliotek (se en beskrivning av det nedan). De nya bladen är, som det verkar, 
manuellt kopierade med penna (snarare än ett provisoriskt återtryck) och 
är exceptionellt välgjorda i återgivandet av typsnittet, all uppsättning och 

13  Länk till Köpenhamns-exemplaret i Archive.org: https://archive.org/details/den-kbd-
pil-130018097762-001. 

Fig. 2. Från titelsidan i tre exemplar av NT 1540. Överst: NT 1540, exemplar bevarat 
Köpenhamn. Mitten: NT 1540, exemplar bevarat i Uppsala. Nederst: A-exemplaret.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://archive.org/details/den-kbd-pil-130018097762-001
https://archive.org/details/den-kbd-pil-130018097762-001
https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


115Det isländska Nya testamentet 1540

regelbundenhet. Bilderna i ramen som omger texten på titelsidan skiljer sig 
dock tydligt i A-exemplaret från bilderna i andra exemplar av boken, vilket 
framgår när A jämförs med de två andra exemplaren (se fig. 2).

Den variant som avviker i A-exemplaret finns på bokens näst sista sida, 
330r, i raderna 22–23. Det rör sig om en felaktig läsning hos den som tog 
hand om dessa nya sidor i A-exemplaret. Originaltrycket av NT 1540 lyder 
enligt följande, där Oddur ursäktar sitt ’stela’ språk ( jfr ovan) och tryckarens 
’okunnighet om isländska språket’: ”Hueriu vallda ma mitt stirt tungu tæki, 
elligar þad prentarinn kunne hafa misgad sig, þuiat honum er tungu malit 
nærsta o skilianligt”, dvs. ’vilket kan bero på min stela tunga, eller så kan 
tryckaren ha misstagit sig eftersom språket i stort sett är obegripligt för 
honom’. Ordet misgáð, supinum av verbet misgá (sig) ’att ha fel, missta sig’, 
skrivs i radbrytningen 〈mıſ⸗  | ɡaꝺ⟩. Personen som tog hand om tilläggs
sidorna i A-exemplaret har i sin förlaga läst detta som ”misséð”, supinum av 
verbet missjá ’se fel’. Texten och formatet i A-exemplaret är exakt desamma 
som i originaltrycket av NT 1540 förutom att det i radbrytningen nu står 
〈miſ⸗ | ſieꝺ⟩. Det finns exempel på att det hänvisas till detta textställe med 
A-exemplarets ”misséð” ( jfr Ritmálssafn Orðabókar Háskólans under missjá). 

Uppsalaexemplaret
Exemplaret som finns i Uppsala universitetsbibliotek (signum: Danica 
vet. 9) är komplett och mestadels oskadat. De första sidorna är något mörka 
men i övrigt är boken ren och verkar inte ha använts särskilt mycket. På 
insidan av den främre bokpärmen, på det främre försättsbladet, recto och 
verso, på titelsidan och dess baksida samt på fol. 3r och 7v, finns ägar
inskriptioner (se nedan). På bakre försättsbladet (rectosidan), i slutet av 
boken, finns en anteckning som i själva verket inte gäller NT 1540 utan det 
danska Nya testamentet 1524 (daterad till 1522 i anteckningen). På 3r finns 
en religiös reflektion över fördelarna med att läsa andliga skrifter, och en 
bön är skriven efter texten på bokens sista sida, 330v. Några illustrationer 
och dekorativa initialer (anfanger) har färglagts med rött bläck. Annars har 
nästan ingenting skrivits in i boken förutom handskrivna anteckningar fol. 
98v–99r och 110v–111r i Lukasevangeliet och enstaka ord på några andra 
ställen. På fol. 114 i Johannesevangeliet, kapitel 2, har en bild av en hand 
ritats in och under den skrivits ”nota: psal: 68”, vilket är en hänvisning 
till Gamla testamentet (borde vara Psalm 69, sål. t.ex. i Psaltaren i Bibeln 
1584). Boken är inbunden i pergamentklädda träpärmar. Storleken är 10 × 
13,5 cm (sidstorlek). Den har skurits vid bindningen, vilket framgår av att 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


116 Veturliði Óskarsson

marginalier på flera ställen är beskurna, t.ex. i Matteusevangeliet, fol. 11v 
och 12v, Lukasevangeliet, fol. 98v.14 På ryggen står det ”NIA TESTAM:”. 
Två spännen har funnits på boken men de saknas nu. 

Sigurður Nordal (1933: 10) kände till detta exemplar och hänvisar om 
det till bibliotekarie Arvid Hj. Uggla (1921: 551) men hade troligtvis inte 
sett det själv. Exemplaret ägdes senast av den svenske språkvetaren och 
islandsfararen Rolf Arpi (f. 1853, d. 1909), som hade fått det som en gåva 
från den färöiske språkvetaren V. U. Hammershaimb15 (f. 1819, d. 1909) 
år 1886. Hammershaimb hade själv fått det av prästen Hans Kristian Rask 
(f. 1805, d. 1875), som enligt Uggla (a.a.) köpte det på auktion efter sin 
halvbror, den danske språkvetaren Rasmus Kristian Rask (f. 1797, d. 1832). 
Hammershaimb skriver på isländska på insidan av bokens främre pärm: 

Þetta N. T. er mér gefið af prestinum H. Kr. Rask, og gef eg nú vini mínum Rolf 
Arpi í Uppsölum bókina til eignar og umráða. Lyderslev 17da febr. 1886. V U 
Hammershaimb. 

Innan dess tycks boken ha tillhört släkter på Västfjordarna. Bland dess ägare 
har varit den kände prosten Björn Halldórsson (f. 1724, d. 1794), bosatt 
i Sauðlauksdalur vid Patreksfjörður, som har fått boken av Guðbrandur 
Sigurðarson år 1764, troligen den som var präst på Brjánslækur (f. 1735, 
d. 1779); Torfi Magnússon (f. 1653, d. 1706) bonde och lögréttumaður 
(domstolsledamot) på kungsgården Auðkúla i Arnarfjörður, som gav boken 
1706 som sommardagspresent till sin dotter Kristín (båda nämns i folk
räkningen 1703, Manntal á Íslandi árið 1703: 193); Björn Bjarnason, som 
fick boken av sin far 1603, som i sin tur hade fått den år 1576 – dessa två 
är troligen Bjarni Björnsson (f. omkring 1540, d. efter 1616), bonde på 
Brjánslækur (farfarsfar till Torfi Magnússon) och hans son Björn (f. 1585, d. 
efter 1649), bonde på Lækur och Kambur i Króksfjörður ( jfr Íslendingabók.
is). På titelsidan står, med klumpig och svårläst skrift, troligen följande: 
”þeſſa book ge gıſle ʙıͬnaſ ”16, dvs. ’denna bok ger Gísli Bjarna(son)’; vem 
denna Gísli är vet man inte. 

14 Detsamma kan även ses på samma ställen i andra exemplar av NT 1540 som nu har granskats.
15 Inte J. V. Hammershaimb som det står hos Uggla (1921: 551) och som upprepas i Sigurður 
Nordal (1933: 10). 
16 Förmodligen så; lite klotter efter ”gıſle” kan möjligen vara en eller två bokstäver och det som 
här läses ”ʙıͬnaſ ” är inte fullt säkert. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


117Det isländska Nya testamentet 1540

3. Översättaren och översättningen
Oddur Gottskálksson, översättaren av NT 1540, föddes (vad vi vet) på 
Island troligen strax före 1500 och dog år 1556 (se t.ex. Páll Eggert Ólason 
1922: 292 ff.; jfr Vilborg A. Ísleifsdóttir 2024: 77).17 I sin bok om språket 
i NT 1540 argumenterade Jón Helgason för att Oddur var född 1514 eller 
1515 (1929: 3–5), vilket filologen Jón Sigurðsson hade föreslagit tidigare 
utan att det hade vunnit genomslag (1860: 120). Flera tog upp detta efter 
Jón Helgason, bland andra Sigurður Nordal (1933: 11–12), och den tids
bestämningen nämns ofta i senare diskussioner om Oddur. Jón Helgasons 
och Sigurður Nordals argument stöds dock inte av de källor som finns om 
Oddur och hans familj. 

Det är inte mycket som är känt om Oddur, endast det som står i två 
förhållandevis korta berättelser skrivna ett halvt sekel efter hans död. En 
skrevs år 1605 av krönikören Jón Egilsson (f. 1548, d. efter 1634)18, som fick 
berättelsen från en man som kände Oddur (Jón Egilsson 1856: 76–79). Den 
andra nedtecknades år 1613 av biskop Oddur Einarsson (f. 1559, d. 1630) 
efter en man som hade bott i Oddurs hem under hans sista levnadsår; den 
handlar dock mestadels om Oddurs vuxna liv och åren kort före hans död, 
samt omständigheterna kring hans död (Oddur Einarsson 1933–1939). 

Oddur var son till en norsk biskop i Hólar på norra Island, Gottskálk 
Nikulásson (f. 1469, d. 1520) och en isländsk kvinna, Guðrún Eiríksdóttir 
(f. ca 1470). Biskop Gottskálk var den tredje i samma norska släkt som 
oavbrutet besatt biskopsstolen i Hólar under 1400-talet och fram till 1520, 
i nästan 80 år; först Gottskálk Kæneksson 1442–1457, efter honom hans 
brorson Ólafur Rögnvaldsson 1459–1495 och efter honom Gottskálk 
Nikulásson 1496–1520, brorson till Ólafur. Före dem innehade också Gott
skálk Kænekssons farbror Jón Eiríksson Hólar åren 1358–1390. Oddurs 
moder Guðrún var av en gammal hövdingasläkt på Island, dotter till stor
bonden Eiríkur Loftsson (f. ca 1415, d. 1473) som var son till stathållare 
(hirðstjóri) Loftur Guttormsson (f. ca 1375, död 1432), en av Island rikaste 
och mäktigaste män på sin tid. 

Enligt Jón Egilsson (1856: 76; jfr också Oddur Einarsson 1933–1939: 
134) sändes Oddur till Norge vid sex års ålder, troligen med sin farbror 

17 Dessa två har mest detaljerat beskrivit Oddurs liv utifrån tillgängliga källor. Vilborg har 
publicerat två artiklar om Oddur (2005 och 2024) och nämnt honom även i andra publikationer 
(1997, 2013, 2021). För mer information om Oddur, se speciellt hennes publikation från 
2014.
18 Jón skrev sin text 1605, jfr inledningen till utgåvan (1856: 18 och 20). 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


118 Veturliði Óskarsson

Guttormur Nikulásson (f. ca 1460, d. 1541)19, som hade bott på Island men 
som flyttade tillbaka 1502/1503 och blev några år senare lagman i Bergen, 
1509–1536. Oddur växte upp i Bergen och på Torsnes i Hardanger, ca 
50 km öster om Bergen, varifrån släkten kom. En ”ott po tosnes” (’Odd på 
Torsnes’) nämns i ett norskt dokument som skatteskyldig där år 1519, och 
det har föreslagits att detta syftar på Oddur Gottskálksson (Kolltveit 1953: 
57) – och om så är fallet skulle det stödja det antagandet att han var född 
före 1500. 

Bergen hade länge varit den viktigaste staden utomlands för Island och 
isländsk handel (se t.ex. en översikt i Veturliði Óskarsson 2003: 66 ff.) och 
det fanns alltid flera islänningar som bodde eller vistades en tid i Bergen 
( jfr Vilborg A. Ísleifsdóttir 2024: 78). Det är också sannolikt att en ung 
biskopsson har haft en islänning som ledsagade honom till Norge. Oddur 
behöver därför inte ha gått miste om det isländska språket under sin uppväxt 
i Bergen. Även om han har bott i Torsnes som barn har han varit i Bergen 
under skolåren – det sägs i den korta berättelsen från 1613 att han studerade 
där i skolan (”lærde þar vel i skola”, Oddur Einarsson 1933–1939: 134). 
Det har utan tvekan varit katedralskolan i Bergen. Mycket litet är känt om 
Oddurs utbildning, resor och aktiviteter innan han bosatte sig på Island, 
men de få orden i en av texterna om honom, som nämner vistelse i Danmark 
och Tyskland (”Hann var bæði í Þýzkalandi og Danmörk”, Jón Egilsson 
1856: 76), tyder på att han skaffade sig utbildning där.

Oddur kom tillbaka till Island omkring eller kort före 1520 och var en tid 
hos sin far på Hólar men åkte tillbaka till Bergen troligen 1521, strax efter 
biskopens död 1520 (Oddur Einarsson 1933–1939: 134). Inget är känt om 
hans liv efter det fram till det att han kom till Island 1534.20 I Jón Egilssons 
berättelse om Oddur (1856: 76) sägs det mycket kort att Oddur kunde 
latin, tyska och danska mycket väl (”var mjög vel lærður á latínu, þýzku 
og dönsku”) och att han innan han åkte till Island skaffade sig böcker på 
dessa språk samt Nya testamentet (”áður hann sigldi aptur, þá fèkk hann sèr 
bækur með þrimur túngumálum: latínu, þýzku og dönsku, og þar var með 
Nýja testamentið”, a.st.). Det sägs också att han strax före denna resa hade 
konverterat från katolicismen till lutherdomen, så det är inte osannolikt att 
detta Nya testamente som han tog med sig har varit något annat än Vulgata, 

19 På norska Guttorm Nilsson, se Ugulen (2006: 365 och 372).
20 Han nämns i ett diplom från 1536 som en av domsmännen närvarande vid en rättegång 
(Diplomatarium Islandicum 9 nr 630) och det är första gång han nämns i isländskt sammanhang. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


119Det isländska Nya testamentet 1540

troligen Luthers version. Om detta har skett i Bergen eller i Tyskland (eller 
Danmark) får vi inte veta. 

Om Oddurs vistelse eller studier i Tyskland vet man ingenting, men i 
översikter om reformationen på Island och om Oddur föreslås ibland att 
han studerat där, möjligtvis i Wittenberg (t.ex. Harboe 1751: 229; Münter 
1833: 532–533; Tryggvi Þórhallsson 1989: 3121). Inga källor stöder dock 
det, även om det kan tyckas vara sannolikt. 

Det går inte att säga hur mycket som är korrekt i de två 1600-talsberättelserna 
om Oddur, men ser man kritiskt på texterna, som är de enda riktiga källorna 
om Oddur, annalen från 1605 och berättelsen från 1613, får man känslan 
av att händelser blandas ihop tidsmässigt, och naturligtvis saknas också 
mycket. Om Oddur var född ca 1496 skulle han ha varit ca 37–38 år när han 
kom till Island 1534; var det först kort innan det som han konverterade till 
lutherdomen? Eller syftar berättelsen hos Jón Egilsson på att detta hände 
kort innan han kom till Island förra gången, ca 1520, strax efter studier 
på katedralskolan i Bergen, där han förmodligen studerade tillsammans 
med Geble Pedersson (f. ca 1490, d. 1557), som var en av de största norska 
lärdomsmännen under första hälften av 1500-talet, och andra andans själar i 
Bergen? Kanske är det ”naturligt å konkludere med at ideen om oversettelse 
av Det nye testamentet har tatt form i den atmosfære af gjæring, kreativitet 
og lærdom, som hersket i Bergen og universitetsbyene i den nordlige del 
av kontinentet, hvor Odd fikk sin utdanning” som Vilborg A. Ísleifsdóttir 
(2024: 78) utrycker det.

Enligt Jón Egilsson (1856) blev Oddur skrivare i Skálholt hos biskop 
Ögmundur Pálsson. Vilborg A. Ísleifsdóttir (2024: 79) argumenterar för 
att Ögmundur hade träffat Oddur i Bergen 1533 och anställt honom. I 
Skálholt blev Oddur bekant med bl.a. Gissur Einarsson (f. 1512, d. 1548), 
som man vet hade studerat i Tyskland, i Hamburg ( jfr Jón Egilsson 1856: 
79) och som några år senare, 1540, blev den förste lutherske biskopen på 
Island. Samtidigt fanns det flera andra unga män på biskopsgården som var 
positiva till den nya lutherska tron; vissa nämns av Jón Egilsson (1856) och 
de är också kända från andra håll. Det är mycket troligt att atmosfären i 
Skálholt uppmuntrade Oddur att påbörja sin översättning – eller fortsätta 
med den om han redan hade börjat. Han ska dock ha arbetat i hemlighet 
eftersom den gamle biskopen i Skálholt själv var en hängiven katolik. Enligt 

21 Tryggvi hänvisar om detta till biskop Ludvig Harboe (1751), men även till biskop Finnur 
Jónsson (1775: 203) som dock inte nämner Wittenberg men däremot antyder att Oddur har 
haft samtal i Tyskland med lärda män ”inter qvos a qvibusdam ipse Lutherus & Melanchton 
numerantur”, dvs. ’bland vilka av vissa Luther och Melanchthon räknas’. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


120 Veturliði Óskarsson

Jón Egilsson (1856: 77) satt Oddur och översatte ute i ett kostall och ska 
ha övertygat biskopen om att han satt och läste gamla böcker och skrev av 
biskopsstatuter. Då översatte han Matteusevangeliet, enligt Jón Egilsson. 
Oddur flyttade på våren till en gård på södra Island och verkar ha bott där 
några år. Där översatte han förmodligen resten av Nya testamentet men 
mycket mer får vi inte veta: ”Ekki er getið þar um, að hann legði þar út 
fleira á þeim vetri, fyr en hann var í burtu og kom í búskap. Hann bjó fyrst 
á Reykjum í Ölvesi”, dvs. ’det nämns inte att han översatte mera där den 
vintern förrän han hade lämnat och skaffat sig eget hushåll. Han bodde först 
på Reykir i Ölfus’ (a.st.). Man känner inte till att han har haft någon med
hjälpare i samband med översättningen. 

Översättningen slutfördes av allt att döma 1539. Den kunde inte tryckas på 
Island eftersom den enda tryckpressen i landet var kopplad till biskopssätet 
i Hólar på norra Island, där motståndet mot den nya tron var mycket starkt. 
Därför fick boken tryckas utomlands och Oddur reste till Danmark denna 
sommar eller höst – om denna resa vet vi dock ingenting. I inledningen till 
nyutgåvan 1988 skriver biskop Sigurbjörn Einarsson om Oddur och säger 
bl.a. (s. xvii): ”Þegar prentun var lokið hélt Oddur til Íslands með upplagið 
og var samferða vini sínum Gissuri Einarssyni”, dvs. ’när tryckningen var 
klar, reste Oddur till Island med upplagan och åtföljdes av sin vän Gissur 
Einarsson’. Biskop Sigurbjörn anger ingen källa för detta. Det är visserligen 
korrekt att Gissur Einarsson reste till Danmark 1539; den gamle biskopen 
Ögmundur Pálsson uppger i ett brev på latin skrivet 1 juli 1539 att han till
sammans med andra lärda och lekmän i Skálholts stift har valt Gissur till 
biskop, och ger honom ett pass för att gå till kungens möte (Diplomatarium 
Islandicum 10 nr 183, s. 447 ff.). Det sägs dock ingenting om Gissurs resa 
men i ett tillägg och rättelse från tidigt 1700-tal till en annal skriven omkring 
1640 (Skarðsárannáll) uppges det att Gissur reste tillsammans med en man, 
dock knappast Oddur som säkert hade nämnts om han hade varit biskopens 
reskamrat (Annálar 1400–1800, 1: 98, fotnot 1; om annalen se spec. s. 29 ff.). 

Vi får alltså nöja oss med att vara säkra på att Oddur Gottskálksson reste 
till Danmark 1539, och att han på något sätt fick – eller tidigare hade 
fått – kontakt med en ’luthersk’ tryckare i Roskilde, drygt 30 kilometer 
väster om huvudstaden, att han lät sätta och trycka boken under vintern, 
att han tog hand om texten tillsammans med en tryckare som inte kunde 
ett ord isländska, att han skaffade speciella typer (skrifttecken) till boken 
(se kap. 5) och att han sedan under våren eller sommaren 1540 tog med 
sig 200–300 eller fler exemplar till Köpenhamn och transporterade dem till 
Island, antagligen direkt till Skálholt där hans vän Gissur hade blivit biskop. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


121Det isländska Nya testamentet 1540

Det här är konturerna i berättelsen, men detaljerna känner vi inte till och 
kommer aldrig att göra. 

Senare översatte Oddur en del annat, Kurtze Auslegung der Evangelien av 
Antonius Corvinus, utgiven 1546, Die Historia des leydens […] av Johannes 
Bugenhagen, utgiven 1558, Die Passion Christi […] av Antonius Corvinus, 
utgiven 1559, och Catechismus pro pueris et iuventute av Justus Jonas, troligen 
utgiven 1562, eventuellt mera (Halldór Hermannsson 1916: 4, 11–13, 14–
15, 45; Vilborg A. Ísleifsdóttir-Bickel 2021: 179–180). Oddur översatte 
också delar av Gamla testamentet som biskop Guðbrandur Þorláksson 
använde i Bibeln 1584, dock ovisst vilka delar (se Guðrún Kvaran 2015: 22). 

NT 1540 och Bibeln 1584
Biskop Guðbrandur Þorláksson (f. ca 1541, d. 1627) var redaktör och ansvarig 
för den första utgåvan av hela Bibeln på isländska år 1584 och översatte 
även själv delar av den (se t.ex. Guðrún Kvaran 1990: 12–13). Det hävdas 
ofta att Guðbrandur tog upp Nya testamentets text från NT 1540 så gott 
som oförändrad. Detta påstående härrör sannolikt från professor Páll Eggert 
Ólasons ord i hans utförliga diskussion om Oddur och NT 1540 (1922: 538 
ff.). De flesta som har diskuterat och jämfört NT 1540 och Nya testamentet 
i Bibeln 1584 är mer eller mindre av denna uppfattning; Guðrún Kvaran 
(2017: 123–124) nämner t.ex. Jón Helgason, Sigurður Nordal, Steingrímur 
J. Þorsteinsson, Chr. Westergård-Nielsen och Oskar Bandle, av vilka den 
sistnämnda dock är en av dem som har en viss reservation gällande detta. 

För närvarande översikt granskades Markusevangeliet i båda verken i 
syfte att se vilka förändringar Guðbrandur gjorde. Det är tydligt att texten i 
Bibeln 1584 är ’samma’ text som i NT 1540 och de ändringar som har gjorts 
i texten 1584 är mestadels små. Satsbyggnad, ordföljd och ordval är med 
mycket få undantag exakt desamma i båda texterna men vissa lexikaliska 
skillnader förekommer. I evangeliets kapitel 1–4 (ca 2 960 ord) finns det 
till exempel mellan 50 och 60 lexikaliska skillnader, dvs. olika ord eller 
tillägg/borttagning av ord i Bibeln 1584 (böjningsskillnader antecknades 
inte). En kort översikt över dessa räcker för att belysa de huvudsakliga 
skiljaktigheterna. (NT 1540 → Bibeln 1584.)

Skillnaderna är inte stora. Omkring hälften består av mycket små före
teelser, som tillägg av ett og (6) eller hann (1); byte från en till og (4), byte 
från og till en (1), byte från að till og (1), byte från er till eð (1); strykning av 
að (3), hann, hinn, og, sem, svo, til, var, þá (ett exempel på varje); þá er ’då’ 
→ er; þá er ’de som’ → þá (1); því að ’ty’ → það ’ty’, ’det’ (1). 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


122 Veturliði Óskarsson

Litet större lexikaliska skillnader är sådana som de följande, i kap. 1: 
af Esaia spámanni → hjá spámönnunum ’hos profeterna’, allar Júðasveitir 
’allt Judafolk’ → allir af Júda ’hela Juda’, í Jórdanarflóði ’i floden Jordan’ 
→ í Jórdan, prestahöfðingjanum dat.sg. ’överprästen’ → prestunum dat.pl. 
’prästerna’; i kap. 2: leðurbelgi ack.pl. ’läglar av läder’ → belgi ’läglar’.

Mer betydande varianter är sedan dessa, i kap. 1: nú → þú (dvs. ”Sjá nú 
til að þú seg það öngum” → ”Sjá þú til að þú segir það öngum”), freistaðist 
→ freistaðist af andskotanum ’blev frestad av djävulen’, þeim ’de’ → djöflunum 
dat.pl. ’djävlarna’ (ordet djöfla ack.pl. står några ord innan i samma sats i 
NT 1540), vorkynnti ’tyckte synd om’ → sá aumur á ’tyckte synd om’; i kap. 
2: tolltektarar ’tullindrivare’ → tollheimtumenn ’tullindrivare’, fórnarbrauð 
’skådebröd’ → sjónarbrauðin ’de synliga bröden’; i kap. 3: tvístraður ’splittrad’ 
→ við sig ósamþykkur ’oenig med sig själv’, skammar gen.sg. ’skam, vanära’ 
→ dóms gen.sg. ’dom’; i kap. 4: sængastaði ack.pl.22 ’sängar’ → mæliask ack.
sg. ’skäppa’, grasjurtum dat.pl. ’örter, gräs’ → kálgrösum dat.pl. ’kål’. 

Det är kanske diskutabelt huruvida dessa exempel kan betraktas som små 
skillnader eller inte. Texten i Bibeln 1584 är tydligt tagen efter NT 1540 och 
ofta är längre avsnitt ordagrant identiska i båda texterna. I en outgiven lista 
över skillnader mellan hela NT 1540 och Nya testamentet i Bibeln 1584, 
sammanställd av Guðrún Kvaran och Stefán Karlsson, ska det emellertid 
finnas över sjutusen varianter när allt räknas (Guðrún Kvaran 2017: 119). 
Det är därför åtminstone tydligt att biskop Guðbrandur förändrade en del i 
sin återgivning av Oddurs text även om mycket av det var mindre företeelser. 

4. Förlagan

Alla som har diskuterat Oddur Gottskálkssons översättning av Nya testa
mentet är överens om att han främst använde Luthers högtyska text i sin 
översättning (se Jón Helgason 1929: 176–178; Sigurður Nordal 1933: 15; 
Guðrún Kvaran et al. 1988: xxiii–xxiv; Astås 2005: 1198). Han har dock 
också haft tillgång till andra texter, däribland Erasmus av Rotterdams utgåva 
av NT, med grekisk och latinsk parallelltext (första utg. 1516). En under
sökning av Oddurs användning av den är ännu inte gjord, men det finns 
textexempel i NT 1540 som bekräftar Oddurs tillgång till Erasmus text 

22 ”kueikizt og liosit til þess at þad setiezt vnder bord edr sænga stadi” ’tänder man ljuset för 
att sätta det under ett bord eller sängar’ ( jfr Markus 4:21). 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


123Det isländska Nya testamentet 1540

(Jón Helgason 1929: 176, 185). Oddur har även haft Vulgata till hands 
och Jón Helgason visar exempel som stöder detta, där Oddurs text inte kan 
vara översatt efter vare sig Luther eller Erasmus (a.a.: 178, 180–182). Den 
Vulgatatext som Oddur har haft tillgång till är äldre än Vulgatautgåvan från 
1529, möjligen en upplaga från 1509. Oddur har förmodligen inte kunnat 
grekiska, åtminstone inte tillräckligt för att ha kunnat jämföra med den 
grekiska ursprungstexten. 

I sin bok visar Jón Helgason med exempel att Oddur inte har använt 
Luthers äldsta upplagor från 1522–1527 (1929: 177). Luthers förord till 
Apostlagärningarna saknas i NT 1540, och eftersom den först kom i Luthers 
upplaga av Nya testamentet 1533 och i tyska Bibeln 1534 har Oddur haft en 
äldre upplaga än det. Jón Helgason ansåg det mest troligt att Oddur hade 
använt en av två utgåvor som båda kom ut 1530 (a.a.: 178–179).

Översättningen innehåller Luthers marginalanteckningar samt förorden 
till varje bok, förutom det till Uppenbarelseboken som Oddur bytte ut för 
ett som han skrev själv. Han skriver at ”þennan formála sem doctores hafa 
saman sett yfuer þessari bok Apocalipsis […] hefi eg eigi þorat hier fyre at 
setia lata […] af þui mier þicker hann nærsta hardlgia (sic) hlioda, vpp a 
þann ed þeir kalla veralldligann Pafuadom, og fulan fiedratt er biscupar og 
þeirra hof prestar, hafa nu vm stunder haft”, dvs. ’detta förord, som de lärda 
har skrivit till denna bok Apocalypsis, har jag inte vågat ta med här […] 
eftersom det förefaller mig tala mycket hårt mot vad de kallar det sekulära 
påvedömet och den smutsiga förskingring som biskoparna och deras präster 
har haft nu för tiden’ (NT 1540, fol. 307r). 

Inget liknande står i förordet till utgåvorna före 1530 och dessa ord tyder 
på att Oddur hade den version av Luthers förord som talar illa om påven och 
påvekyrkan, och det är just vad kan läsas i utgåvan från 1530 och senare (se 
förorden hos Heydenreich 1939: 32 ff.). 

Enligt Jón Helgason är det inte uteslutet att Oddur har haft en lågtysk 
översättning av Luthers text till hands. Oddur växte ju upp i Bergen, där 
det lågtyska inflytandet var starkt, och det var kanske inte osannolikt att 
Oddur skulle ha velat ha en lågtysk text som jämförelse. Åtminstone tretton 
lågtyska upplagor publicerades av Luthers Nya testamente före 1533 (Jón 
Helgason 1929: 179). Jón nämner ett ställe i NT 1540 som kan tyda på 
detta (s. 180), nämligen i förordet fol. 6 rad 11–13, där några ord i Oddurs 
text inte verkar förekomma i någon högtysk utgåva men däremot i den 
lågtyska upplagan tryckt i Wittenberg 1530.23 

23 Texten är följande: ”Enn postularner tidka og þessi ord/ eg aminne eg bid og beide ydr. / Þad 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


124 Veturliði Óskarsson

Enligt Jón Helgason (1929: 187) finns det ingenting i Oddurs text som 
tyder på att han har haft tillgång till Chr. Pedersens danska översättning av 
Nya testamentet (1529, 1531); inte heller till Christian III:s översättning från 
1524 eller det svenska Nya testamentet 1526. Ytterligare forskning behövs för 
att nå en säkrare slutsats om detta. Oddur hade troligen tillgång till helgon
sagan Jóns saga baptista II av Grímr Hólmsteinsson (d. 1298); det framgår 
av likheter i Lukasevangeliet och Jóns saga (Jón Helgason 1929: 193; Stefán 
Karlsson 2000 [1984]: 414). Han kan också ha varit bekant med bibelkompi
lationen Stjórn, som visserligen bara innehåller GT (om den se Astås 2009), 
även om han kanske inte hade direkt tillgång till den när han arbetade med 
översättningen. Det är åtminstone tydligt att Oddur var väl påläst och kun
nig om kyrklig och religiös litteratur från århundradena före sin tid, och han 
använder både stil (så kallad lärd stil) och ord som återspeglar texter från 
1200- och 1300-talen (Jón Helgason 1929: 196–197, lista s. 197–199).

5. Ett gränsdragande dokument?

Nya testamentet 1540 har fått rollen som en milstolpe eller ett gränsdragande 
dokument i isländsk språkhistoria. Som en rent historisk gräns är detta val 
ganska lämpligt. Vid denna tid vann lutherdomen mark på Island, 1540 i 
Skálholt och omkring 1550/1552 i Hólar. Ur språklig synvinkel finns det 
emellertid inte så mycket som motiverar att sätta en gräns där – den hade 
likaväl kunnat sättas vid mitten av 1400-talet, nära den tid då många av de 
största förändringarna i isländskan ägde eller hade ägt rum, vid 1500, för 
att få en jämnare gränsdragning, eller vid 1550, året som den sista katolska 
biskopen på Island avled, om man hellre vill hålla sig till en historisk 
händelse. Eftersom denna bok, Bibelns Nya testamente, är den första 
tryckta isländska boken har det dock ansetts lämpligt att inkludera dess text 
i excerperingen för ordboken över modern isländska vid Islands universitet, 
och ett motsvarande beslut återspeglas i det faktum att den fornvästnordiska 
ordboken i Köpenhamn, Ordbog over det norrøne prosasprog, i princip 
stannar vid samma år i sin excerpering. 

Det är således å ena sidan boktryckningens början och dess nytta och 

er fyre gudz saker edr nockrs konar annars at bidia” (NT 1540, 6r) som i den lågtyska texten 
är: ”Vnde de Apostel bruken des wordes/ Ick vormane/ ick flee (dat ys dorch Godt edder 
ichteswat anders bidden)” (Dat Nye Testament Martini Luthers, 4r) och det är orden inom 
parentes i den lågtyska texten som saknas i högtyska upplagor. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


125Det isländska Nya testamentet 1540

nödvändighet för en ny religion i mitten av 1500-talet som kan sägas vara 
gränsdragande för det isländska språket och å andra sidan det faktum att 
det var just Bibeln som översattes och publicerades under denna period, 
nämligen Nya testamentet 1540 och resten av Bibeln 1584. Fram till dessa 
utgåvor fanns det ingen komplett isländsk översättning av vare sig Nya eller 
Gamla testamentet. Citat från de flesta av Bibelns böcker finns dock i olika 
fornisländska texter ( jfr Kirby 1976, 1980). Några av Gamla testamentets 
böcker översattes i slutet av 1200-talet och början av 1300-talet i Norge 
(Stjórn) och de finns bevarade huvudsakligen i isländska handskrifter från 
1300- och 1400-talen. Dessutom hade flera andra religiösa texter översatts, 
till exempel berättelser om apostlarna och om heliga män och kvinnor, men 
inte Bibeln i sin helhet.

NT 1540 blev dock inte en förebild för det isländska språket under de 
följande århundradena eller en förutsättning för det isländska språkets liv 
eller vitalitet, vilket Nya testamentet 1526 ibland sägs vara för svenskan. 

Stavningen
Stavningen är i stort sett densamma som i handskrifter från samma period, 
inklusive viss användning av förkortningar och speciella skrifttecken som 
tillhör den skriftliga traditionen. I boken används flera av de samma förkort
ningsband och -tecken som var brukligt i isländsk skrift på den tiden, t.ex. 
ofta tecknet 〈⁊〉 för ’og’, förkortningsstreck för nasaler och annat, t.ex. 〈en̄〉 
för ”enn”, 〈hn̄〉 för ”hann”, 〈þinū〉 för ”þínum” etc., 〈mōm〉 för ”mönnum”, 
〈ꝥt〉 för ”því að”, 〈ꝥꝛ〉 för ”þeir”, även typer med diakritiska tecken, t.ex. 
i 〈ſ°〉 för ”svo” (alla dessa funna på fol. 14r i Matteusevangeliet 6). I 
böcker på danska som Hans Barth tryckte i Roskilde används nästan inga 
sådana förkortningar (Jón Helgason 1929: 12). Detta är tydligen Oddur 
Gottskálkssons val. Även vissa typer fick specialtillverkas för denna bok, 
naturligtvis 〈þ〉, men även 〈ꜳ〉 som ibland används för /á/ (dvs. [au]), 〈〉 
för ”f ” och 〈〉 för ”æ”, bokstäver som enligt Jón Helgason inte förekommer 
i danska böcker som Hans Barth tryckte – Barth använder där 〈f 〉 och 〈æ〉 
utan hake. 

Språket
I vissa avseenden är språket i NT 1540 ovanligt och återspeglar inte sin tids 
språkbruk, särskilt vad gäller ordförråd och meningsbyggnad. Översättaren 
Oddur hade från sex års ålder växt upp i Norge och norska var utan tvekan 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


126 Veturliði Óskarsson

hans dagliga språk där. Hans behärskning av norska överträffade förmodligen, 
åtminstone i viss mån, hans isländska när han började översättningen av 
Nya testamentet. Men trots många tyska lånord och en tyskpåverkad sats
byggnad, som ibland är störande, är språket i översättningen i sin helhet 
ganska rikt och varierat. Ordförrådet är variationsrikt och texten är stilistiskt 
välskriven och välstrukturerad. Det är tydligt att Oddur behärskade isländsk 
grammatik till fullo och texten är inte grammatiskt eller idiomatiskt sämre 
än andra isländska översättningar av religiösa texter tryckta mellan 1550 och 
1600, alla översatta av islänningar på Island ( jfr Veturliði Óskarsson 2019: 
103–104). Latinskt inflytande på ordförrådet i NT 1540 är mycket litet 
(Þórir Óskarsson 1994: 363).

Några exempel på lågtyska lånord i texten är verben bítala ’betala’, blífa 
’bli; vara; förbli’, forlíka ’försona’ och fornema ’uppfatta’. Äldre exempel på 
dessa ord finns t.ex. i diplom från 1440 (bítala), 1418 (blífa), 1426 (forlíka), 
1431 (fornema) ( jfr Veturliði Óskarsson 2003). Många av lånorden i Nya 
testamentet är numera föråldrade i isländskan, bland annat de fyra nyss 
nämnda verben, antingen därför att motsvarande inhemska ord fanns i det 
dagliga språket, t.ex. greiða för det tidigare nämnda bítala, verða för blífa och 
sætta för forlíka, eller i andra fall för att de århundraden senare försvann eller 
rensades bort från språket under 1800- och 1900-talets språkpurism. Ett bra 
exempel är verbet blífa.

Verbet blífa
Verbet blífa ’bli; vara; förbli’ var inte vanligt i isländskan innan Oddur tog det 
i bruk i sin text. Verbet hade kommit in i de nordiska fastlandsspråken från 
medellågtyska på 1300-talet ( jfr Markey 1969; Veturliði Óskarsson 2009; 
Skrzypek 2020). I isländska texter hittar vi några exempel från 1400-talet, 
nästan alla i officiella dokument och handlingar, och ungefär hälften (16) 
från dokument skrivna av en enskild skrivare, en norrman som arbetade för 
en av biskoparna på Island åren 1420–1440. Verbet blir lite vanligare under 
första hälften av 1500-talet, återigen med alla exempel som finns från offi
ciella dokument. Men det är inte förrän med Oddurs översättning som vi 
ser en tydligt ökad användning. I sin översättning använder han verbet cirka 
140 gånger (Veturliði Óskarsson 2009: 99 ff.).

Det fanns kanske inte samma behov av detta verb i isländskan som i de 
andra nordiska språken. I många dialekter och språkformer i de nordiska 
språken på fastlandet hade preteritumformerna av verben vara och varda 
(’bli’) smält ihop till en form, vilket banade väg för och underlättade 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


127Det isländska Nya testamentet 1540

införandet av det nya tyska verbet. Detta hände inte i isländskan, men att 
blífa nu förekom i ett så mycket läst verk som Nya testamentet bidrog säker
ligen till att knyta det till språket, åtminstone för en tid, och även om 
verbet aldrig blev lika centralt som i de nordiska grannspråken och knappast 
är användbart i modern isländska, fortsatte det att leva i bibelutgåvor de 
kommande 300 åren efter NT 1540. Redan i den första isländska Bibeln, 
som trycktes 1584 och tog upp Oddurs text med mindre ändringar, jfr ovan, 
ersattes dock några belägg av detta verb i Oddurs text med ett inhemskt ord, 
verða, och några belägg försvann sedan med varje upplaga av Bibeln tills 
sista exemplet försvann med Bibelupplagan som publicerades 1841.

En hyllad och lovordad text
Oddur har ofta fått stort beröm för sin översättning, speciellt av äldre forskare 
(se Þórir Óskarsson 1990: 203–204, om den något ensidiga diskussion som 
förts om språk och stil i NT 1540). Till exempel tyckte historieprofessor 
Páll Eggert Ólason (1922: 552) att Oddur utan tvekan kunde rankas bland 
dem som skrivit bäst på isländska på sin tid, och även både före och efter 
denna tid, och Steingrímur J. Þorsteinsson, professor i isländsk litteratur 
(1950: 48–85), kallar honom för ”einn af mestu stílsnillingum, sem við 
höfum átt”, dvs. ’en av de största stilisterna som vi [dvs. isländskan] har 
haft’. Professor Sigurður Nordal (1933) kallade översättningen ”eitt af 
leiðarmerkjunum í sögu íslenskra bókmennta”, dvs. ’ett av landmärkena i 
den isländska litteraturens historia’. Han tyckte att även om vissa brister 
finns i språket, både i ordval och satsbyggnad, om det jämförs med det 
bästa som finns förr och nu, är stilen ’så uttrycksfull och nyanserad och 
hans språk så rikt att det fortfarande är ett nöje att läsa evangelierna i den 
skepnaden’ (”þá er stíll hans svo svipmikill og mergjaður og mál hans svo 
auðugt, að enn er unun að lesa guðspjöllin í þeim búningi”). Utgivarna 
av 1988 års upplaga av NT 1540 är något mer återhållsamma i sina ord, 
men är i grunden av samma åsikt (Guðrún Kvaran et al. 1988: xxvii). Ofta 
omnämns den främmande stilen och ordförrådet men det ursäktas då med 
att man skrev så på den tiden.

Sådant beröm kan tyckas något överdrivet, men Oddurs text beskrivs även i 
nyare forskning som förhållandevis bra ’för sin tids normer’ (Kjartan Ottosson 
2005: 1998).24 Enligt vad man tyckte var rätt och yrkesmässigt korrekt vid den 

24 ”It is clear, though, that Gottskálksson made an effort to write in a good and rich language 
for the standards of his time.”

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


128 Veturliði Óskarsson

tiden översatte översättare ord för ord och följde sina original mycket noga. 
Och detta gjorde Oddur i sin översättning från tyska (Astås 2005: 1198). 
Texten visar att Oddur till största delen hade god kontroll över isländsk gram
matik, som nämnts ovan. Däremot sticker tyska lånord ut från det i övrigt 
inhemska ordförrådet, och även syntaxen visar på influenser från tyska eller 
latin. Jón Helgason sa att ’[u]r en rent syntaktisk synpunkt står Nya testa
mentet i många avseenden närmare dansk och svensk prosa från samma tid 
än genuint isländskt språk’ (1931: 39). Även om Jón här kan ha uttryckt sig 
något för kraftfullt är det sant att ordföljd och syntax ofta låter främmande 
och säkert har gjort så också när boken publicerades. Det går dock inte att med 
någon säkerhet säga om det främst beror på översättarens språkliga bakgrund 
eller har, åtminstone till dels, sin orsak i det att man i bibelöversättningar 
eftersträvade ett visst register som ofta avvek från en stilistisk standardnorm. 

Tankar om språkets öde
Vissa har gått så långt som att påstå att det isländska språket skulle ha för
ändrats avsevärt mer än vad det har gjort de senaste femhundra åren om 
Oddurs översättning – och senare under århundradet, hela Bibeln – inte 
hade sett dagen, jfr t.ex. Jón Helgason (1929) som förvisso formulerar detta 
ganska milt:

Enginn getur sagt, hvernig farið hefði, ef Oddur hefði ekki brugðið við á þessum 
tímamótum og vikizt undir nauðsyn þjóðarinnar. En það er að minsta kosti vel 
hugsanlegt, að forlög tungu vorrar hefði þá orðið allfrábrugðin því sem varð, og 
verri. (1929: 2)

’Ingen kan säga vad som skulle ha hänt om inte Oddur hade reagerat vid denna 
vändpunkt och svarat på nationens behov. Men det är åtminstone tänkbart att 
vårt språks öde skulle ha blivit helt annorlunda än vad som hände, och värre.’ 

Sigurður Nordal (1933) är inne på det samma när hans säger:
In its treatment of language and poetic usage the literature of the Reformation 
clearly reflects the battle between foreign influence and national tradition. At 
that time it was finally decided whether the Icelandic written language should 
continue its existence on the basis of the Old Norse or go down before the 
Danish literary language as did the Norwegian. (1933: 7)

Denna uppfattning är kanske inte lika framträdande nu som den var förr, 
men den är inte okänd i dag ( jfr t.ex. Guðrún Kvaran et al. 1988: xxvii). 

Det nämns också ofta att delar av texten i NT 1540 i stort sett förblir 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


129Det isländska Nya testamentet 1540

oförändrade i senare utgåvor av den isländska Bibeln, vilket visar textens 
betydelse för det isländska bibelspråket. Men vid mitten av 1500-talet 
hade isländska sedan länge varit ett moget litterärt språk och behövde inte 
en översättning av vare sig Nya testamentet eller Bibeln för att bli det. 
Skrivtraditionen var gammal och stark och det finns inget som tyder på 
att den skulle ha upphört att vara det. Det är åtminstone ett faktum att 
isländska språket fortsatte att användas på samma sätt som under tidigare 
århundraden, handskrifter skrevs och kopierades årtionde efter årtionde och 
århundrade efter århundrade – faktiskt ända fram till 1900-talet; det var en 
del av landets tradition och kultur. 

Det påstås ibland att det hade kunnat hända att den isländska kyrkan 
skulle ha tvingats att använda danska Bibeln om Nya testamentet och 
hela Bibeln inte hade publicerats på 1500-talet, vilket skedde i Norge, där 
en Bibel på modersmålet inte fanns förrän i början av 1900-talet. Många 
(speciellt språkvetare) är dock tveksamma, bl.a. professor Jón Helgason 
(1931) som skrev: 

Då reformationen kom till Island, var Island liksom Norge i politiskt avseende 
beroende av Danmark, men skillnaden mellan isländskan och danskan var vida 
större än skillnaden mellan danskan och flertalet norska bygdemål. Varje tanke 
på införande av danskt kyrkospråk i den isländska gudstjänsten måste därför 
synas i strid med reformationens stora krav, att också allmogen skulle följa med 
i det som blev predikat och sjunget i kyrkan (Jón Helgason 1931: 38; jfr Þórir 
Óskarsson 1990: 205–206 och de källor han hänvisar till där)

Man bör också komma ihåg att de stora skillnaderna mellan isländska 
och danska i slutet av medeltiden inte skulle ha gjort det lätt för isländska 
präster att använda danska, och den allmänna bristen på danskkunskaper 
bland islänningar ( jfr Veturliði Óskarsson 2018: 44) skulle förmodligen ha 
gjort det omöjligt.

6. Avslutande ord

I denna artikel diskuterades några av de viktigaste aspekterna relaterade 
till tillkomsten av Nya testamentet på isländska som publicerades år 1540, 
historien bakom dess tillkomst och innehåll. Detta verk betraktas som 
gränsdragande mellan äldre och yngre isländska, särskilt eftersom det är 
den första boken som publicerats i tryck på isländska. Själva översättningen 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


130 Veturliði Óskarsson

hade emellertid inte någon stor inverkan på det isländska språket under de 
kommande århundradena eller på det isländska språkets liv, eftersom skriv
tradition redan var gammal och etablerad på Island när detta verk publi
cerades. Men denna text är likväl unik på många sätt och har till exempel 
påverkat isländskt bibelspråk fram till vår tid.

Det är på många sätt anmärkningsvärt att översättaren inte var en infödd 
islänning utan norsk-isländsk, uppvuxen i Bergen, Norge, och det är märk
ligt och till och med lite rörande att han oombedd skulle åta sig att utföra 
detta stora verk, vilket tog honom flera år, förmodligen från 1535 eller 
tidigare och fram till 1539. Och vidare att han skulle se till, förmodligen på 
egen bekostnad, att boken skulle tryckas, inte på Island i den enda tryck
press som fanns i landet vid den tiden, och där den förmodligen skulle 
ha stoppats halvvägs på grund av farliga kopplingar till en ny religiös sed 
som vida ansågs kättersk, utan i Danmark. Och det brinnande intresse som 
översättaren uppenbarligen hade slutade inte med detta, dvs. att föra sin 
översättning säkert till Danmark och få kungens tillstånd där och få verket 
tryckt i en tryckpress i Roskilde. Förmodligen övervakade han arbetet i 
Danmark och såg bland annat till att vissa nya typer göts för tryckpressen, 
och sedan transporterade han flera hundra exemplar av boken med fartyg till 
Island, troligen ensam och utan officiellt stöd. Men Oddur Gottskálksson 
var sannerligen inte ensam om att bli så intresserad av att översätta Bibeln 
eller delar av den på egen hand; i Danmark gjorde Christiern Pedersen det
samma och i England William Tyndale25 för att nämna två pionjärer – och 
naturligtvis var Luther själv fylld av samma brinnande entusiasm.

Tyvärr är våra källor om översättningen, översättaren och översättnings
arbetet knappa, och om vissa saker kommer det aldrig att vara möjligt att 
säga mer än vad som redan har gjorts i de viktigaste primära och sekundära 
källorna som finns tillgängliga om verket och översättaren. Men det finns 
fortfarande mycket att göra för dem som vill forska om texten, även om 
en del av arbetet redan har utförts, exempelvis av Jón Helgason (1929) om 
ordförrådet och om verkets källor med mera, av Þórir Óskarsson (1990 och 
1994) om översättningens stil och av Guðrún Kvaran (1990, 2015, 2017 
och i flera andra verk), bl.a. om sambandet mellan NT 1540 och Bibeln 
1584 och om verkets plats inom isländsk bibeltradition. Bland de saker som 
skulle behöva göras är en närmare granskning av källorna, en djupare under
sökning av ordförrådet och dess särdrag, en syntaktisk analys, även en studie 
om verkets ortografi, men kanske inte minst en studie om själva översätt

25 Om Pedersen och Tyndale, se t.ex. Jørgensen (2007) och Rankin (2018). 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


131Det isländska Nya testamentet 1540

ningsarbetet i jämförelse med hur andra översatte Nya testamentet vid denna 
tid. Ett litet exempel på vad man kan hitta så fort man börjar söka visar 
sig i Matteus 17:27, där Jesus befaller Petrus att fiska upp ett mynt i sjön 
för att betala tempelskatten: ”[…] gå ner till sjön och kasta ut en krok. Ta 
sedan den första fisken du får upp och öppna munnen på den. Då hittar du 
ett silvermynt. Ta det och ge till dem för mig och dig.” (Svenska folkbibeln 
2015). Där gör Oddur inte som Luther och flera andra gjorde som översatte 
Vulgatas / Erasmus’ monetära enhet stater till modersmålet, t.ex. med ’Zwei
groschenstück’ (Luther), ’en sølff penning’ (Christiern Pedersen), ’pening’ 
(det svenska Nya testamentet 1526), ’a pece of twelve pens’ (Tyndale) ( jfr 
Arblaster 2004: 26–28), utan han lämnar ordet oöversatt, ”eina stateram” 
(NT 1540, fol. 29v). Det krävs förstås mer forskning innan man vet vilka 
slutsatser som kan dras av just detta, och detta nämns bara som ett exempel, 
nästan ett kuriosum – men det finns utan tvekan mycket liknande att hitta. 

Det vore därför önskvärt att flitiga forskare fortsatte det arbete som Jón 
Helgason inledde med sitt betydelsefulla verk 1929 och som i viss mån har 
fortsatts av yngre forskare.

Bibliografi
Aarsberetninger og meddelelser fra det Store Kongelige Bibliothek  2. Utg. av Chr. 

Bruun. Köpenhamn: Gyldendalske Boghandel, 1875. <https://www.digitale-
sammlungen.de/de/view/bsb11315493?page=337> 

Annálar 1400–1800 1. Utg. av Hannes Þorsteinsson. Reykjavik: Hið íslenzka 
bókmentafélag, 1922–1927. 

Arblaster, Paul, 2004: ‘Totius Mundi Emporium’: Antwerp as a Centre for Vernacular 
Bible Translations, 1523–1545. I: Arie-Jan Gelderblom, Jan L. de Jong & Marc 
van Vaeck (red.), The Low Countries as a Crossroads of Religious Beliefs, s. 9–32. 
(Intersections: Yearbook for Early Modern Studies 3.) Leiden, Boston: Brill.

Astås, Reidar, 2005: From Old Nordic to Early Modern Nordic: The language of 
the translations I: Icelandic and Norwegian translations. I: Oskar Bandle et al. 
(red.), The Nordic Languages. An International Handbook of the History of the North 
Germanic Languages 2, s. 1195–1201. Berlin, New York: Walter de Gruyter.

Astås, Reidar (utg.), 2009: Stjórn: Tekst etter håndskriftene 1–2. (Norrøne Texter 8.) 
Oslo: Riksarkivet. 

Bibeln 1584 = Guðbrandsbiblía: Biblia. Þad Er, Øll Heilỏg Ritning, vtlỏgd a Norrænu. 
Med Formalum Doct. Martini. Lutheri. Hólar 1584. <https://baekur.is/bok/
cc67179c-0a98-4489-aa90-977c46b38117> 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb11315493?page=337
https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb11315493?page=337
https://baekur.is/bok/cc67179c-0a98-4489-aa90-977c46b38117
https://baekur.is/bok/cc67179c-0a98-4489-aa90-977c46b38117
https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


132 Veturliði Óskarsson

Björk Ingimundardóttir, 2019: Prestaköll, sóknir og prófastsdæmi á Íslandi 1. Aust
firðinga- og Sunnlendingafjórðungar. Reykjavik: Þjóðskjalasafn Íslands. 

Björn Þorsteinsson, 1960: Elzta heimild um prentun á íslenzku. I: Saga 3, s. 96–97. 
Danica vet. 9. → NT 1540.
Dat Nye Testament Martini Luthers. Würtembergische Landesbibliothek. <http://

digital.wlb-stuttgart.de/purl/bsz352254645>
Diplomatarium Islandicum – Íslenzkt fornbréfasafn 9, 10, 11. Reykjavik: Hið íslenzka 

bókmenntafélag 1909–1913, 1911–1921, 1915–1925. 
Finnur Jónsson, 1775: Historia ecclesiastica Islandiæ […]. Band 3. Köpenhamn: Typis 

Orphanotrophii Regii, Excudis Gerhardus Giese Salicath. <https://baekur.is/> 
Guðrún Kvaran, 1990: Almúganum til sæmdar og sáluhjálpar. Um íslenskar 

biblíuþýðingar. Orð og tunga 2, s. 9–19. 
Guðrún Kvaran, 2015: Brautryðjendur í Biblíuþýðingum á Íslandi. Um þátt þeirra 

Odds Gottskálkssonar og Gissurar Einarssonar. Ritröð Guðfræðistofnunar 41, s. 
20–26. 

Guðrún Kvaran, 2017: Breytingar Guðbrands biskups á Nýja testamenti Odds 
Gottskálkssonar. I: Hjalti Hugason, Loftur Guttormsson & Margrét Eggerts
dóttir (red.), Áhrif Lúthers. Siðaskipti, samfélag og menning í 500 ár, s. 119–144. 
Reykjavik: Hið íslenska bókmenntafélag. 

Guðrún Kvaran, Gunnlaugur Ingólfsson & Jón Aðalsteinn Jónsson, 1988: Um 
þýðingu Odds og útgáfu þessa. I: Sigurbjörn Einarsson, Guðrún Kvaran, Gunn
laugur Ingólfsson & Jón Aðalsteinn Jónsson (red.), Nýja testamenti Odds 
Gottskálkssonar, s. xxi–xxxii. Reykjavik: Lögberg. 

Halldór Hermannsson, 1916: Icelandic Books of the Sixteenth Century. (Islandica 9.) 
Ithaca, New York: Cornell University Library. 

Helgi Þorláksson, 2003: Saga Íslands 6. Red. Sigurður Líndal. Reykjavik: Hið 
íslenska bókmenntafélag – Sögufélagið. 

Harboe, Ludvig, 1751: Første Afhandling om Reformationen i Island, hvad Begyndelse, 
Fremgang og Modstand samme har havt fra 1539 til 1548. Köpenhamn. <https://
baekur.is/> 

Heydenreich, Ludwig Heinrich, 1939: Der Apokalypsen-Zyklus im Athosgebiet 
und seine Beziehungen zur deutschen  Bibelillustration der Reformation.  I: 
Zeitschrift für Kunstgeschichte 8, 1–2, s. 1–40. 

Íslendingabók.is. 1997–2025. Íslensk erfðagreining ehf. & Friðrik Skúlason ehf. 
<https://islendingabok.is/> 

Jahnke, Carsten, 2018: Diskussion: En katolsk kamphane? I: Historisk Tidsskrift 
117, 2, s. 421–436.

Jón Egilsson, 1856 [1605]: Biskupa-annálar. Utg. av Jón Sigurðsson. I: Safn til 
sögu Íslands og íslenzkra bókmenta að fornu og nýju 1, s. 15–136. Köpenhamn: Hið 
íslenzka bókmentafélag. 

Jón Helgason, 1929: Málið á Nýja testamenti Odds Gottskálkssonar. (Safn Fræða
fjelagsins um Ísland og Íslendinga 7.) Köpenhamn: Hið íslenska fræðafjelag í 
Kaupmannahöfn. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

http://digital.wlb-stuttgart.de/purl/bsz352254645
http://digital.wlb-stuttgart.de/purl/bsz352254645
https://baekur.is/
https://baekur.is/
https://baekur.is/
https://islendingabok.is/
https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


133Det isländska Nya testamentet 1540

Jón Helgason, 1931: Från Oddur Gottskálksson till Fjölnir. Tre hundra års isländsk 
språkutveckling. I: Island – Bilder från gammal och ny tid, s. 36–50. (Skrifter ut
givna av Samfundet Sverige-Island 1.) Uppsala: A.-B. Lundeqvistska bokhandeln. 

Jón Sigurðsson, 1860: Lögsögumanna tal og lögmanna á Íslandi með skýringar
greinum og fylgiskjölum. I: Safn til sögu Íslands og íslenzkra bókmenta að fornu og 
nýju 2, 1, s. 1–250. Köpenhamn: Hið íslenzka bókmentafélag. 

Jón Þorkelsson, 1888: Digtningen på Island i det 15. og 16. århundrede. Köpenhamn: 
Andr. Fred. Høst og Søns Forlag. 

Jørgensen, Jens Anker, 2007: Humanisten Christiern Pedersen: En Præsentation. 
Köpenhamn: C. A. Reitzel.

Kirby, Ian J., 1976, 1980: Biblical Quotation in Old Icelandic-Norwegian Religious 
Literature, Vol. 1, Text; Vol. 2, Introduction. (Rit Stofnunar Árna Magnússonar á 
Íslandi 9–10.) Reykjavik: Stofnun Árna Magnússonar á Íslandi. 

Kjartan Ottosson, 2005: Language cultivation and language planning IV: Iceland. 
I: Oskar Bandle et al. (red.), The Nordic Languages. An International Handbook 
of the History of the North Germanic Languages 2, 1997–2007. Berlin, New York: 
Walter de Gruyter. 

Kolltveit, Olav, 1953: Jondal i gamal og ny tid. 1. Bygdesoga, 2. Gards- og ættesoga. 
Bergen: Jondal bygdeboknemnd.

Manntal á Íslandi árið 1703. Tekið að tilhlutun Árna Magnússonar og Páls Vídalín. 
Reykjavik: Hagstofa Íslands, 1924–1947. 

Markey, Thomas L. 1969. The Verbs varda and bliva in Scandinavian. With Special 
Emphasis on Swedish. (Acta Universitatis Upsaliensis. Studia Philologiae Scandi
navicae Upsaliensia 7.) Uppsala. 

Münter, Friedrich, 1833: Kirchengeschichte von Dänemark und Norwegen 3. Leipzig: 
Friedr. Christ. Wilh. Vogel. 

Nordiskt lexikon för bokväsen. [1946–]1951. Red. av Palle Birkelund, Esli Dansten 
& Lauritz Nielsen. Köpenhamn, Oslo, Stockholm: Nyt Nordisk Forlag Arnold 
Busck, Dreyers Forlag, Förlaget Forum. 

NT 1540 = Þetta er hid nya Testament […].26 Roskilde 1540. <https://baekur.is/
bok/9e16b051-a1e9-441e-83b5-c4bd6451d4e3>.

Oddur Einarsson, 1933–1939 [1613]: Frasaga Þormodar Asmundarsonar i Brædra
tungu um afgang Odds lỏgmanns Gottskalkssonar […]. I: Diplomataricum 
Islandicum 13, s. 133–135. Reykjavik: Hið íslenzka bókmenntafélag. 

Páll Eggert Ólason, 1922: Menn og menntir siðskiptaaldarinnar á Íslandi 2. Reykjavik: 
Bókaverslun Guðm. Gamalíelssonar.

Rankin, Mark, 2018: Tyndale, Erasmus, and the Early English Reformation. I: 
Erasmus Studies 38, s. 135–170. <https://doi.org/10.1163/18749275-03802001> 

Reske, Christoph, 2015: Die Buchdrucker des 16. und 17. Jahrhunderts im deutschen 

26 Full titel: Þetta er hid nya Testament, Jesu Christi eigenlig ord og Euangelia huer hann sialfr 
predikadi og kendi, hier i heime, Sem hans postular og Gudz spialla menn sidan skrifudu. Þau 
eru nu hier vtlogd a Norrænu, Gudi til lofs og dyrdar, enn almuganum til sæmdar og Salu 
hialpar. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://baekur.is/bok/9e16b051-a1e9-441e-83b5-c4bd6451d4e3
https://baekur.is/bok/9e16b051-a1e9-441e-83b5-c4bd6451d4e3
https://doi.org/10.1163/18749275-03802001
https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


134 Veturliði Óskarsson

Sprachgebiet. Auf der Grundlage des gleichnamigen Werkes von Josef Benzing. 2., 
überarbeitete und erweiterte Auflage. (Beiträge zum Buch- und Bibliothekswesen 
51.) Wiesbaden: Harrassowitz Verlag. 

Ritmálssafn Orðabókar Háskólans. Stofnun Árna Magnússonar í íslenskum fræðum. 
<http://ritmalssafn.arnastofnun.is/> 

Sigurður Nordal, 1933: The New Testament of Odd Gottskálksson. I: Hið Nya 
Testament 1540. Oddur Gottskálksson’s Translation of The New Testament, s. 9–18 
(Monumenta Typographica Islandica 1.) Published in Facsimile with an Intro
duction in English and Icelandic by Sigurður Nordal. Köpenhamn: Levin & 
Munksgaard.

Skrzypek, Dominika, 2020: The Swedish bli-passive in a diachronic perspective. I: 
Lege artis – Language yesterday, today, tomorrow 5, 2, s. 301–334. 

Stefán Karlsson, 2000 [1984]: Samfellan í íslensku biblíumáli. I: Guðvarður Már 
Gunnlaugsson (red.), Stafkrókar, ritgerðir eftir Stefán Karlsson gefnar út í tilefni 
af sjötugsafmæli hans 2. desember 1998, s. 405–414. Reykjavik: Stofnun Árna 
Magnússonar á Íslandi. 

Steingrímur J. Þorsteinsson, 1950: Íslenzkar biblíuþýðingar. I: Víðförli 4, s. 48–85. 
Svenska Folkbibeln 2015. <www.biblegateway.com/> 
Tryggvi Þórhallsson, 1989: Gissup biskup Einarsson og siðaskiptin. Reykjavík. [Utg. 

av författarens barn.] 
Uggla, Arvid Hj., 1921: Uppsala universitetsbiblioteks samling av nyisländsk litte

ratur. Några meddelanden. I: Uppsala universitetsbiblioteks minnesskrift 1621–1921, 
s. 537–574. (Acta Bibliothecae R. Universitatis Upsaliensis 1.) Uppsala: Almqvist 
& Wiksells boktryckeri A.B. 

Ugulen, Jo Rune, 2006: «…alle the knaber ther inde och sædescwenne…» Ei under
søking i den sosiale samansetjinga av den jordeigande eliten på Vestlandet i 
mellomalderen. Avhandling for graden Philosophiae Doctor (PhD), Universitetet 
i Bergen.

Veturliði Óskarsson, 2003: Middelnedertyske låneord i islandsk diplomsprog frem til år 
1500. (Bibliotheca Arnamagnæana 43.) Köpenhamn: C. A. Reitzels Forlag. 

Veturliði Óskarsson, 2009: Um sögnina blífa, vöxt hennar og viðgang í íslensku. I: 
Íslenskt mál 31, s. 89–124. 

Veturliði Óskarsson, 2018: Det rena språket och lånorden. Om främmande, särskilt 
dansk, påverkan på isländskan. I: Årsbok 2016–2017, s. 39–54. (Annales Societatis 
Litterarum Humaniorum Regiae Upsaliensis – Kungl. Humanistiska Vetenskaps
samfundet i Uppsala.) 

Veturliði Óskarsson, 2019: The Icelandic Language at the Time of the Reformation: 
Some Reflections on Translations, Language and Foreign Influences. I: Sigrun 
Høgetveit Berg, Roald E. Kristiansen & Cathinka Dahl Hambro (red.), Northern 
Reformations, s. 102–114. (Nordlit 43). <https://doi.org/10.7557/13.4960>

Vilborg Auður Ísleifsdóttir, 1997: Siðbreytingin á Íslandi 1537–1565. Byltingin að 
ofan. Reykjavik: Hið íslenska bókmenntafélag. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://doi.org/10.7557/13.4960
https://doi.org/10.63092/scis.76.61545


135Det isländska Nya testamentet 1540

Vilborg Auður Ísleifsdóttir, 2005: Oddur norski og Nýja testamentið 1540. I: 
Ritmennt 10, s. 133–150. 

Vilborg Auður Ísleifsdóttir, 2013: Byltingin að ofan. Stjórnskipunarsaga 16. aldar. 
Reykjavik: Hið íslenska bókmenntafélag. 

Vilborg Auður Ísleifsdóttir-Bickel, 2021: Die Einführung der Reformation in Island 
1537–1565. Die Geburt eines frühmodernen Staates. Darmstadt: Wbg Academic. 

Vilborg Auður Ísleifsdóttir, 2024: «Otthe norske» og Det nye testamente. I: Norsk 
slektshistorisk tidsskrift 47, 2, s. 67–86. 

Þórir Óskarsson, 1990: Sundurgreinilegar tungur. Um mál og stíl Nýja testamentis 
Odds Gottskálkssonar. I: Gunnlaugur A. Jónsson (red.), Biblíuþýðingar í sögu og 
samtíð, s. 203–221. (Studia theologica islandica 4.) Reykjavik: Háskóli Íslands, 
Guðfræðistofnun. <https://timarit.is/page/6554561#page/n203/mode/2up> 

Þórir Óskarsson, 1994: Íslensk stílsaga. I: Þorleifur Hauksson (red.), Íslensk stílfræði, 
s. 169–418, 440–467, 491–554. Reykjavik: Styrktarsjóður Þórbergs Þórðarsonar 
og Margrétar Jónsdóttur, Háskóla Íslands, & Mál og menning. 

Abstract
The article discusses the first translation of the New Testament into Icelandic in 
1540, its translator, the Norwegian-Icelandic bishops son Oddur Gottskálksson, and 
the text’s place in the history of the Icelandic language. The NT 1540 is considered 
a landmark document in the history of Icelandic, and for example, its year of 
publication marks the boundary between Old Icelandic and Modern Icelandic in 
dictionary work. In many ways this is appropriate, even though its publication did 
not have any major impact on the development of the language in the following 
centuries, with the exception of the language of the Bible, nor does it particularly 
reflect changes in the language at the time of the translation.

Keywords: Nya testamentet, Bibeln, Luther, isländska, 1500-talet, översättningar

Veturliði Óskarsson 
Uppsala universitet 
Institutionen för nordiska språk
ORCID iD 0000-0003-0434-0611

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

https://timarit.is/page/6554561#page/n203/mode/2up
https://orcid.org/0000-0003-0434-0611
https://doi.org/10.63092/scis.76.61545




Kvar går norrønfilologien?
Tankar om metode og retning etter lesing av

Mikael Males. Den äldsta fornnordiska litteraturen. Nya vetenskapliga rön. 
Dialogos, Stockholm, 2024. ISBN 9789175044347. 248 sider.

RECENSIONSARTIKEL AV ELDAR HEIDE

1. Innleiing

Denne boka er ei spennande reise langs fronten av forskinga på den eldste 
gammalnordiske diktinga, der det i seinare år er gjort store framsteg 

i datering og forståing. Boka formidlar og bygger på ein enorm kunnskap 
om norrøn dikting og språkhistorie. Det blir greidd ut om kjenningar, for
melle dateringskriterium, versemål og metrisk analyse, og pløgd i djupna. 
Vi får veta at den og den typen kjenning er brukt så og så mange gonger 
i materialet, i periode så og så, og i den og den strofa. Data som dette blir 
skarpsynt sette saman med andre poeng om innhald og kulturkontakt, til 
syntesar som ofte verkar robuste. 

Forfattaren brukar mykje plass på polemikk mot visse forskingsretningar. 
Han går hardt ut mot tendensen til å datere norrøne dikt seint, og meiner 
han heng saman med uvitskapleg metode. Som alternativ agiterer han for 
Karl Poppers hypotetisk-deduktive metode, og prøver å vise korleis den kan 
appliserast på temaet for boka. 

Eg har sjeldan sett så harde spark i ein fagpublikasjon. Boka reiser såpass 
viktige spørsmål for heile norrønfilologien, om kvar vi står og kva vegar 
vi no kan ta, at eg har valt å skrive ei utvida bokmelding. Eg stør arbeids
måtane Males går inn for, men meiner det ofte er misvisande å skildre dei 

Heide, Eldar. 2025. Kvar går norrønfilologien? Tankar om metode og retning etter lesing av
Mikael Males. Den äldsta fornnordiska litteraturen. Nya vetenskapliga rön.  

Scripta Islandica 76: 137–167. https://doi.org/10.63092/scis.76.61139
ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

© Eldar Heide (CC BY)

Eldar Heide
Kvar går norrønfilologien?
https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139
https://creativecommons.org/licenses/by/2.0/


138 Eldar Heide

som hypotetisk-deduktiv metode. I staden meiner eg det overordna metode
prinsippet i våre fag bør vera å ta heile materialet med i vurderinga når vi 
utviklar teoriar. Dette gjer eg greie for med bakgrunn i ein del metodedøme, 
der ordboksarbeid står sentralt. 

2. Oversikt over boka

Mikael Males ønsker å tilby ei innføring i tidleg gammalnordisk dikting som 
bygger på ny forsking og som legg fram metodikken i denne nye forskinga. 
Boka presenterer forskingsfronten når det gjeld metrisk analyse og datering 
ut frå språklege kriterium, konkretisert i tolkingsdøme. Samtidig skal eitt 
av kapitla (2) bøte på mangelen på ”en vetenskapligt godtagbar översikt över 
fornnordisk metrik” (s. 233, jf. 43). Sentralt i boka står agitasjon for meir 
vitskapleg metode i gransking av tidleg nordisk dikting, norrøn filologi og 
humaniora generelt. 

Males freistar å ”redogöra för alla metodologiska överväganden och 
bevekelsegrunderna för varje ställningstagande” (s. 233), av fleire årsaker. 
Grunnsynet til Males er at forsking skal presenterast på denne måten, og 
han sjølv som student og doktorand sakna eit ”verk som […] förklarade till
gängliga metoder för studiet av den tidiga fornnordiska litteraturen” etter 
slike retningslinjer (s. 233). Han peikar òg på at det er meir nødvendig enn 
før å bygge grunnmur til resonnementa våre. Forfattarar kan ikkje lenger gå 
ut frå at lesarane har den nødvendige bakgrunnen (s. 238). Dei gamle filo
logiske disiplinane er i mange tilfelle nedlagde, og Males nemner spesielt at 
”de nödvändiga kunskaperna i metrik och relevanta aspekter av textkritik för 
närvarande inte lärs ut vid svenska universitet”. Derfor er boka meint å gje 
”grundläggande redskap för självstudier” (s. 234–235, jf. 238). 

Boka vender seg altså både til interesserte lekfolk og til studentar i norrøn 
filologi. Males definerer filologi som ”studiet av texter på döda språk” (s. 
15). Det spesielle med studiet av slike tekstar, peikar han på, er at dei ikkje 
utan vidare er forståelege, pga. den kulturelle avstanden (s. 17). 

Den viktigaste bakgrunnen for boka, seier Males, er at dei siste 20 åra har 
sett store framsteg i metrisk analyse og datering av norrøn dikting: Sievers 
analyse frå Sievers 1893 har ”underkastats så omfattande prövning att dess 
huvuddrag idag är ställda bortom rimligt tvivel”. Dermed er dei grunn
leggande føresetnadene for å studere gammalnordisk dikting betre i dag enn 
for berre eit par tiår sidan. I tillegg har forskinga dei siste 20 åra gått forbi 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


139Kvar går norrønfilologien?

Sievers, slik at ein no studerer ”både metriken och dess implikationer för 
dateringen med en precision som inte bara kan mäta sig med Sievers, utan 
är långt mer exakt och fortlöpande tillåter nya slutsatser” (s. 54). 

Denne utviklinga har gått hand i hand med fornya vekt på språkhistorisk 
kunnskap i lesing av tidleg nordisk dikting, og på formelle dateringskriterium. 
Dette gjeld, vel å merke, forskingsretninga som Males representerer. Boka 
bygger på vitskaplege publikasjonar derifrå, ikkje minst frå Males sjølv. 
”Fältet är nu mer dynamiskt än det var under de föregående åttio till hundra 
åren”, seier Males. (s. 54) 

Boka er delt inn i åtte kapittel medrekna innleiing og sluttord. Dette er 
dei andre kapitla: 

•	 ”Filologi och vetenskaplig metod”. Her skisserer Males sitt syn på kva 
som er målet med forsking og korleis filologisk forsking bør drivast, 
særleg innanfor tematikken han arbeider med. Han tek utgangspunkt 
i Karl Poppers hypotetisk-deduktive metode og appliserer den på ut
forsking av tidleg nordisk dikting. Formelle kriterium spelar ei nøkkel
rolle i metodikken Males skisserer, særleg språkhistoriske kriterium, 
som v- bortfall i framlyd (vreiðr > reiðr), partikkelen of / um og hiatus 
(éarn > járn, sæing > sæng, osb.). 

•	 ”Fornnordisk metrik”. Kapitlet presenterer systemet i metrikken ifølgje 
den nyaste forskinga, med vekt på fornyrdislag, ljodahått, drottkvætt 
og kviduhått. 

•	 ”Vår första fullständiga strof: Teoderikstrofen”. Males presenterer 
Teoderik-innskrifta på Röksteinen, den tradisjonelle tolkinga og Bo 
Ralphs tolking frå Ralph 2007, før han viser at ho tørnar imot kunn
skap om syntaks og metrikk. På grunn av dette avviser Males denne 
tolkinga. 

•	 ”Vår förste skald: Brage”. Males presenterer språket som særmerker 
skaldedikting og kva som skil Brage frå dei seinare skaldane når det 
gjeld språk og metrikk. Han går nærare inn på Gjevjun-strofa og 
strofene om Tor og Midgardsormen i Ragnarsdråpa, og viser korleis 
presis kunnskap om metrikk, etymologi og språkhistorie kan bringe 
oss nærare originalteksten og dei mest sannsynlege tolkingane. 

•	 ”Den höges tal (Hávamál)”. Her viser Males korleis Müllenhoff (1891) 
si frisering av Håvamål har vore avgjerande for den seinare oppfatninga 
at diktet er eit konglomerat. Den argumenterer han imot. Han går 
gjennom språklege kriterium og innhaldskriterium som han meiner 
er eigna til datering: Brenning av avlidne i strofe 71 og 81, samhøvet 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


140 Eldar Heide

mellom deyr fé / deyja frændr i Håvamål 76–77 og Håkonarmål, Gjaltr i 
strofe 129 i høve til irsk språk, og å ofre høveleg mykje i Håvamål 145.

•	 ”Völvans spådom (Vǫluspá)”. Her peikar Males på språklege kriterium 
som er eigna til datering, at Arnor jarleskald ser ut til å sitere Voluspå 57 
på midten av 1060-talet, mogelege kristne innslag og spor av tysk påverk
nad. Han kjem med eit forslag om når og i kva miljø Voluspå vart dikta. 

Når det gjeld resultat, vil eg dra fram følgjande hovudpunkt frå den 
granskinga Males gjer av dei nemnde dikta: 

•	 Ikkje berre mange skaldedikt, men òg mange eddadikt, kan med høg 
sannsynlegheit daterast til førkristen tid, på grunnlag av metriske og 
språklege kriterium, og visse innhaldskriterium. At seinare diktarar lurer 
oss med å arkaisere språket, blir motsagt av data (s. 30, 149, 187). Håva­
mål daterer Males til 900–960 eller litt før (s. 161), og Voluspå til 975–
995 (s. 229. Andre eddadikt meiner han er mykje yngre, m.a. Det fyrste 
kvedet om Helge Hundingsbane og Hyndluljod frå 1100-talet; s. 117, 133). 

•	 Voluspå vart dikta under Håkon jarl og urframført ved hirda hans, 
kanskje av Einar Skålaglam eller Eiliv Gudrunsson (s. 223–228). 

•	 Den tidlege dateringa av mange skalde- og eddadikt, gjer at Males går 
imot skikken med å ”behandla […] hela den fornnordiska litteraturen 
som ett enhetligt fenomen” (s. 10). Den førkristne litteraturen bør 
granskast for seg, seier han. 

•	 ”[D]e äldsta dikterna förhåller sig till en levande mytologisk värld och 
[…] det […är] först […] senare som skaldediktningen mer blir en lek 
med ord än ett fönster till en samtida föreställningsvärld” (s. 123). Dei 
tidlege skaldane, særleg Brage, var nyskapande og frie, og laga kjen
ningar som ikkje høver inn i dei seinare sjablongane (s. 109). 

•	 ”[D]rottkvätt […] är den mest självständiga litterära innovation som 
Norden någonsin har frambringat” (s. 78). På 800-talet kjende folk 
i Norden seg ikkje underlegne, seier Males, og den perioden såg ei 
kulturell bløming som aldri heilt gjentok seg etter at vi fekk ei meir 
”underdånig roll” i høve til dei store grannane i sør (s. 107). Gammal
nordisk dikting oppstod i ein for det meste ”inhemsk”, sjølvstendig 
prosess (s. 78, 106). 

•	 Skandinavane var opne for impulsar frå grannane, men innpassa dei i 
sin eigen kultur. Males argumenterer for at Midgardsormen er eit lån 
frå irsk tradisjon i vikingtida – og at irane i sin tur har han frå kulturar 
rundt Middelhavet via kristne tekstar (s. 126–139). Gjaltr (Gjalti) i 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


141Kvar går norrønfilologien?

Håvamål 129 skal vera lånt frå irsk forteljetradisjon (s. 155–158); Volu­
spå skal ha fleire kristne innslag frå kristendomen (s. 196–214) og vera 
påverka av tysk dikting (s. 214–223). 

•	 Det er lett å påvise kristne innslag i tidleg nordisk dikting, men dette 
inneber ikkje at dikta er kristne eller at dei er dikta av kristne. Males 
avviser oppdelinga i tekstar som er seine og kristne og tekstar som er 
tidlege og reint heidne. (s. 175–176, jf. 171 ff. og 196–214) 

•	 Males meiner det går an å spora, i ganske stor detalj, vandring av 
motiv og ord mellom land og kulturar, og å koma langt i å prikke 
inn opphavet til visse dikt. Dette gjeld slike forslag som at Voluspå er 
påverka av tysk dikting, at Midgardsormen er lånt på 800-talet frå irsk 
tradisjon, som har han frå Middelhavslanda, og det svært presise for
slaget om opphavet til Voluspå. 

•	 Eddadikta hadde ikkje meir folkeleg basis enn skaldedikta (s. 143, 170, 
223–224). Dei var enklare underhaldning enn skaldediktinga (s. 225), 
men alt tyder på at dei var ”kopplad[e] till krigareliten och miljön kring 
härskaren”, ikkje ”vanligt folk”. Dette går fram, meiner Males, av at 
krigareliten viste til eddadikta ”i kungens eller jarlens hall”, og av at 
”kopplingen till hovet […] gjorde att den gamla diktningen traderades 
muntligen mellan 800- och 1200-talet”. Lovdikta til fyrstane vart skapte 
med eldre dikt som modell. ”Det finns inga tecken på att eddadikt
ningen skulle ha traderats på andra vägar bara för att slutligen hamna i 
samma isländska handskrifter som skaldediktningen.” (s. 224, jf. 139) 

•	 Håvamåls ”uppbyggnad är konstfärdig och genomtänkt”; diktet er ik
kje sett saman av fleire opphavleg uavhengige stykke (s. 144, 161–171). 

Andre, mindre sentrale poeng: Males argumenterer for at hendingar skal 
forståast som ein type (postvokalisk) allitterasjon, ikkje rim (s. 75–78). 
Gjevjun-strofa i Ragnarsdråpa tyder på at hokjønnsordet rauf hadde ei 
tyding ”byte, rov” i tidleg norrønt (s. 110–111). I den fyrste Brage-strofa 
om fisketuren til Tor, er det sterke grunnar til å lesa aldafaðs, ”människornas 
härskares”, heller enn aldafǫðrs, ”människornas faders” (s. 115–118). 

3. Vitskapsteorien til Males

Males brukar mykje plass på å formulere ein vitskapsteori for humaniora 
og spesielt den typen forsking på gammalnordisk dikting som han er 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


142 Eldar Heide

talsmann for. Bakgrunnen er kva som er gjort og ikkje gjort fram til no 
med gammalnordisk dikting, og på kva måte det er gjort. Det forskings
programmet Males kjem fram til, har han utvikla i kontrast til dei forskings
retningane som har dominert inntil dei siste åra. 

Males går sterkt inn for meir vitskapleg gransking av gammalnordisk 
litteratur, og med det meiner han hypotetisk-deduktiv metode (HDM) à 
la Karl Popper (1994 [1934]). Det er fordi ”förklaringar av icke uppenbara 
förhållanden strängt taget aldrig kan bevisas” (s. 18). Dermed blir oppgåva 
til forskaren ”att uppställa välinformerade hypoteser och sedan försöka falsi
fiera dem tills de har genomgått så många prov att en tillfredsställande grad 
av sannolikhet är uppnådd” (s. 18). 

Konkurrentane til HDM er berre to, seier Males: positivisme og rela
tivisme / subjektivisme / postmodernisme (s. 19). Positivismen avviser 
Males, som Popper, fordi det er umogeleg å prove at noko er sant (s. 18–19). 
Relativisme / subjektivisme / postmodernisme avviser Males (s. 19–20, 24, 
31) fordi denne modellen ”inte kan prövas utifrån dess egna premisser. Om 
subjektet dikterar sin egen uppfattning om verkligheten kan den modell 
som förutsätter att så är fallet inte antas vara densamma från individ till 
individ”. Skal vi kunne tru at den relativistiske modellen er éin modell, så 
føreset det ein intersubjektivitet som modellen avviser. (s. 20) 

Eit fundamentalt problem, seier Males, ”är att det inom humaniora aldrig 
har rått enighet om grundläggande vetenskapliga standarder” (s. 14). Derfor 
vil han ”göra det som Popper aldrig gjorde och utvärdera hur en sannolik
hetsbaserad kunskapsmodell [= HDM] kan tillämpas” i humaniora, og då 
særleg i den greina av filologien som han sjølv arbeider i (s. 25). 

For å få til dette, tek Males (inspirert av Hirsch 1967) utgangspunkt i ”text
kritiken, vars uppgift är att försöka komma så nära författarens ursprungliga 
text som möjligt” (s. 25). Sentrale omgrep og spørsmål han går inn på, er:

•	 stemmatologisk metode, 
•	 arketype,
•	 trivielle og signifikante variantar eller innovasjonar, 
•	 trivialisering, 
•	 språkhistoriske data, 
•	 språklege dateringskriterium og datering basert på innhald, 
•	 lectio difficilior potior, altså at ”det är mer troligt att en skrivare skulle 

förenkla än försvåra en text”, og 
•	 ”det vetenskapsteoretiska begreppet förklarande kraft.” (s. 23–41, 66–

67, 124–125)

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


143Kvar går norrønfilologien?

Det siste forklarer Males slik: ”Om en hypotes har stor förklarande kraft 
innebär det att den kan bestå många prövningar”, t.d. ”både språkhistoriska 
och textkritiska sådana.” ”Varje förhållande som en hypotes kan förklara 
ökar därmed dess sannolikhet, men det kräver också att den är enkel och 
inte särskilt anpassad för att förklara observationerna.” (s. 66) 

Her ser vi at ”hypotesprövning” står sentralt i forskingsidealet til Males. 
God forsking blir særmerkt av ”prövbarhet” (s. 11). Berre ”prövbar kunskap” 
er kunnskap (s. 19, jf. 21, 35, 155, 118–129). Derfor skal hypotesar formu
lerast slik at dei kan ”prövas” (s. 23, 40, 92–93, 237, m.m.). Vi finn former 
av verbet pröva og ord samansette med pröv- opp mot 100 gonger i boka.

Kriterium som skal fungere i ”prövning”, må vera ”specifika”, seier Males 
vidare (s. 33, 35, 40, 147, 177, 184, 186, 237, m.m.). Med det meiner han 
‘særmerkt, spesiell, kompleks’. Vil ein t.d. argumentere for at eit motiv i 
eit dikt er lånt frå eit anna dikt, så må motivet vera spesifikt. Er motivet 
allment, vagt eller enkelt, slik at vi finn det i mengdevis av dikt i mange 
kulturar, så kan ikkje påstanden prøvast, og dermed vil ein ikkje klare å 
sannsynleggjera ideen (s. 186). 

Her er òg ”intersubjektiv prövbarhet” eit nøkkelomgrep (s. 145, 177, jf. 
20, 44). Males poengterer, med Popper, at ”prövning” er ein intersubjektiv 
prosess. Utlagt: Dersom berre du synest du har eit godt argument, så har 
du ikkje det. 

Sentralt i det Males seier om ”prövning”, står òg at dei delane av eit 
resonnement som ikkje er prøvbare, skal koma sist. Utgangspunktet må 
vera det som kan prøvast. Til dømes er oppfatningar om kva stil som var 
på moten i den eller den perioden, for subjektive til å danne grunnlaget for 
god datering (s. 38). I staden må vi freiste å ”först datera och sedan dra slut
satser” om kva smak og stil som var på moten (s. 229, jf. 184). 

Av idealet om prøving, følgjer at vi ”måste […] vara beredda på att ibland 
ha fel”, peikar Males på. Vil ein unngå det, så må ein unngå å formulere 
hypotesar, eller berre formulere hypotesar som er så ”vaga […] att de inte 
kan prövas”. Men i så fall har ein ikkje gjort jobben sin som forskar. (s. 93) 

Males poengterer at vi skal freiste å falsifisere ikkje berre andres, men 
også eigne hypotesar (s. 19). Her lever Males som han lærer: ”I denna anda 
vill jag tillstå att jag själv i en publikation från år 2013 [Males 2013: 106–
112] hävdade att stroferna om Oden i trädet [Håvamål 138–140] var diktade 
under 1100-talet, på grund av likheter mellan dem och [det kristna] kors
fästelsemotivet” (s. 176). Det resonnementet har han no forlate, og meiner 
det er svært usannsynleg at Håvamål er frå 1100-talet (s. 176). 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


144 Eldar Heide

4. Kva vitskapssynet til Males er ein reaksjon mot
Det Males formulerer om metode, kan ikkje sjåast isolert. Det er eit oppgjer 
med forskingsretningar som har rådd frå midten av 1900-talet, særleg frå 
rundt 1970, og som ikkje for alvor er vortne utfordra før dei siste 10–20 åra, 
mest frontalt av den retninga Males representerer. 

Males er særleg kritisk til ”tendens[en] att vilja datera fornnordiska dikter 
så sent som möjligt” (s. 31), som skaut fart rundt 1970 (s. 145, 153, 236). 
Sidan den gongen har ”den fornnordiska filologin upplevt en rörelse bort 
från prövning av hypoteser och mot forskarnas subjektiva upplevelser”, seier 
Males (s. 31). 

Dette har særleg, meiner han, kome som ”en reaktion på missbruket av 
det germanska arvet före och under andra världskriget. Om texterna är yngre 
blir de mindre germanska och mer europeiska och kristna, och forskarna 
undviker därigenom att de själva och deras studieobjekt förknippas med 
tidigare ideologiskt missbruk.” (s. 31, jf. 146–147) 

Forgrunnsfiguren i rørsla Males skildrar, var Klaus von See, som Males 
er svært kritisk til: Hans ”önskan att distansera sig från Tredje rikets för
vanskningar av historien tycks runt år 1970 ha utvecklats till ren fanatism” 
(s. 236). Von See hade ein ”stark […] tendens att läsa in kristna element i de 
tidiga dikterna” (s. 154), seier Males. 

I kontrast til dette erklærer Males: ”Denna bok företräder […] bara en 
enda ideologi: att sannolikhetsbedömning bör vara forskningens ständiga 
rättesnöre. Graden av kulturell renhet eller blandning skall inte förutsättas, 
utan undersökas”. Sanning må vera det overordna målet, og ”historien blir 
mer intellektuelt stimulerande om vi inte på förhand bestämmer vilka svar 
som kan godtas.” (s. 13) 

Spesielt er Males kritisk til kolossen Kommentar zu den Liedern der Edda 
(1997–2019), som von See stod bak: I visse tilfelle har dette verket ein 
”metodologi som får många konspirationsteorier att blekna” (s. 36). Når 
det gjeld datering, ”skapar [Kommentar] en hierarki av kriterier som är 
helt omvänd mot den vetenskapliga”, seier Males (s. 34, jf. 44, 147, 160, 
192–193). 

Han meiner fleire faktorar har støtta opp om forskingsretninga han kriti
serer. Éin er at den gamle filologien vart fragmentert gjennom 1900-talet: 

Lingvister fick ansvar för språkforskningen, men förväntades inte längre uppvisa 
någon nämnvärd kulturell förståelse […]. Litteraturvetare, religionsvetare, histo
riker och andra […] fick ansvar for texttolkning, men förväntades inte ha några 
djupare insikter i […] den språkliga utformningen. [… D]en holistiska filo

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


145Kvar går norrønfilologien?

logiska kompetens som krävs för att förstå och kontextualisera äldre texter blev 
allt ovanligare. (s. 32) 

Dette forklarer, seier Males (med Lindblad 1977, 1980), at mange som 
arbeider med eldre litteraturhistorie, fyrst og fremst har litteraturvitskapleg 
bakgrunn og derfor ofte ”saknar de metodologiska redskap” dei treng for å 
svara på spørsmåla dei stiller (s. 235). Noko av denne kritikken er retta mot 
forfattarane av Kommentar. Til dømes viser dei, ifølgje Males, ”inga tecken 
på att förstå de metriska omständigheter som avslöjar att Völvans spådom 
innehåller hiatusformer” (s. 193, jf. 44). 

Fragmenteringsproblemet er vorte styrkt av ”den relativistiska kunskapssyn 
som har vuxit sig stark genom postmodernismen” (altså på 1980–1990-talet), 
seier Males vidare (s. 31, jf. 19–20, 24). Dette kunnskapssynet står sterkt 
i litteraturvitskap, slik at ”diskurser” der, ifølgje Males, ”kan liknas vid en 
konversation i det belevade sällskapslivet, där elegans står högt i kurs men 
där förhållandet mellan yttranden och fakta är av underordnad vikt” (s. 
18–19). 

I tillegg har den nyfilologiske retninga spela ei rolle, meiner Males. Det 
har vore:

en generell tendens inom fornnordisk filologi att röra sig bort från vetenskaplig 
hypotesprövning. Sedan 1990-talet har forskare med sådana preferenser samlats 
under benämningen nyfilologi eller materiell filologi. Nyfilologer studerar hur 
texter kommer till fysiskt uttryck i enskilda handskrifter, men de har oftast ringa 
ambitioner om problemlösning. Nyfilologins fokus på handskriften och den tid 
då denna skapades, i stället för den tid då texterna i handskriften ursprungligen 
författades, har underblåst […] tendensen att datera texter så sent som möjligt. 
Under mer än ett halvsekel har alltså den fornnordiska filologin upplevt en rörelse 
bort från prövning av hypoteser och mot forskarnas subjektiva upplevelser. (s. 31) 

Males ser ut til å meine at denne typen tankegang er eit problem også i 
større delar av humaniora, når han nemner ”många humanisters närmast 
outtömliga förråd av ursäkter för att inte förhålla sig till vetenskapliga prin
ciper” (s. 237). ”[D]et teoribegrepp som används inom stora delar av dagens 
humaniora saknar relevans för kunskapsproduktion”, hevdar han (s. 238). 

Dette er eit syn Males har utvikla over tid: ”I mitt eget fall tog det om
kring femton år av studier och forskning innan jag på allvar började ana hur 
ovetenskaplig mycket av den humanistiska forskningsdiskursen är, och tio 
år till innan jag kände full tillit till mina observationer av detta sakernas 
tillstånd.” (s. 238–239)

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


146 Eldar Heide

Males poengterer at det fanst spreidde, vitskaplege unntak (t.d. skryter 
han av Kuhn 1983: 84) gjennom det halve hundreåret som i hans fram
stilling var dominert av uvitskapleg forsking på norrøn dikting m.m. Men 
så, seier Males, har det i løpet av dei siste 10–20 åra kome mange granskingar 
av tidleg nordisk dikting som legg større vekt på kunnskapsproduksjon og 
vitskapleg metode, med eksplisitt formulering av metodologisk og teoretisk 
grunnlag. Kva forskarar som står bak denne dreiinga, blir ikkje sagt klårt, 
men så vidt eg forstår, er det særleg Males sjølv, Klaus Johan Myrvoll og 
Haukur Þorgeirsson. 

Males håpar at ”denna utveckling på sikt [kan] leda till ett sundare forsk
ningsklimat, mer orienterat mot kunskap om studieobjektet och metodo
logisk konsekvens, och mindre mot akademiska och politiska trender” (s. 
239). 

Men det er visst ei stund til vi er der. Dei seinare tiåra har det vorte 
ei ”uppdelning”, seier Males, i ”två forskarläger, där somliga fokuserar på 
språket och prövar giltigheten i sina kriterier, medan andra fokuserar på 
innehållet [les: vage, subjektive kriterium] och överlag försummar prövning” 
(s. 186 / 33, jf. 40, 228). 

Desse to skulane har i liten grad gått i debatt med kvarandre. ”I stället 
har dialogen varit intern för de två perspektiven, så att de flesta forskare bara 
diskuterar med andra av ”samma sort”” (s. 33). Men skal forskarkollektivet 
samla sett gjera framsteg, så krev det ”att forskare faktiskt granskar varandras 
hypoteser” (s. 92). 

Males ser von See-retninga som ei einaste stor avsporing. ”[O]fta [är det] 
nödvändigt att förbise det senaste halvseklets forskning för att i stället ta 
vid där den konstruktiva forskningen upphörde” (s. 235, jf. 31–32). ”[D]e 
senaste vetenskapligt relevanta rönen inom många aspekter av fornnordisk 
litteratur är mellan sjuttio och hundra år gamla” (s. 32). Håvamål-dateringa 
Males no har gjort, inneber såleis at diktet er ”så gammal[t] som man 
tidigare trodde” – ikkje frå 1100-talet eller endå seinare, slik von See-ret
ninga har hevda (s. 144–145). 

Samtidig inneber den langvarige avsporinga for Males at det står eit 
ferdig dekt bord for forskarar med anna tilnærming. Det var avgrensa kva 
dei gamle forskarane rakk, så ”Den fornnordiska litteraturen bjuder […] på 
otaliga forskningsframsteg som bara väntar på att göras” (s. 32). 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


147Kvar går norrønfilologien?

5. Mine tankar om resultat og metode i boka
5.1. Hypotetisk-deduktiv metode

Eg er grunnleggjande positiv til prosjektet Males er i gang med og til boka 
han har skrive. Meir fokus på metode i norrønfilologien vil heilt klart vera 
eit framsteg. Dateringsresultata Males legg fram, minskar kjeldeproblema i 
gransking av førkristen religion. Det er eg glad for, sidan eg jobbar mykje med 
slik tematikk. Eg meiner òg at sidan Males er ein forskar i toppklasse, er det 
all grunn til å granske nøye det han seier. Likevel har eg nokre merknader. 

Den viktigaste gjeld Poppers hypotetisk-deduktive metode i humaniora. 
Så vidt eg forstår, har Males og eg omtrent same ideal for forsking i norrøn 
filologi og humaniora elles. Eg trur vi har om lag same oppfatning om 
kva studiar som er gode og kva studiar som ikkje er det. Men eg meiner 
metoden i mange gode studiar i våre fag ikkje rimeleg kan skildrast som 
hypotetisk-deduktiv metode, og at dette derfor er eit lite tenleg metodeideal. 

I ein forstand driv alle med ”prövning”. Sjå på dette sitatet av Gro Steins
land, religionshistorikar med spesialisering i norrøn religion: 

Min arbeidsmåte […] er primært, i forlengelsen av kildekritikken og den filo
logiske analysen, som også må foretas av religionshistorikeren, å lete etter 
modeller eller mønstre i mytematerialet. Slik kan de enkelte kildene kjedes 
sammen til meningsfulle helheter. Det er når et mytemønster plutselig kommer 
til syne i sammenstillingen av flere tekster, at ting begynner å skje. Teksten 
”åpner” seg, begynner å tale. Man kan oppleve at mytenes bilder og symboler 
faller på plass innenfor meningsfulle helheter. Mener man å ha ringet inn et 
slikt helhetlig mønster, må man gå ut i et bredere kildemateriale for å se om den 
første antakelsen bærer. Får man sine antakelser bekreftet eller må hypotesen 
falle? Denne fasen i forskingsarbeidet er meget spennende. (Steinsland 2000: 17) 

Her seier Steinsland at ho brukar HDM, berre med andre ord. Eg trur vi 
alle kjenner oss att. Men det er ein viktig skilnad frå realfaga, som Popper 
tenkte ut frå. Hos han ligg det i korta at hypotesen / teorien skal formulerast 
på grunnlag av dei dataa ein har i dag. Når ein så prøver hypotesen, er det 
mot nye data, som ein samlar inn i felt eller noterer i eksperiment. Det kan 
ikkje vera slik at før ein går i gang med å utleie hypotesen frå materialet, så 
legg ein til sides ein slump med data, slik at ein har noko å prøve han mot 
etterpå. Hypotesen kan ikkje prøvast mot data som låg på bordet i utgangs
punktet. Dei skulle i så fall vore med i grunnlaget for hypotesen. 

I den forskingsprosessen Steinsland skildrar, er det ingen nye data å 
prøve hypotesane mot. Alle data ho undersøker, låg på bordet frå før. Heile 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


148 Eldar Heide

materialet kan og bør vera brukt før, av andre forskarar, som byggesteinar i 
hypotesar og teoriar som er alternativ til dei ho formulerer. 

I den ferdige publikasjonen presenterer vi ofte opplysningane i anna rekke
følgje enn vi gjekk gjennom dei i den prosessen Steinsland skildrar. Dette 
viser at skilnaden frå det Popper skisserte, er viktig. Fordi heile materialet 
var tilgjengeleg frå før, er det vilkårleg kva del av det vi tek til med. Somme 
kjem inn i temaet / materialet frå éin kant, andre frå ein annan kant. Ingen 
del av materialet er noko naturgjeve utgangspunkt, som skal gje grunnlaget 
for hypotesar som så skal prøvast mot resten av materialet. Heile materialet 
høyrer til før-prøvingsfasen hos Popper. Derfor kan vi setja stoffet i ei anna 
rekkefølgje når vi har jobba oss gjennom det. 

Det kunne vi ikkje gjort i Popper-modellen. Der må hypotesen formu
lerast på grunnlag av dataa som er kjende i utgangspunktet, og dei nye data 
vi prøver hypotesen mot, må koma etterpå. 

I prosessen kan ein oppleva det som ein driv med HDM, jf. Steinsland-
sitatet. Det er fordi det tek tid å få oversikt over materialet. Men metoden 
i den teksten vi publiserer, er det ofte urimeleg å kalle HDM. Gjer vi det 
likevel, inneber det ofte ein usann påstand om at visse delar av materialet 
har fundamentalt annan status enn andre delar. Kallar vi det HDM, så vil 
det oftast òg gjera at vi framstiller det som om vi gjekk gjennom data i anna 
rekkefølgje enn vi gjorde. 

Eg vil stille opp ordboksarbeid som føredøme, illustrert med ein tilfeldig 
artikkel frå Ordbog over det norrøne prosasprog i København. Då forskarane der 
skulle formulere ein definisjon av inkjekjønnsordet níð, så gjekk dei gjennom 
alle dei 39 prosabelegga og formulerte to tydingar på grunnlag av alle saman. 
Slik blir det presentert på nettsida (https://onp.ku.dk/onp/onp.php?o56949). 
Alle 39 belegga står der, og dei er sorterte under dei to tydingane. 

Leksikografane hadde sikkert arbeidshypotesar under vegs, før dei hadde 
fått oversikt over materialet. Men det er ikkje så interessant for meg som 
lesar og brukar. Eg bryr meg om to ting: 1. Kva definisjonar dei kom fram 
til, og 2. at definisjonane bygger på heile materialet. 

Eg trur alle meiner det er slik ordboksforsking bør fungere og slik ho bør 
presenterast. Eg trur ingen ønsker seg at det fyrst blir presentert ein hypo
tese basert på nokre belegg, som så blir prøvd mot fleire belegg, og så endå 
fleire, før det blir konkludert med at denne hypotesen har stått seg gjennom 
fleire rundar med prøving. Det einaste rimelege er å presentere kva ein er 
komen fram til etter å ha sett heile materialet i samanheng. 

Eit tilsvarande ideal har vi i namnegransking. Eit døme kan vera Helgey 
/ Helgøy- / Helgö, som er nemnt ein del gonger i gammalnordiske tekstar 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://onp.ku.dk/onp/onp.php?o56949
https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


149Kvar går norrønfilologien?

og i mange tilfelle kan vera frå førkristen tid. Då Karin Calissendorff i 1964 
prøvde å finne ut kva føreleddet i namnet sikta til, såg ho ikkje berre på sitt 
heimlege, austsvenske område, men på heile det området ho hadde opp
lysningar om, nemleg heile Sverige, Noreg og Svensk-Finland. Same til
nærming finn vi t.d. i Gösta Holms gransking av namn på gammalnordisk 
(-)angr, t.d. Hardanger og Lövånger. Han la svært stor vekt på å få med alle 
namn som inneheld dette ordet i Norden (Holm 1991: 7–8). 

I namnegransking er det vanskeleg å få konklusjonar aksepterte om dei 
ikkje bygger på dei aller fleste tilfella av namnet eller namneelementet ein 
granskar. Grunnen er faren for at tilfelle som ikkje er tekne med i vurde
ringa, skal motseia konklusjonen. Skulle slike motseiingar vera klåre, vil det 
vera rett å seia at dei falsifiserer konklusjonen. 

Eg meiner den som daterer eddadikt i dag, er i ein liknande situasjon som 
leksikografane. Sannsynlegvis er alle relevante data og argument lagde fram 
på bordet, etter over 200 års forsking på norrøn dikting og norrønt språk. 
Det forskaren då skal gjera, er å gå gjennom heile materialet av tekstdata og 
argument og så formulere dei konklusjonane som blir minst motsagde av 
det. Han eller ho vil ha arbeidshypotesar undervegs, arbeidshypotesar som 
blir vraka eller styrkte. Men det det er interessant å publisere for forskar
fellesskapen, er det ein kjem fram til – etter å ha vurdert heile materialet. 
Eit viktig poeng er at dersom ein gjer dette, så er det ikkje meir materiale å 
prøve teorien mot. Dermed blir HDM lite relevant. 

Det er ikkje slik at berre ein studie brukar eit stort materiale, så er det 
HDM. Leksikografen arbeider på same måte som i níð-dømet også med 
verba hafa, vera og taka, som i prosa har 2478, 3407 og 4023 belegg (https://
onp.ku.dk/). 

Etter mitt syn, er problemet med dateringane i Kommentar ikkje at for
fattarane ikkje har prøvd teoriane sine. Problemet er at dei har sett bort frå 
viktige delar av det materialet dei hadde, eller burde hatt, liggjande framføre 
seg på bordet. Det er som om leksikografane berre brydde seg om halv
parten av dei 39 níð-belegga. Det er selektiv lesing, eller cherry-picking, 
som det ofte blir kalla i dag. Vi treng ikkje HDM for å vise at det er uheldig. 

Mange har slutta seg til dateringane i Kommentar, trass i at dei bygger på 
veik metodikk. Liknande metodikk ligg til grunn for t.d. Richard Perkins 
sin teori om at drottkvætt oppstod som ”rowing chants” (Perkins 1984–
1985), og den teorien er møtt med den skepsisen han burde. Problemet er at 
teorien har grunnlag i ein svært liten del av materialet. Tek ein med heile det 
tidlege drottkvættkorpuset, så er det for mykje som ikkje høver med teorien. 

Eg dreg fram leksikografien fordi prinsippet eg prøver å få fram, er lettast 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://onp.ku.dk/
https://onp.ku.dk/
https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


150 Eldar Heide

å sjå der. Det er fordi det der er så klårt kva som er heile materialet, og at 
konklusjonane skal bygge på heile materialet. Definisjonane av níð i Ordbog 
over det norrøne prosasprog skal bygge på alle belegg for níð i norrøn prosa; 
definisjonane av verbet reka skal bygge på alle belegg for dette ordet, osb. 
Dette er ingen usamd i, og når det blir gjort slik, er materialet brukt opp. 

Men det eg seier, gjeld berre dei tilfella der materialet er klårt avgrensa. 
Det er det ofte ikkje, heller ikkje i leksikografien. Til dømes mǫndull, ‘sveiv 
på handkvern’, er heimla berre éin gong, i poesi, og sikre på kva det tyder 
der, blir vi berre når vi dreg inn det som ser ut som same ord i seinare 
nordiske varietetar. Då er ikkje materialet tydeleg avgrensa. Samtidig blir 
det rimelegare å snakke om HDM, fordi det er eit kjernemateriale og eit 
støttemateriale. Då kan ein godt seia at hypotesar formulerte på grunnlag av 
kjernematerialet skal prøvast mot støttematerialet. 

I namnegransking er det ofte vanskeleg å avgrense den gruppa av namn 
ein vil undersøke. Til dømes når det gjeld Helgøy, osb., får ein problem med 
halvemål, som er at ein h fremst i eit ord i mange nordiske varietetar kan 
falle bort eller bli lagd til. Dermed kan nokre Helgøy-namn vera falske, og 
andre kan ein gå glipp av, fordi h-en fremst i namnet er borte. Då er det med 
ein gong eit drøftingsspørsmål kva som er heile materialet, og prinsippet 
om at konklusjonar skal bygge på heile materialet, blir vanskelegare. Då blir 
det òg rimelegare å snakke om eit kjernematerialet og eit støttemateriale. 

Eg meiner forskingstilfella vi står overfor i våre fag kan grupperast langs 
ein akse, der det i eine enden er opplagt og enkelt kva som er materialet og 
at teoriar skal bygge på heile dette materialet, slik at det ikkje er nokon rest 
å prøve teoriane imot. 

I andre enden finn vi klåre HDM-tilfelle. Vi har det sjølvsagt i humaniora 
òg. Til dømes nemner Males (s. 24) at lingvistikken skaffar seg nye data 
”genom upprepade vetenskapliga experiment”. Då brukar dei HDM, utan 
tvil. Ofte gjer arkeologane det òg; dei får heile tida inn nye data som kan 
avsanne eller korrigere rådande hypotesar. Det kan òg gje norrønfilologien nye 
data. I mange år var rådande syn hos oss at dei små kultbygningane i sogene 
(klårast Eyrbyggja saga 1935: 8) er kristne fantasiar frå høgmellomalderen, 
projiserte tilbake på førkristen tid (Olsen 1966, Düwel 1985). Dette synet 
heng saman med tendensen til sein datering som Males peikar på. Men 
dette vart det heilt urimeleg å hevde då arkeologane hadde funne mange 
slike bygningar frå førkristen tid (Kaliff og Mattes 2017). Eit anna døme 
finn vi i forskinga til Helge Ingstad. Hans funn av norrøne hustufter på 
Newfoundland (Ingstad 1965) avliva den utbreidde skepsisen til Amerika-
ferdene som Vinlands-sogene fortel om. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


151Kvar går norrønfilologien?

Dei fleste studiane finn vi mellom desse ytterpunkta. Dag Strömbäcks 
klassiske studie av seiðr (1935) ligg ganske nær ordboksenden av skalaen. 
Han går gjennom belegga for seiðr i norrøne tekstar og formulerer tydinga 
av ordet på grunnlag av dei. Else Mundals studie av fylgjemotiva i norrøn 
litteratur (1974) ligg òg ganske langt mot den enden av skalaen. Ho går 
gjennom alle belegga for ordet fylgja og seier kva ordet tydde på grunnlag 
av det. Men der er det tydelegare eit støttemateriale, nemleg belegga for dei 
orda som i større eller mindre grad blir brukte synonymt med fylgja, som 
hamingja, hugr og dís. Då er ikkje lenger avgrensinga av materialet like klår. 

Litt lenger frå ordboksenden av skalaen vil eg plassere Preben Meulen
gracht Sørensens (1995) doktoravhandling om islendingsogene. Éin grunn 
til at den er så god, meiner eg, er at ho i prinsippet bygger på heile korpuset 
av islendingsoger – sjølv om det i staden blir ein syntese, fordi korpuset i 
dette tilfellet er så stort at det er uråd å leggja heile fram i boka. 

Terje Torgilstveits studie av historisk presens på norrønt er metodisk sett 
eit interessant tilfelle. Han påviste at historisk presens er knytt til punktuelle 
verb, som skildrar handlingar som er avslutta og derfor er fortidige sjølv om 
dei står i presens (Torgilstveit 2007). Dette gjorde han med å granske dei 
same tekstane som alle har hatt framføre seg i alle år. I desse tekstane såg 
han noko som ikkje var påvist før, altså noko nytt. Eg ser likevel ikkje dette 
som HDM. I prinsippet er det Torgilstveit gjorde meir på linje med leksi
kografen som definerte níð. 

Min studie av horg ligg nærare HDM-enden av skalaen. Materialet eg særleg 
granska, var stadnamn på horg, med vekt på gamle slike namn (Heide 2025). 
Dette fann eg ferdig presentert i Rostvik 1967, slik Strömbäck og Mundal 
fann sine belegg i ordbøkene. Men landskapsbakgrunnen som eg under
søkte, var fyrst nyleg vorten tilgjengeleg gjennom digitale namnebasar kopla 
til zoombare kart, flyfoto, digitale landskapsmodellar og data om landheving. 
Dette var altså nye data som eg henta inn, data eg kunne prøve den etablerte, 
meir tekstbaserte oppfatninga av horg mot – og som eg meiner avsanna ho. 

Min studie av gandr (Heide 2006) ligg òg over mot HDM-enden av 
skalaen, fordi eg dreg inn mykje støttemateriale. Kjernematerialet er gandr 
med avleiingar i mellomaldertekstane. Men i tillegg prøver eg å dra inn:

•	 stadnamn som inneheld ordet gand-,
•	 alle tydingar av gand- med avleiingar i seinare nordiske varietetar, 
•	 liknande fenomen i samisk religion, som tradisjonen knyter gand til, og 
•	 liknande fenomen i tradisjonar elles i Nord-Europa, ofte ikkje ned

skriven før i moderne tid. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


152 Eldar Heide

Eg er samd med Males i at ein del gode studiar i norrøn filologi og tilgrensande 
fag kan skildrast som HDM. Men eg er usamd i at vi skal framstille HDM 
som metodestandard. Dei studiane eg meiner det er rimelegast å sjå som 
HDM, er dei som dreg inn mykje data frå utanfor dei norrøne tekstane. 

Andre gode studiar ligg nær det leksikografane gjer, der alle meiner heile 
materialet skal takast med i vurderinga i utgangspunktet, og det derfor ikkje 
er meir å prøve teoriane mot etterpå. Når Males nemner at lingvistikken 
skaffar seg nye data, så er poenget hans at dette er eit unntak i humaniora. 
Modellen vi brukar for å skildre den gode forskinga, bør ikkje høve berre 
på spesielle tilfelle. Det vi formulerer som metodeprinsipp, skal helst vera 
gyldig for alle studiar. 

Det eg meiner bør vera det overordna metodekravet i våre fag, er å ta heile 
materialet med i vurderinga når vi formulerer teoriar. Å prøve å ta med alt 
som kan seia noko om temaet vi jobbar med, er det beste vi kan gjera når 
vi ikkje kan skaffe nye data å prøve hypotesane mot. Vi bør ikkje vente til 
andre forskarar peikar på at hypotesen blir motsagd av andre delar av data 
enn vi har lagt vekt på. 

Det som gjer at mesteparten av forskinga Males legg fram i boka, er god, 
er at ein har formulert teoriane på grunnlag av heile materialet som var til
gjengeleg og som dei fleste visste om, ikkje berre delar av det. 

Eg kom fram til dette metodesynet då eg arbeidde med doktoravhandlinga 
mi om gand(r) (Heide 2006). Eg oppdaga at forskinga på temaet sprikte 
heilt utruleg, tydelegvis fordi forskarane hadde bygd på / lagt vekt på kvar 
sine delar av materialet: Den eller den norrøne tekststaden, latintekstar som 
nemnde gand, gand i seinare folketradisjon, gand i samisk tradisjon, eller 
stadnamn og etymologi. Eg kom fram til at det einaste som kunne nytte, 
ville vera å søke etter den forklaringsmodellen som kunne gjera greie for så 
mange former av gand som råd. 

Å ta heile materialet med i vurderinga, opnar for å la dei ulike delane 
av materialet motseia teorien ein prøver å formulere. Dette kjem nær 
HDM, men er ikkje HDM. Det er fordi det fungerer også i den ideale 
ordboksenden av skalaen, der alt materiale er likeverdig og blir brukt opp i 
prosessen, slik at ingen ting av det kan brukast til å prøve teorien mot etter 
at han er formulert. Likevel: Dette er det allment brukelege prinsippet vi 
kjem nærast HDM med i humaniora. Mellom anna fungerer det like godt 
til reint litterære tolkingar, som Males meiner spesielt ofte er uvitskaplege 
(s. 18–19, 235), som til datering. 

Kva skal så reknast med til materialet? Det finst ikkje noko enkelt, objek
tivt kriterium som kan fortelja oss det. Det vil variere med problemstillinga, 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


153Kvar går norrønfilologien?

og det må avgjerast med skjøn. Likevel kan vi strekke oss mot dette som eit 
ideal, slik vi prøver å vera upartiske og ubundne av førehandsoppfatningane 
våre, sjølv om vi ikkje kan vera det (sjå nedanfor). Regelen bør vera: Er du i 
tvil om noko bør takast med, så ta det med. 

Ei viss forskingsretning følgjer det motsette prinsippet: Dess strengare ein 
vrakar kjelder i utgangspunktet, dess pålitelegare blir resultata. Tilhengarane 
ser dette som eit nøkternt, kritisk standpunkt. Problemet er at dess mindre 
materiale, dess færre teoriar blir motsagde av det. Det vi ofte ser i studiar 
baserte på dette kjeldesynet, er derfor radikal kjeldekritikk kombinert med 
fantasifulle tolkingar som er tynt underbygde. 

Eit døme er Henrik Jansons (1998) teori om Adam av Bremens skildring 
av heiden kult i Uppsala på 1000-talet. Ifølgje Janson er skildringa i røynda 
ein satirisk allegori med brodd mot paven, som låg i konflikt med bispesetet 
til Adam, og templet i Uppsala er ein metafor for Lateranpalasset i Roma. 
Janson avviser altså Adam som kjelde til gammalnordisk religion. For å få 
til det, har han i utgangspunktet vraka ei mengd data om kultbygningar i 
Norden og om heiden religion i Uppland i den aktuelle perioden (Sundqvist 
2016, Ljungqvist 2018). 

I gand-studien min tenkjer eg motsett av dette. Eg er sikker på 1. at eg 
på den måten kjem nærare sanninga om gand enn dei over 40 som har prøvd 
før meg, og 2. at det er fordi eg prøver å sjå heile materialet i samanheng. 
Kvaliteten på dei opplysningane som er nedskrivne veldig mykje seinare enn 
tida ein er ute etter, blir sjølvsagt lågare enn kvaliteten på det som ligg 
nærast i tid. Men dette blir meir enn vege opp av fordelen med at eit større 
materiale motseier fleire teoriar. 

Tilsvarande meiner eg det er rett å ta med, når vi granskar Loke, tradi
sjonen om han som er nedskriven i moderne tid (Heide 2012b). Då får vi 
større materiale, og det er grunn til å tru av mykje av innhaldet er gammalt, 
m.a. fordi det har overlevd særleg i spesielt konservative regionar i Norden: 
Svensk-Finland, Dalarna, Telemark, Færøyane og Island. Ein ekstra grunn 
til å ta med dette materialet, er at det avvik mykje frå opplysningane vi får 
om Loke i dei norrøne tekstane. Normalt ser ein dette som eit argument 
mot å ta det med, men eg meiner vi bør tenkje omvendt. Avviket inneber at 
dette er Loke-tradisjonens lectio difficilior, som gjev oss eit eineståande høve 
til å bryte ut av førehandsoppfatningane våre. Vi bør føretrekke den forstå
ingsmodellen som går i hop med både denne versjonen av Loke og den vi 
finn i dei norrøne tekstane.

Modellen som sant beskriv det vi generelt gjer i humaniora, meiner eg 
er hermeneutikk. Vi har ei førforståing, går til delar av data, får justert 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


154 Eldar Heide

forståinga, har ei ny førforståing når vi går til neste del av data, og likeins 
når vi seinare kjem att til fyrste del av data; då ser vi den i nytt lys. Slik går 
det til vi har jobba oss gjennom heile materialet (kanskje fleire gonger) og 
har gjort oss opp ei meining. I denne prosessen dannar vi mange hypotesar, 
som vi anten får styrkt eller må la falle, slik Steinsland skildrar. 

Det som i praksis avgjer dommen over ein teori i våre fag, meiner eg er: 
Kva teori har støtte av flest og sterkast argument? Dette gjeld vel å merke 
tilfella der det er argument som avgjer, ikkje fordomar. Nedslåande ofte 
er det fordomar som avgjer. (Då blir det sagt sånt som: ”Alle veit at det 
ikkje er sånn!”, ”Alle veit at det ikkje går an å bruke denne typen data!”, 
”I vårt fag resonnerer vi ikkje på denne måten!”, ”Dette er sånt dei gjer i 
tilgrensande fag X!”, osb.) I slike tilfelle, skylapptilfelle, hjelper det ikkje å 
insistere på metodeteori. Det einaste som då nyttar, er å vise at metoden 
eller resonnementet er fruktbare. Få hadde tru på tolkingane Helge Ingstad 
brukte då han ville finne spor av norrøne folk i Amerika. Skepsisen datt 
maktlaus i bakken då hustuftene vart funne. 

I andre tilfelle kan metoden eller resonnementet gje resultat som nye 
teoriar kan byggast på – teoriar mange opplever som rimelege. Det er det 
Males dreg fram som ”förklarande kraft”. Metodar som gjev resultat med 
stor forklarande kraft, kan ikkje avvisast i lengda. Den typen språkleg-
metrisk datering av norrøn dikting som Males er talsmann for, er eit godt 
døme på dette.

Her brukar eg ”förklarande kraft” i vidare tyding enn Males gjer. For han 
er det knytt til det som ”kan bestå många prövningar” (s. 66). Eg vil i tillegg 
bruke det om teoriar eller opplysningar som ikkje kan sannsynleggjerast 
på annan måte enn at det skaper meining i materialet vårt. Det er slik 
Jens Peter Schjødt føreslår å bruke komparativt materiale frå andre kulturar. 
Dersom vi kan ”konstruere en spørgehorisiont og derefter undersøge om 
ens materiale giver mening, hvis det anskues fra en sådan vinkel”, så er dette 
fruktbart, seier Schjødt (2000: 38). 

Eg er heilt samd i det Males seier om ”[P]rincipen om det specifika och 
det vanliga” (s. 184). Det må alltid stå sentralt i våre fag. Eit problem er 
likevel at det kjem til å vera usemje om kva vi observerer. Lars Lönnroth 
ser i Njålssoga ei utvikling der ”den hedniska etiken” ”dominerar” i fyrste 
del av soga, men ”trängs tilbaka” i andre del av soga, der kristendomen er 
komen til landet (Lönnroth 2008: 229). Sävborg (2014: 252) ser derimot at 
”Hämnddåden är […] fler och blodigare i sagans andra, “kristna” del”. Krav 
om vitskapleg metode stoppar ikkje dårlege vurderingar av data og søkte 
lesingar. Berre generell intersubjektivitet gjer det – og kanskje eit sterkare 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


155Kvar går norrønfilologien?

krav om at konklusjonar skal bygge på heile materialet, ikkje berre det som 
høver med hypotesen.

Eg kan knapt få fullrost det Males seier om å skifte meining når ein 
får nye opplysningar, og viljen han viser til å leva som han lærer på dette 
punktet. Hadde fleire hatt den innstillinga, ville vi hatt ein heilt annan og 
mykje meir konstruktiv dynamikk i forskarfellesskapen.1 

5.2. Mine tankar om resultat og metode elles
Generelt meiner eg Males går litt for høgt på banen. Smak på desse formu
leringane: 

•	 Det er eit krav at forskaren ”prövar sina hypoteser på ett […] opartiskt 
sätt” (s. 12). 

•	 Dersom vi skal ”uppnå vetenskaplig kunskap”, så skal vi ”närma oss 
studieobjektet […] utan att låta oss påverkas av värdeomdömen” (s. 
230). 

•	 ”om någon politisk ideologi tillåts påverka forskningsrön försvagas 
dessas trovärdighet” (s. 13). 

Dette er eit forenkla vitskapssyn. Ingen kan gjera noko som helst på ein 
upartisk måte, heilt utan å vera påverka av verdivurderingar eller ideologi. 
Førforståing, fordomar og verdiar har vi med oss anten vi vil eller ikkje, og 
det er vi avhengige av. Har vi det ikkje, så er vi som ein datamaskin utan 
operativsystem. Popper (2007: 56) seier dette slik at observasjonar ikkje er 
mogelege utan at ein fyrst har hypotesar eller forventningar. Det beste vi 
kan sikte på, er å streve mot upartisk framgangsmåte. (Det gjev eit heilt anna 
resultat enn om vi gjev blaffen.) Denne innsikta er kanskje det einaste verdi
fulle postmodernismen gav oss. 

Mange vil nok òg oppfatte Males som arrogant. Éin ting er sterke 
ord, som eg har sitert ein del av. Ei anna sak er formuleringar som dette: 
”Ralphs förslag [om Rökstenen] är ett gott exempel på hur viktigt det är 
att underkasta hypoteser vetenskaplig prövning” (s. 90). Eg trur problemet i 
studien til Ralph var at Ralph ikkje undersøkte heile biletet før han konklu
derte. Det har han nok tenkt at han gjorde. Dermed tippar eg Ralph kan 
oppleva uttrykksmåten til Males som arrogant. 

Er arroganse måten å omvende folk på? Eller siktar Males mot å få med 

1 Eg prøver òg å leva etter dette idealet. Mellom anna i Heide 2008 (s. 24, fotnote) og 2015 
dementerer eg tidlegare standpunkt. Men eg er heilt sikkert ikkje sjølvkritisk nok. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


156 Eldar Heide

seg tredjepart, med å henge bjølla på katten? I så fall: unge norrønfilologar? 
(Han får nok med seg dei fleste av lekfolka som les boka, men eg er usikker 
på kor mange det er. Metrikkapitlet er uungåeleg tungt, som Males er klar 
over, men det er òg andre bolkar som krev mykje av lesaren.) Kva med dei 
forfattarane av Kommentar som framleis lever – blir dei meir eller mindre 
innstilte på å skifte syn etter å ha lese boka til Males? 

Høgt på banen går Males òg ein del gonger i presentasjonen av eigne 
resultat. Til dømes seier han at namnet Alfaðir på Odin ”är kristet och helt 
präglat av kristna föreställningar” (s. 118, jf. aldafaðs ovanfor). Ja, sann­
synlegvis. Males framstiller det som sikkert. ”För att analysera texterna i sitt 
rätta sammanhang krävs en pålitlig datering”, seier han (baksideteksten). 
Påliteleg datering av dikta Males drøftar, er neppe mogeleg. Det vi kan 
strekke oss etter, er den som er mest sannsynleg. Kor sikkert er det at Volu­
spå er dikta mellom 975 og 995 hos Håkon jarl i Trøndelag? Sjølv om det er 
ein spennande tanke, er det veldig usikkert. Det kjem ikkje godt nok fram, 
og slik er det i mange tilfelle. 

Andre døme er ideen om tysk påverknad på Voluspå og forslaget om at 
Midgardsormen på 800-talet vart lånt frå irsk tradisjon, som skal ha han frå 
kristne tekstar i Middelhavslanda. Dette blir framstilt som ganske sikkert 
(s. 139, 225), men er vel langtfrå det. Til Midgardsorm-teorien kan det 
nemnast reine innvendingar. Så vidt eg kan sjå av framstillinga hos Males, er 
det viktige avvik mellom ormane. Den nordiske blir framstilt som eit band, 
snøre, tau som held verda saman (Meulengracht Sørensen 1986: 271–272, 
og Voluspå 60). Dette er eit grunnleggjande trekk ved han, men eg finn det 
ikkje att i dei to andre. 

Den viktigaste grunnen til at eg er skeptisk til desse teoriane, er at det er 
svært vanskeleg å påvise vandring av motiv og førestillingar – med retning! 
– mellom land og kulturar i gammal tid, basert på nokre få, spreidde opp
lysningar i tekstar. Dette var prosjektet til folkloristikkfaget gjennom fyrste 
halvdel av 1900-talet (den historisk-geografiske metoden, t.d. Aarne 1910, 
Krohn og Krohn 1926, Thompson 1932–1936). Få trur på det i dag, og det 
er det gode grunnar til. Det var overmodig. 

Teoriane om kvar idear har oppstått og kva vegar dei har vandra i fjern 
fortid, blir nesten alltid så usikre at dei har liten verdi. Årsaka er at av føre
stillingane som fanst i gammal tid, er det berre glimt her og der som er fanga 
opp i skrift. Frå austersjøfinsk område er det nedskrive mellom fire og seks 
millionar strofer i kalevalaversemål (opplysning Kati Kallio 29. 9. 2025); der 
har det vore ein eineståande kultur for å ta vare på gammal folkedikting. Vi 
kan òg samanlikne med mengda av folkeviser som er nedskrivne i Skandi

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


157Kvar går norrønfilologien?

navia frå 1500-talet og framover. Berre i Danmarks gamle Folkeviser er det 
publisert 539 viser med variantar (Grundtvig og Olrik 1853–1865). På bak
grunn av dette, er det t.d. ikkje rimeleg å tru at ein stor del av eddadikta som 
eksisterte i vikingtida, har nådd oss. 

Det aller, aller meste av kulturuttrykka som fanst i gammal tid, ligg i 
mørker. At vi finn eit motiv i urkristne tekstar frå Middelhavs-landa og frå 
Irland og Vest-Norden i visse periodar, viser ikkje at desse førestillingane 
ikkje òg fanst på vestgermansk, slavisk eller finsk-ugrisk område. Alt vi veit, 
er at motivet ikkje er heimla derifrå, og grunnen til dét kan vera korleis 
skriftkulturen utvikla seg i dei områda. Det aller meste av førestillingar 
fanst truleg i store, samanhengande område, men er heimla berre her eller 
der, eller kanskje berre éin stad. Utbreiingsbiletet vi får av tekstane, kan vera 
fullstendig misvisande. 

Problemet med optimismen til Males når det gjeld å spora motivvandring 
i gammal tid, blir forsterka av at han har ei noko snever oppfatning av kva 
vandringsvegar som er rimelege. Han poengterer at vikingtida var ”en starkt 
”internationell” period i Nordens historia” med god kontakt med nabofolka 
(s. 214, jf. 126 ff.). Men naboane han nemner, er berre ”det tysk-romerska 
kejsardömet, England och Irland” (s. 214, jf. 107). 

Kva med nabofolka i nord og aust? At folk i Norden hadde god kontakt 
den vegen, ser vi tydeleg av norrøn litteratur, og vi ser det endå tydelegare 
av det arkeologiske materialet. Dette er eit faktum som burde vera svært 
viktig når ein prøver å spora korleis motiv har vandra, så kvifor tenkjer ikkje 
Males på det? 

Eg trur det er fordi han er offer for den perspektivdreiinga han kritiserer 
von See og co. for. Males peikar på at tendensen til å datere norrøne dikt 
seint, er spesielt sterk frå rundt 1970, og han ser nazistisk misbruk av norrøn 
litteratur som hovudgrunnen, og nyfilologien frå 1990-talet av som kulmi
nasjonen. Eg er ikkje usamd i dette. Men eg meiner denne tendensen var 
ein del av ein større trend, som hadde meir vidtrekkande følgjer enn Males 
nemner. 

Litt forenkla består norrøn litteratur av to komponentar: heimleg arv og 
innlånte element. Brøken mellom dei varierer enormt mellom sjangrane. I 
tidlege skaldedikt og eddadikt er det lite innlån å finne, medan vi i høg
mellomalderen finn heile sjangrar som er innlånte og berre lite grann til
passa heimleg tradisjon. Dei kom inn i høgmellomalderen pga. den store 
utvekslinga av tekstar i den perioden. 

Utviklinga Males er kritisk til, er ein konsekvens av dreiing av fokus 
frå den heimlege til den innlånte komponenten. Samtidig er dei ei dreiing 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


158 Eldar Heide

av fokus frå tidleg og munnleg til seint og skriftleg. Denne fokusdreiinga 
begynte tidleg på 1900-talet med kjeldekritikken i historiefaget (Weibull 
1911, osb.), som etter kvart gjorde at ein forkasta mesteparten av den norrøne 
litteraturen som kjelde til hendingar før 1100. I religions- og kulturhistorie 
vraka ein kjeldeverdien til fornaldersogene, dernest resten av sogene (t.d. 
Sigurður Nordal 1940, Baetke 1951, Olsen 1966), og somme vraka Adam 
av Bremen (Janson 1998). Seint nedskriven folketradisjon som supplement 
til religionshistorisk drøfting, forsvann ut frå 1930–1940-talet av (de Vries 
1931). Alt dette (sjølv om mykje av det er korrigert frå 1980-talet og 
framover) pressa studiet av norrøn litteratur i retning av tida handskriftene 
oppstod i. Ønsket i etterkrigstida om å hevde det motsette av det nazistane 
hadde gjort, forsterka denne trenden, men var ikkje kjernen, meiner eg. 
Resultatet var i alle fall den kulturen Males er oppgjeven over: haldninga at 
heile det norrøne korpuset kan og bør forklarast ut frå høgmellomalderen. 

Dreiinga mot tida handskriftene våre oppstod i, var òg ei fokusdreiing i 
retning den felleseuropeiske skriftkulturen, og dermed ei dreiing av forskar
blikket i retning Kontinentet og Dei britiske øyane. Med andre ord: Norrøn
filologien vart ståande med ryggen mot Fennoskandia. Som følgje av dét, 
vart det lite kunnskap blant norrønfilologar om dei kulturane skandinavane 
hadde kontakt med i nord og nordaust i gammal tid. Unntak finst, som 
Else Mundal (t.d. 1996, 2000). Men dei fleste som har kopla dei norrøne 
tekstane ditover, som Ulf Drobin og Marja-Liisa Keinänen (2001), Joonas 
Ahola (t.d. 2000), Frog (t.d. 2019), Maths Bertell (2003), Kristel Zilmer 
(2005) og Tatjana Jackson (t.d. 1994), har hatt det faglege tyngdepunktet 
sitt i andre fag: folkloristikk, religionsvitskap, runologi, historie, m.m.

Dette kan forklare at Males ikkje tek desse kulturane med i reknestykket 
når han ser etter kontaktflater og vandringsvegar i vikingtida, endå kon
takten via Finskebukta var intens i den perioden. Han har innsett at Håva­
mål-strofene om Odin i treet neppe er dikta på 1100-talet for det om dei 
minner om ”korsfästelsemotivet” (s. 176), slik han meinte i 2013. Men han 
har ikkje innsett at vi bør dra inn den finsk-ugriske bakgrunnen (Olrik 
1910, Drobin og Keinänen 2001) om vi skal forstå reginnaglar i Soga om 
øyrbyggane og Glælognskvida, som han òg drøftar i 2013-artikkelen. 

For ein del tiår sidan var det sjølvsagt å ta med den finsk-ugriske bak
grunnnen når reginnaglar vart drøfta. At det er mykje å hente hos nabofolka 
i aust for den som forskar på norrøn mytologi og eddadiktinga, er tvillaust. 
Sjå t.d. Løftingsmo 1990 og titlane ovanfor. Men når norrønfilologien står 
med blikket sør- og sørvestover, så gjer det at nesten alle i faget berre ser dit 
etter kontaktvegar. Orienteringa den vegen, forklarer nok òg mykje av den 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


159Kvar går norrønfilologien?

sterke tendensen til å meine at alle motiv i norrøne tekstar som kan vera lån, 
er lån, nemleg derifrå. 

Denne tankegangen er uvanleg klår i Lassen 2011, jf. Heide 2012a. 
Eit anna godt døme finn vi i ei avhandling av Beatrice La Farge, som kan 
illustrere korleis vi kan unngå denne fella. La Farge ville undersøke latinsk-
kristen påverknad på germanske sjelsførestillingar. Mellom anna hevda ho 
at gamle germanske ord for ‘pust’ fekk ei tilleggstyding ‘ånd’, ‘sjel’, pga. 
kontakt med latin via kristendomen (La Farge 1991: 39, 395). Dette gjeld 
ord som gammalengelsk gast, mellomhøgtysk ātem og norrønt andi, som 
kan jamførast med latin spiritus m.m. 

Det er lett å tenkje at La Farge har rett, for det er ingen tvil om at latin 
påverka dei germanske språka, og dobbeltydinga ‘pust’ og ‘ånd, sjel’ i desse 
orda, er jo fyrst heimla på latin, ikkje sant? Kan slik dobbeltyding likevel 
vera utvikla uavhengig i germansk, før kontakten med latin, og er det moge
leg å finne ut om det har skjedd på eine eller andre måten? Ja. La Farge 
burde ha undersøkt om det er vanleg i språk som ikkje er påverka av latin, 
at ord for ‘pust’ òg tyder ‘ånd, sjel’. Det er det. Denne dobbeltydinga finn 
vi i språk over heile verda: i aust-asiatiske språk, i urfolksspråk i Australia 
og Amerika, osb. 

Bakgrunnen, både i latin og dei andre språka, er at vi pustar så lenge vi 
lever, og når vi døyr, så sluttar vi å puste. Derfor er det veldig naturleg å få 
ideen at pusten representerer noko slag eterisk livsprinsipp. Dette ser ut til å 
vera ein nesten universell menneskeleg idé, og då er det ingen grunn til å tru 
at akkurat germanske språk lånte han frå latin med kristendomen. At dette 
i vår del av verda fyrst er heimla i latin og generelt langt sør, er ikkje noko 
å leggja vekt på. Også fjell og venskap er fyrst heimla i Middelhavs-landa og 
Midt-Austen, men er ikkje lån derifrå av den grunn. 

Hadde La Farge undersøkt ord for pust og ånd i fleire språk, etter at ho 
formulerte teorien sin, så kunne vi sagt at ho brukte HDM – og ho ville 
avsanna teorien på den måten, får vi tru. Eller vi kunne sagt at teorien 
aldri hadde vorte meir enn ein arbeidshypotese dersom ho hadde teke eit 
større materiale med i vurderinga i utgangspunktet. For ein forskar i kom
parativ religion, ville materialet som teorien skulle utleiast av, vore sjelsføre
stillingar på tvers av mange kulturar. Men La Farge er norrønfilolog (og var 
medarbeidar på Kommentar zu den Liedern der Edda). Bommen kom altså 
av for snevert fagperspektiv. 

Det er eit gammalt og mykje brukt resonnement at når vi finn eit motiv 
hos dei gamle germanarane som liknar noko i kristendomen eller generelt 
hos grannefolka i sør, så har dei lånt det derifrå. Eg tykkjer det er underleg 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


160 Eldar Heide

at dette resonnementet har overlevd til i dag. Kvifor trur vi at dette folke
slaget var så fantasilaust og usjølvstendig? Hadde dei gamle germanarane 
hatt brunsvart hud, brei nase og svart, krøllete hår, så ville alle sett kor 
problematisk resonnementet er. Det var slik vi i mellomkrigstida såg på 
samane og andre naturfolk nord og nordaust for germanarane, og denne 
synsmåten blir no rekna som rasistisk. 

Arkeologane har ein type materiale som tidleg korrigerte oppfatninga at 
alt var lånt frå sør. I staden kunne dei observere mykje kontakt aust – vest, 
i nord (t.d. Olsen 1991). Dette er data vi som arbeider med norrøne tekstar 
bør ta til oss. Eit døme på at det blir gjort, er Anders Hultgårds gransking 
av tradisjonar som liknar det norrøne Ragnarok (Hultgård 2018). Han leitar 
ikkje etter likskap berre i kristne tekstar, men ser spørsmålet i større kom
parativt perspektiv, og kjem fram til at dei klåraste parallellane er å finne i 
iransk tradisjon. Dette nemner Males (s. 222), men ser ikkje ut til å ta det 
heilt inn over seg. I staden ser han nøye på mogelege kristne parallellar. 

Høgt på banen går Males òg i dei mest nøyaktige dateringane, etter mitt 
syn. Éin grunn til det er at vi aldri kan datere meir enn delar av ein tekst. 
Sei at vi har gode kriterium for datering av eit dikt, i ei strofe her og der 
gjennom mykje av teksten, og at dei stemmer overeins tidsmessig. Like
vel kan andre delar av diktet vera endra gjennom munnleg eller skriftleg 
tradering, etter at strofene vi daterer fekk si form. Eit ord kan vera endra, 
ei linje, ei strofe, eller sekvensar av strofer. Dette er eit grunnleggjande 
problem som Males ikkje tek opp, så vidt eg kan sjå. Preben Meulengracht 
Sørensen gjorde det (1991). Eitt av hans poeng var at vi bør skilja prinsipielt 
mellom datering av form og datering av innhald. Det at gudedikta ikkje 
presenterer seg innanfor ei kristen referanseramme, meinte han daterte dei 
til førkristen tid, sjølv om utformingane vi sit med, kan vera seinare. (Dette 
var før det omfattande arbeidet som no er gjort med datering ut frå metriske 
og språklege kriterium.) 

Males vil kanskje svara ( jf. s. 14 hos han) at framstega i datering viser at 
traderinga har vore mykje meir stabil enn mange har trudd. Det er ikkje 
lenger mogeleg å tru at eddadikta vart improviserte for kvar framføring, slik 
somme trudde ein periode, basert på sørslaviske folkeviser (Lord 1960). 

Likevel er det neppe forsvarleg å gå ut frå at versjonane vi sit med i dag, 
ikkje er endra eller forvanska frå dei vart dikta. I visse tilfelle føreset Males 
òg endring (t.d. s. 209 ff.). Likevel kviler det gjennomgåande resonnementet 
hans på at dikta ikkje er endra i traderinga. Dette ser eg som eit veikt punkt. 

Kvifor er namnet på diktarane ein del av traderinga når det gjeld skaldedikt, 
men ikkje når det gjeld eddadikt? Det er rimeleg å tru at det var fordi edda

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


161Kvar går norrønfilologien?

dikta vart knytte til tradisjon ( jf. Jørgensen 2021 om islendingsogene). Der
med er vi over på noko i retning av folkevisene som vi har i oppskrifter frå 
1500-talet og framover, jf. at vi m.a. har versjonar av Trymskvida som slike 
folkeviser. Eg er i tvil om det er rett å knyte eddadikt til enkeltdiktarar, når 
tradisjonen ser ut til å ha oppfatta det annleis. 

Males går ikkje inn på mulegheita at eddadikta kan ha hatt variasjon som 
folkevisene – endå han noterer seg variasjonen i Voluspå, som han meiner 
er nedskrive tre gonger uavhengig (s. 183). I folkevisene ser vi at det er stor 
variasjon, sjølv om dei ikkje vart improviserte eller nyskapte for kvar fram
føring. 

”Den äldsta grenen av filologin är textkritiken, vars uppgift är att försöka 
komma så nära författarens ursprungliga text som möjligt”, seier Males (s. 
25). Ja, det er målet i tekstkritikken. Men eddadikta i munnleg tradisjon 
kan ha oppstått i ein kollektiv prosess over ein periode, slik som folkevisene, 
heller enn å vera skapte éin gong av éin diktar. 

Her vil eg òg pirke i at Males meiner eddadikta ikkje var folkedikting. 
Argumentet er at eddadikta vart brukte i eliten. Spørsmålet er om ikkje 
det poenget føreset eit anakronistisk syn på samfunnet. Etter alt å døme 
budde både hovding eller konge, småbonde og træl ofte under same tak (i 
langhus). Dei dikta som kongen høyrde, høyrde trælen òg. Å hevde at folk i 
små kår ikkje kunne spela ei stor rolle i dikting, er elitistisk. Det er mange 
døme på at folkedikting er på elitenivå, t.d. i den finsk-karelske tradisjonen 
med Kalevala-versemål. Krigareliten måtte ha hange i for å dikte strofe-
millionane åleine. 

Den kulturelle avstanden mellom samfunnsklassane var i mangt liten 
langt frami tida. Hos Asbjørnsen og Moe ser vi at folkeeventyra vart fortalde 
både i falleferdige husmansstover og hos godseigarar (t.d. Asbjørnsen 1870: 
26 ff., 37 ff.). At vi har runepinnar med eddastrofer i norsk målform (Liestøl 
1963: 36–51, Meulengracht Sørensen 1991: 219–220), tyder på breiare 
tradering enn Males føreset. Og namnet dróttkvætt uttrykker at ein i høg
mellomalderen såg andre versemålet som mindre knytte til hirda enn dette. 
Det kjem av dróttkvæðr háttr, ‘versemål som høver for hirda’.

6. Avslutning

Males er ein talsmann for ”holistisk […] filologisk […] kompetens”, fordi 
berre det set forskarane i stand til å ”förstå och kontekstualisera äldre texter” 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


162 Eldar Heide

(s. 32). Det eg seier i 5.2., inneber at heller ikkje Males har brei nok kunn
skap. Ingen kan nok. Ein del av svaret må då vera meir samarbeid mellom 
folk med utfyllande kompetanse. Men skal det bli noko av, må vi fyrst sjå 
behovet for den andre kunnskapen. Dreiinga av det norrønfilologiske blik
ket mot skrivestovene i høgmellomalderen og mot sør og sørvest, har skapt 
blindsonar som gjer at store kunnskapsmanglar ikkje blir lagde merke til. 

Blir ein fyrst merksam på problemet, så blir det no lettare å bøte på det 
for kvar dag som går, pga. kunstig intelligens. Kommentar-forfattarane var 
ei gruppe. Dei burde enkelt kunna samle den komplementære kunnskapen 
som var nødvendig. 

Kva fokus norrønfilologien har, er òg eit fagstrategisk spørsmål. Ute i 
samfunnet er det, og vil det alltid vera, mykje større interesse for norrøn 
litteratur som kjelde til vikingtida og førkristen religion, enn som kjelde til 
skriftkulturen i høgmellomalderen. Dei seinare tiåra har norrønfilologien 
mista mange stillingar, til liks med andre historisk orienterte disiplinar. 
Det skjedde i den perioden då orienteringa mot den delen av faget som 
har minst appell ute i samfunnet, var sterkast. Hadde faget halde fast ved 
dei elementa som har større appell, ville vi høgst sannsynleg mista færre 
stillingar. Denne sida av saka vart neppe vurdert av dei som dreidde faget i 
retning skriftkulturen i høgmellomalderen. 

Samtidig er det slik at dess færre stillingar vi har i faget, dess meir vil det 
hindre endring. Slik det er i dag, vil den som går imot det etablerte, lett 
kunne straffast, slik at fleire blir ”motiverte” til å halde seg på den opptrakka 
stien. Males kunne ikkje skrive denne boka om han ikkje sat i ei trygg 
professorstilling. Det at det er mykje høgre under taket i arkeologien, har 
heilt sikkert samanheng med at det er kanskje 100 gonger fleire stillingar 
der. (Den som har fått nøkkelpersonar mot seg, har mange alternative miljø 
å søke seg til.) Likevel: Dess færre stillingar vi har, dess viktigare er det å 
motverke slike mekanismar. 

Eg er sikker på at Males og hans allierte jamt over representerer den mest 
solide forskinga i dag når det gjeld dateringa av skalde- og eddadikt, og 
mykje av det dei elles seier om denne diktinga. 

Men korleis kan haldningar og arbeidsmåtar endrast? Som Males, har eg 
inntrykk av at dei ulike leirane i liten grad les kvarandre. I mange tilfelle kan 
det rett nok koma av dårleg tid. I tolkinga av Ragnarsdråpa ville Males t.d. 
hatt nytte av det eg i 2006 skreiv om seiðr og Jǫrmungandr som snøre, noko 
som er snodd. Det har han tydelegvis ikkje lese, men eg trur det er på grunn 
av dårleg tid, ikkje vond vilje. 

Må forskarar forsvinne ved naturleg avgang før nye synspunkt og arbeids

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


163Kvar går norrønfilologien?

måtar kan vinne fram? Eller går det an å få folk til å skifte meining? Males 
ser ut til å ha tru på det siste, og han har jo sjølv skifta meining om sentrale 
tema han skriv om i boka. Eg er meir i tvil, etter det eg har sett i faget 
gjennom over 30 år. 

Det mest interessante med det Males skriv, er kanskje ikkje det han skriv, 
men at han no har eit heilt forskingsmiljø i ryggen, med sterke, etablerte 
forskarar på fleire solide institusjonar, og yngre forskarar rundt seg. Det 
vil kunne endre haldningane til mål og metode i forskinga i store delar av 
norrønfilologien i åra framover. Den som lever, får sjå. 

Nemnd litteratur
Ahola, Joonas, 2000: Two Heroes of Nordic Epics: Kaukomieli and Grettir the Strong. 

Master’s thesis, University of Helsinki.
Asbjørnsen, P. Chr., 1870: Norske Huldre-Eventyr og Folkesagn. Tredje Udgave. 

Christiania: Steensballe.
Baetke, Walter, 1951: Christliches Lehngut in der Sagareligion. Das Svoldr-Problem. 

Zwei Beiträge zur Sagakritik. Berichte über die Verhandlungen der sächsischen 
Akademie der Wissenschaften zu Leipzig. Philologisch-historische Klasse. Berlin.

Bertell, Maths, 2003: Tor och den nordiska åskan. Föreställningar kring världsaxeln. 
Doktoravhandling, Stockholms universitet. Stockholm: Stockholms universitet.

Calissendorff, Karin, 1964: Helgö. Namn och bygd 52, s. 105–152.
Drobin, Ulf og Marja-Liisa Keinänen, 2001: Frey, Veralden olmai och Sampo. I: 

Michael Stausberg (red.): Kontinuitäten und Brüche in der Religionsgeschichte. 
Festschrift für Anders Hultgård zu seinem 65. Geburtstag am 23.12.2001, s. 136–
169. (Ergänzungsbände zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde 31.) 
Berlin: de Gruyter.

Düwel, Klaus, 1985: Das Opferfest von Lade. Quellenkritische Untersuchungen zur 
germanischen Religionsgeschichte. Wiener Arbeiten zur germanischen Altertums
kunde und Philologie 27. Rev. 1. del av avh. (Dr. habil.) 1971, opphavleg tittel 
Das Opferfest von Lade und die Geschichte von Völsi.Quellenkritische Untersuchungen 
zur germanischen Religionsgeschichte. Wien: Karl M. Halosar.

Eyrbyggja saga, 1935. Íslenzk fornrit 4. Matthías Þórðarson og Einar Ól. Sveinsson 
gáfu út. Reykjavík: Hið íslenzka fornritafélag.

Frog, 2019: Symbolic Transfer, Hybridization and Creolization in the Circum-Baltic 
Arena (illustrated through the Changing Roles of *Tīwaz, *Ilma, and Óðinn, 
the Fishing Adventure of the Thunder-God, and a Finno-Karelian Creolization 
of North Germanic Religion). I: Maths Bertell, Frog & Kendra Willson (red.): 
Contacts and Networks in the Baltic Sea Region: Austmarr as a Northern mare 
nostrum, ca. 500–1500 AD, s. 263–288. Amsterdam: Amsterdam University Press.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


164 Eldar Heide

Grundtvig, Svend og Axel Olrik, 1853–1865: Danmarks gamle folkeviser. 11 band. 
København: Selskabet til den danske Literaturs Fremme / Wroblewskis Bog
handel / Gyldendal / Schultz Universitets-Jubilæets danske Fond.

Heide, Eldar, 2006: Gand, seid og åndevind. Dr. art.-avhandling, Universitetet i 
Bergen.
, —  2008: Viking, week, and Widsith. A reply to Harald Bjorvand. Arkiv för Nordisk 
Filologi 123, s. 23–28.
, —  2012a: Å konkludere etter å ha vurdert eitt alternativ. Annette Lassen 2011: 
Odin på kristent pergament. En teksthistorisk studie. København: Museum Tuscu
lanums Forlag, 447 sider, ISBN 978 87 635 2616 6. Collegium Medievale 24, s. 
193–198.
, —  2012b: Loki, the Vätte and the Ash Lad. A Study Combining Old Scandinavian 
and Late Material. Viking and Medieval Scandinavia 2011, s. 63–106.
, —  2015: Håja, hai og keip. Namn og nemne 32, s. 123–124.
, —  2025: Pre-christian hǫrgr: passages through barriers. Oslo: Scandinavian University 
Press.

Hirsch, Eric Donald, 1967: Validity in Interpretation. New Haven, Connecticut: Yale 
University Press.

Holm, Gösta, 1991: De nordiska anger-namnen. (Skrifter, Det Norske videnskaps-
akademi, 2 Hist.-filos. klasse. Ny serie 18.) Lund: Lund University Press.

Hultgård, Anders, 2018: Midgård brinner. Ragnarök i religionshistorisk belysning. (Acta 
Academiae Regiae Gustavi Adolphi 146.) Uppsala: Gustaf Adolfs Akademien.

Ingstad, Helge, 1965: Vesterveg til Vinland. Oppdagelsen av norrøne boplasser i Nord-
Amerika. Oslo.

Jackson, Tatjana N., 1994: Russian-Norwegian Relations in the Middle of the 13th 
Century as Depicted by Hákonar saga gamla Hákonarsonar. I: Samtíðarsögur / 
The Contemporary Sagas. Níunda alþjóðlega fornsagnaþingið / The Ninth Interna­
tional Saga Conference Akureyri 31.7.–6.8. 1994. Forprent / Preprints, s. 357–364. 
Akureyri.

Janson, Henrik, 1998: Templum nobilissimum. Adam av Bremen, Uppsalatemplet och 
konfliktlinjerna i Europa kring år 1075. (Avhandlingar från Historiska institutionen 
i Göteborg 21.) Doktoravhandling, Göteborgs universitet.

Jørgensen, Jon Gunnar, 2021: Saga og forfatterskap. I: Marianne Kalinke og Kirsten 
Wolf (red.): An Icelandic Literary Florilegium. A Festschrift in Honor of Úlfar 
Bragason. (Islandica 62.) Ithaca, New York: Cornell University Press.

Kaliff, Anders og Julia Mattes, 2017: Tempel och kulthus i det forna Skandinavien. 
Myter och arkeologiska fakta. Stockholm: Carlsson.

Krohn, Kaarle og Julius Krohn, 1926: Die folkloristische Arbeitsmethode. Begründet von 
Julius Krohn und weitergeführt von nordischen Forschern. (Instituttet for sammen
lignende kulturforskning. Serie B, Skrifter 5. erläutert von Kaarle Krohn.) Oslo: 
Aschehoug.

Kuhn, Hans, 1983: Das Dróttkvætt. Heidelberg: Carl Winter.
La Farge, Beatrice, 1991: ‚Leben‘ und ‚Seele‘ in den altgermanischen Sprachen. Studien 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


165Kvar går norrønfilologien?

zum Einfluss christlich-lateinischer Vorstellungen auf die Volkssprachen. (Skandi
navistische Arbeiten 11.) Doktoravhandling, Universität Frankfurt, 1990. Heidel
berg: Carl Winter.

Lassen, Annette, 2011: Odin på kristent pergament. En teksthistorisk studie. Køben
havn: Museuem Tusculanum.

Liestøl, Aslak, 1963: Runer frå Bryggen. Viking, s. 5–55.
Lindblad, Gustaf, 1977: Centrala eddaproblem i 1970-talets forskningsläge. Scripta 

Islandica 28, s. 3–26.
, —  1980: Poetiska Eddans förhistoria och skrivskicket i Codex regius. Arkiv för 
Nordisk Filologi 95, s. 142–167.

Ljungqvist, Fredrik Charpentier, 2018: Hedniskt motstånd i Svealand under sent 
1000-tal. Historisk tidskrift 138:2, s. 197–226.

Lord, Albert Bates, 1960: The singer of tales. Harvard studies in comparative liter
ature. Albert B. Lord. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

Løftingsmo, Arnt, 1990: Edda i aust. Gudediktinga i lys av kvitsjøhandelen og det 
eurasiske verdsbildet. Oslo: Solum.

Lönnroth, Lars, 2008: Kristendom, hämnd och försoning i Njals saga. I: Anders 
Björnson og Bengt Wadensjö (red.): Det ansvarsfulla uppdraget: En vänbok 
till Mats Svegfors den 23 augusti 2008, s. 229–237. Stockholm: Hjalmarson & 
Högberg. 

Males, Michael, 2013: Allegory in Old Norse Secular Literature: Theoretical and 
Methodological Challenges. Viking and Medieval Scandinavia 9, s. 99–132.

Meulengracht Sørensen, Preben, 1986: Thor’s Fishing Expedition. I: Gro Steinsland 
(red.): Words and Objects. Towards a Dialogue Between Archaeology and History of 
Religion, s. 257–278. Oslo: Norwegian University Press. 
, —  1991: Om eddadigtenes alder. I: Gro Steinsland m. fl. (red.): Nordisk hedendom. 
Et symposium, s. 217–228. Odense: Odense Universitetsforlag. 
, —  1995: Fortælling og ære. Studier i islændingesagaerne. Doktoravhandling, Aarhus 
Universitet, 1992. Oslo: Universitetsforlaget.

Mundal, Else, 1974: Fylgjemotiva i norrøn litteratur. (Skrifter fra instituttene for 
nordisk språk og litteratur ved Universitetene i Bergen, Oslo, Trondheim og 
Tromsø 5.) Oslo: Universitetsforlaget.
, —  1996: The Perception of the Saamis and their religion in Old Norse sources. I: 
Juha Pentikäinen (red.): Shamanism and Northern Ecology, s. 97–116. (Religion 
and society 36.) Berlin: Mouton de Gruyter.
, —  2000: Coexistence of Saami and Norse culture – reflected in and interpreted 
by Old Norse myths. I: Geraldine Barnes & Margaret Clunies Ross (red.): Old 
Norse Myths, Literature and Society. Proceedings of the 11th International Saga 
Conference 2–7 July 2000, University of Sydney, s. 346–355. Sydney: Centre for 
Medieval Studies.

Müllenhoff, Karl, 1891: Deutsche Altertumskunde V. Berlin: Weidmannsche 
Buchhandlung.

Olrik, Axel, 1910: Irminsul og gudestøtter. Maal og Minne, s. 1–9.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


166 Eldar Heide

Olsen, Bjørnar, 1991: Kjelmøyfunnenes ( virknings)historie og arkeologi. Viking 
54, s. 65–87.

Olsen, Olaf, 1966: Hørg, hov og kirke. Historiske og arkæologiske vikingetidsstudier. 
Aarbøger for nordisk Oldkyndighed og Historie 1965.

Ordbog over det norrøne prosasprog. <https://onp.ku.dk/onp/onp.php>. Institut for 
Nordiske Studier og Sprogvidenskab, Københavns Universitet. 

Perkins, Richard, 1984–1985: Rowing chants and the origin of dróttkvæðr háttr. 
Saga-book of the Viking Society for Northern Research 21, s. 155–221.

Popper, Karl, 1994 [1934]: Logik der Forschung. Tübingen: Mohr Siebeck.
, —  2007: Bøtten og lyskasteren: To kunnskapsteorier. Kritisk tekning. Utvalgte 
essay, s. 53–71. Omsett frå The Bucket and the Searchlight: Two Theories of 
Knowledge, appendiks i K. R. Popper: Objective Knowledge, Oxford, 1974. Utvalg 
og oversettelse ved Jan M. Døderlein. Oslo: Pax. 

Ralph, Bo, 2007: Gåtan som lösning. Ett bidrag till förståelsen av Rökstenens run
inskrift. Maal og Minne, s. 133–157.

Rostvik, Allan, 1967: Har och harg. (Studier till en svensk ortnamnsatlas 11.) 
Uppsala: Almqvist & Wiksell.

Schjødt, Jens Peter, 2000: Forskelle i anvendelsen af islændingesagaer og 
fornaldarsagaer som religionshistoriske kilder. Artikler udgivet i anledning af 
Preben Meulengracht Sørensens 60 års fødselsdag 1. marts 2000, s. 34–46. Århus: 
Norrønt Forum. 

Sievers, Eduard, 1893: Altgermanische Metrik. Halle: Niemeyer.
Sigurður Nordal, 1940: Hrafnkatla. (Studia Islandica 7.) Reykjavik.
Steinsland, Gro, 2000: Den hellige kongen. Om religion og herskermakt fra vikingtid til 

middelalder. Oslo: Pax.
Strömbäck, Dag, 1935: Sejd. Textstudier i nordisk religionshistoria. (Nordiska texter 

och undersökningar 5.) Stockholm: Geber.
Sundqvist, Olof, 2016: An Arena for Higher Powers. (Studies in the history of 

religions 150.) Leiden: Brill.
Sävborg, Daniel, 2014: Konfliktlösning och religion i Njáls saga. Gripla 25, s. 251–

257.
Thompson, Stith, 1932–1936: Motif-Index of Folk-Literature: A Classification of 

Narrative Elements in Folk-Tales, Ballads, Myths, Fables, Mediaeval Romances, 
Exempla, Fabliaux, Jest-Books, and Local Legends. Helsinki / Bloomington, Ind.: 
Suomalainen Tiedeakatemia / Indiana University Press.

Torgilstveit, Terje, 2007: Historisk presens på norrønt. Maal og Minne, s. 29–50.
Vries, Jan de, 1931: Contributions to the study of Othin especially in his relation to 

agricultural practices in modern popular lore. (FF Communications 94.) Helsinki: 
Suomalainen tiedeakatemia.

Weibull, Lauritz, 1911: Kritiska undersökningar i Nordens historia omkring år 1000. 
Lund: Lybecker.

Zilmer, Kristel, 2005: ‘He drowned in Holmr’s Sea – his cargo-ship drifted to the sea-
bottom, only three came out alive’. Records and representations of Baltic traffic in the 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://doi.org/10.63092/scis.76.61139


167Kvar går norrønfilologien?

Viking Age and the early Middle Ages in early Nordic sources. (Nordistica Tartuensia 
12.) Doktoravhandling, Tartu Universitet. Tartu: Tartu University Press.

Aarne, Antti, 1910: Verzeichnis der Märchentypen. (FF communications 3.) Helsinki: 
Suomalainen Tiedeakatemia.

Eldar Heide
Høgskulen på Vestlandet
Fakultet for lærarutdanning, kultur og idrett (FLKI)
ORCID iD 0000-0002-8107-9843

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

https://orcid.org/0000-0002-8107-9843
https://doi.org/10.63092/scis.76.61139




Recensioner





Ellen E. Peters. Medium Sagazeit. Eine literatursoziologische Annäherung an 
das ‚postklassische‘ Erzählen der Íslendingasaga im Spätmittelalter, Tübingen 
(Narr Francke Attempto Verlag) 2024 (= Beiträge zur Nordischen Philologie. 
Hg. von der Schweizerischen Gesellschaft für Skandinavische Studien. Band 
73), 391 Seiten. 

Bei der vorliegenden Arbeit handelt es sich um die revidierte Fassung 
einer 2019 an der Universität Basel eingereichten Dissertation: „Für 

den Druck wurde sie teilweise überarbeitet und um weitere Textbeispiele 
ergänzt.“ (S. 9)

Die Untersuchung ist im Kontext eines größeren Forschungsprojekts 
an der Universität Zürich (einem Teilprojekt des Nationalen Forschungs
schwerpunkts Medienwandel – Medienwechsel – Medienwissen, 2005–2017) 
entstanden. Wie die Verf. mehrfach erwähnt, hat sich die Arbeit an der 
Dissertation aus persönlichen Gründen über längere Zeit erstreckt, so daß 
die Aktualität des Themas der Untersuchung bzw. die Neuartigkeit der dar
gelegten Ergebnisse etwas in Mitleidenschaft gezogen worden sein mag. 
Dies kann jedoch den Wert der Arbeit nicht merklich mindern.

Das Buch ist folgendermaßen aufgebaut:
Auf ein kurzes Vorwort (S. 9–11), in dem die Verf. die äußeren Umstände 

der Entstehung der Arbeit skizziert und den Menschen und den Institu
tionen dankt, durch die sie Unterstützung erfahren hat, und ein paar kurze 
technische Vorbemerkungen (S. 12) folgt die Einleitung (S. 13–43), die 
den Gegenstand der Untersuchung – das gute Dutzend Texte, das gemein
hin der Untergattung der „postklassischen“ Isländersagas zugerechnet 
wird – definiert, einen knappen Überblick über den Forschungsstand gibt 
und darlegt, daß die Isländersagas und insbesondere die „postklassischen“ 
Isländersagas im oral-written continuum des isländischen Mittelalters und 
Spätmittelalters zu verorten und als „kulturelle Texte“ (im Sinne von Jan 
Assmann) zu betrachten seien: „Meine These ist, dass die ,postklassischenʻ 
Íslendingasögur eine Folge des sich mit der voranschreitenden Textualisierung 
verändernden Erinnerungsverhaltens der isländischen Gesellschaft sind. Auf
grund der zunehmenden Dominanz der Schrift im kulturellen Gedächtnis 

Seelow, Hubert. 2025. Rec. av Ellen E. Peters. Medium Sagazeit. Eine literatursoziologische 
Annäherung an das ‚postklassische‘ Erzählen der Íslendingasaga im Spätmittelalter.  

Scripta Islandica 76: 171–175. https://doi.org/10.63092/scis.76.62597
ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

© Hubert Seelow (CC BY)

Hubert Seelow
Rec. av Ellen E. Peters. Medium Sagazeit
https://doi.org/10.63092/scis.76.62597

https://doi.org/10.63092/scis.76.62597
https://creativecommons.org/licenses/by/2.0/
https://doi.org/10.63092/scis.76.62597


172 Hubert Seelow

bringt dieses im Zusammenspiel von Mündlichkeit und Schriftlichkeit 
neuartige Formen hervor, die sich bereits existierende Íslendingasögur zum 
Vorbild nehmen und im Strom der Tradition an diese anknüpfen, zugleich 
aber auch die durch die Schrift ausgelöste gesellschaftliche Evolution reflek
tieren.“ (S. 40–41)

Der erste Hauptteil der Arbeit – überschrieben „Íslendingasögur und 
kulturelles Gedächtnis“ (S. 45–153) – befaßt sich zunächst mit Grundsätz
lichem. Die Verf. führt aus, daß und warum die Isländersagas (zusammen 
mit Íslendingabók und Landnámabók) als eine „kulturelle Textgattung“ zu 
betrachten sind, welche Stellung die Isländersagas im größeren Kontext 
der Sagaliteratur einnehmen, welchen Wahrheitsanspruch die Isländersagas 
haben und wie sich die Darstellung der isländischen Ursprungszeit im Laufe 
des Mittelalters und darüber hinaus verändert. 

Anschließend zeichnet die Verf. nach, wie sich die Beurteilung der Isländer
sagas im Lauf der Rezeptions- und Forschungsgeschichte verändert hat: „Im 
Zentrum der folgenden Ausführungen, die versuchen, anhand ausgewählter 
Beispiele die Überlieferung und Rezeption der Íslendingasögur und damit 
die Sichtweise(n) auf die Texte im Wandel der Zeit nachzuzeichnen, steht 
vor allem die Frage, wann und wie sich die Abgrenzung einer Gruppe von 
Werken und schließlich die ,postklassischeʻ Íslendingasaga manifestiert.“ 
(S. 73) In diesem Zusammenhang diskutiert die Verf. insbesondere auch das 
Verhältnis von Isländersagas und Rímur, jenen epischen Gedichten, die in 
der Zeit vom Spätmittelalter bis ins 19. Jahrhundert die weitaus produktivste 
Gattung der isländischen Literatur waren. (Hier wäre anzumerken, daß die 
Verf. sich, was Rímur und die isländische Geschichte, Sprache und Lite
ratur der Zeit vom 16. bis zum frühen 19. Jahrhundert betrifft, auf eher 
schwankendem Boden bewegt und bei der Auswahl von Sekundärquellen 
und beim Transkribieren und Übersetzen von Primärtexten nicht immer 
kritisch genug und mit der gebotenen Sorgfalt vorgeht.)

Der letzte Abschnitt des ersten Hauptteils faßt die bisherigen Ergebnisse 
der Untersuchung zusammen und leitet zum zweiten Hauptteil der Arbeit 
über:

Die hinter dieser Arbeit stehende Idee ist, dass die Íslendingasaga im Spätmittel
alter einen frühen Entwicklungsschritt in der Evolution von Beobachtungsweisen 
höherer Ordnung zu erkennen gibt, der erst durch eine Beobachtung zweiter 
Ordnung fassbar wird. Da Schrift sich zu dieser Zeit als Kommunikations
medium etabliert hat, kann das Erzählen der Íslendingasaga im Spätmittelalter 
entsprechend als Kommunikation im systemtheoretischen Verständnis begriffen 
und mit den Mitteln der Systemtheorie näher analysiert werden. (S. 152)

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62597

https://doi.org/10.63092/scis.76.62597


173Rec. av Ellen E. Peters. Medium Sagazeit

Dementsprechend beginnt zweite Hauptteil der Arbeit – überschrieben 
„Íslendingasögur und Systemtheorie“ (S. 155–343) – mit einem Kapitel, das 
in die Systemtheorie (nach Niklas Luhmann) einführt und die bereits im 
ersten Hauptteil der Arbeit angeführten Argumente zusammenfaßt, die 
nach Ansicht der Verf. dafür sprechen, daß es sich dabei um eine sehr gut für 
die Arbeit mit den Isländersagas geeignete methodische Grundlage handelt. 
Daß die Verf. weiß, daß es kaum möglich ist, auf einigen wenigen Seiten 
eine verständliche Einleitung in die Systemtheorie zu formulieren, geht aus 
der Anmerkung hervor, mit der sie den vorausgegangenen ersten Hauptteil 
der Arbeit abgeschlossen hatte: „Es mag entsprechend als ein gewagtes 
Unterfangen erscheinen, eine auf vielen tausend Seiten entworfene Theorie 
auf wenigen Seiten zusammenfassend darzustellen. Dennoch erschien dies 
sinnvoll, um die systemtheoretische Terminologie einzuführen und das auf 
ihrer Basis entwickelte theoretische Modell, das die Besonderheiten des 
Erzählens der Íslendingasaga im späten Mittelalter zu erklären sucht, ent
sprechend zu untermauern. Der Fokus dieser Arbeit liegt jedoch klar auf 
den Íslendingasögur, vornehmlich den sog. ‚postklassischen‘, die als kultu
relle Texte mittels des systemtheoretischen Zugangs als ein literarisches 
Phänomen des Mittelalters beleuchtet werden sollen.“ (S. 153, Anm. 140)

Die Probe aufs Exempel macht die Verf. dann im folgenden, sehr umfang
reichen Kapitel, das die Überschrift „Textanalysen: Mediale Vergegenwär
tigung in den spätmittelalterlichen Íslendingasögur“ trägt. Sie untersucht die 
relevanten – „postklassischen“ – Sagatexte aus der Perspektive der System
theorie Luhmanns und stellt die Ergebnisse in Unterkapiteln dar, die ver
wandte thematische Phänomene zusammenfassen. 

Für die Hávarðar saga, die Finnboga saga, die Bárðar saga, die Kjalnesinga 
saga, die Flóamanna saga und die Harðar saga ist dies das Themenfeld der 
Christianisierung („Christianisierung“, „Christianisierung und vorchristliche 
Ursprünge“ und „Distanzierung vom Heidentum“), für die Grettis saga das 
Thema des Außenseitertums („Außenseiter und Grenzgänger“, „Außenseiter 
und Märtyrer“); für die Víglundar saga und die Króka-Refs saga scheint die 
Zuordnung zu einem Schwerpunktthema nicht ohne weiteres zu gelingen 
– die Verf. behandelt diese beiden Texte deshalb in einem Unterkapitel 
mit dem Heterogenität signalisierenden Titel „Textlandschaften“ (und 
den Zwischenüberschriften „Medialität und Aktualität“, „Text und Land“, 
„Medium und Norm“, „Mythos und Selbstbild“, „Innovation und Tradition“, 
„Medialisierte Vergangenheit“, „Text und Kontext“, „Überbietendes Neuer
zählen“, „Isländische Frühzeit und christlicher Fokus“, „Mediale Wissens
vermittlung“).

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62597

https://doi.org/10.63092/scis.76.62597


174 Hubert Seelow

Ein zusammenfassendes Kapitel („Resümee und Ausblick“) schließt den 
zweiten Hauptteil der Arbeit ab. Die Verf. stellt fest, daß die von ihr vorge
nommene Analyse der „postklassischen“ Isländersagas in zweierlei Hinsicht 
zu ihrem Verständnis beiträgt: „Zum einen wird auf diese Weise deutlich, 
wie es im Zuge der Ausdifferenzierung der modernen Gesellschaft über
haupt erst zu einer Gruppe von Íslendingasögur, aus der sich im weiteren 
Verlauf der Forschungsgeschichte dann die Kategorie der ‚postklassischen‘ 
Íslendingasaga entwickelt, kommt. Zum anderen zeigt ein auf der Basis der 
Systemtheorie entwickeltes Modell, das sich deren Terminologie bedient 
und die gesellschaftliche Evolution in systemtheoretischem Verständnis 
zugrundelegt, die Besonderheiten des spätmittelalterlichen Erzählens der 
Íslendingasaga auf und erklärt die Entstehung der als ‚postklassisch‘ klassi
fizierten Werke. Damit wird greifbar, was die Universalien zum kultu
rellen Erinnern alleine nicht zu fassen vermögen.“ Sie muß allerdings 
auch eingestehen: „Wissenschaftlich angemessen definieren lässt sich die 
‚postklassische‘ Íslendingasaga jedoch nicht, da es sich um eine kulturell 
begründete Klassifizierung handelt, die weniger an Fakten interessiert ist, 
als vielmehr an einer Deutung der Texte, die deren identitätsstiftender und 
-erhaltender Funktion Rechnung trägt […].“ 

Im Anhang der Arbeit (S. 345–391) findet man ein englisches Abstract 
einschließlich einer Liste von englischen und deutschen Keywords, ein 
umfangreiches Literaturverzeichnis und ein Namens- und Werkregister.

Das Buch Medium Sagazeit ist nicht nur seines Umfangs wegen ein 
schwerer Brocken. Der Umstand, daß es der Verf. nicht zuletzt darum geht, 
auszuloten, ob und wie – oder besser gesagt: zu demonstrieren, daß – sich 
das Instrumentarium der Luhmannschen Systemtheorie mit Gewinn bei der 
Analyse der „postklassischen“ Sagatexte einsetzen läßt, macht die vorliegende 
Arbeit kopflastig und erschwert die Lektüre. Der Methodendiskurs nimmt so 
breiten Raum ein, daß der Leser die vielen ausgezeichneten Beobachtungen, 
die die Verf. an den Texten selbst macht, wie auch die Informationen über 
das kulturelle Umfeld im spätmittelalterlichen und frühneuzeitlichen Island 
und die Hinweise auf relevante Sekundärliteratur nicht immer mit der 
gebührenden Aufmerksamkeit rezipieren kann. Will sagen: die Betonung 
des Ziels, den Beweis dafür zu erbringen, daß die gewählte Methode die 
richtige ist – oder zumindest sein kann –, geht etwas zu Lasten einer 
benutzerfreundlichen Darstellung der Untersuchungsergebnisse.

Sieht man von den oben bereits erwähnten kleineren Unzulänglichkeiten 
in den Passagen über die Rímur ab, arbeitet die Verf. – soweit ich das beur
teilen kann – philologisch zuverlässig und genau. Das Buch, das erfreulich 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62597

https://doi.org/10.63092/scis.76.62597


175Rec. av Ellen E. Peters. Medium Sagazeit

wenige Druckfehler aufweist, macht alles in allem einen sehr guten Ein
druck, und man kann der Verfasserin wie auch den Herausgebern und dem 
Verlag zu dieser Publikation nur gratulieren. 

Hubert Seelow
Friedrich-Alexander-Universität Erlangen-Nürnberg
ORCID iD 0009-0009-8917-9556

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62597

https://orcid.org/0009-0009-8917-9556
https://doi.org/10.63092/scis.76.62597


Matteo Tarsi. Loanwords and Native Words in Old and Middle Icelandic. A 
Study in the History and Dynamics of the Icelandic Medieval Lexicon, from the 
Twelfth Century to 1550. Brepols: Turnhout 2022. 329 pages. 

This volume provides an in-depth study of the history and dynamics of 
the Icelandic medieval lexicon, achieved through the analysis of word pairs 
consisting of loanwords and native words that coexist or compete across a 
variety of textual contexts. As stated by Tarsi (p. 27): “The research hy
pothesis underlying the study is that the interplay between loanwords and 
endogenous words is rooted in the period anteceding linguistic purism, and 
that such a phenomenon, which is common cross-linguistically, must have 
arisen primarily due to lexical needs, including coining semantically trans
parent words for new concepts.” The reference period ranges from the first 
written attestations (ca. 1150) to the publication of the first printed book in 
Icelandic, Oddur Gottskálksson’s Translation of the New Testament (1540). 
This is basically the same period covered by A Dictionary of Old Norse Prose 
(ONP), with the sole exception of the addition of Oddur Gottskálksson’s 
work to the corpus, which seems to be the main reason for including the 
relatively uncommon concept of ‘Middle Icelandic’.

The Introduction places the work into the frame of linguistic studies con
cerning loanwords, thus stating the terminology used in their classification. 
The theoretical framework of the study is based on Gusmani’s extensive 
work on linguistic interference, with Betz (1959) providing a model for the 
analysis and terminology employed. As the title suggests, Tarsi distinguishes 
between lexemes of foreign origin (loanwords) and endogenous (native) 
lexemes. Each of the two groupings is further divided into categories. The 
term loanword (with its synonyms loan and borrowing) encompasses both 
words which are adapted to Icelandic on the phonological and/or morpho
logical level, and integral loans, i.e. words which are not integrated. Among 
the native words three typologies are distinguished: calques (semantic 
and structural), neoformations (native coinages) and inherited lexemes. 
Two more terms used in the text fall outside of this taxonomy, but are 

Battista, Simonetta. 2025. Rec. av Matteo Tarsi. Loanwords and Native Words in Old and 
Middle Icelandic. A Study in the History and Dynamics of the Icelandic Medieval Lexicon, from 

the Twelfth Century to 1550.  
Scripta Islandica 76: 176–180. https://doi.org/10.63092/scis.76.62599

ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

© Simonetta Battista (CC BY)

Simonetta Battista
Rec. av Matteo Tarsi. Loanwords and Native Words
https://doi.org/10.63092/scis.76.62599

https://doi.org/10.63092/scis.76.62599
https://creativecommons.org/licenses/by/2.0/
https://doi.org/10.63092/scis.76.62599


177Rec. av Matteo Tarsi. Loanwords and Native Words

included because they represent a foreign influence: nonce borrowing, or 
casual, e.g. a foreign word which occurs in its original form followed by its 
native synonym (e.g. aurum – gull), and scribal abbreviation (e.g. magister, 
dominus, spiritus sanctus), which has a dubious status, as it can represent a 
foreign word, but it can also be used by the Icelandic scribes in accordance 
with the Latin scribal practice to replace a frequently occurring native word 
in order to save space.

For the purposes of this study – and in contrast to ONP’s practice, which 
refers to the oldest manuscript attestations – Tarsi operates with the pre
sumed date of composition of the examined prose texts. Nevertheless, for 
each entry the work in which we find the earliest attestation of a word is 
indicated in abbreviated form according to The Skaldic Project (SkP) and 
ONP convention for poetry and prose respectively.

The corpus consists of 40 texts or selections of texts, representative of 
all prose literature, distinguished into 10 literary genres: 1) religious texts, 
2) law texts and diplomata, 3) treatises, 4) historiographical texts, 5) hagio
graphical texts, 6) sagas of the Icelanders, 7) kings’ sagas, 8) translated chi
valric sagas, 9) indigenous chivalric sagas and 10) legendary sagas.

The bulk of the analysis consists of eight chapters: chapters 1–7 are each 
devoted to one of the first seven literary genres, while the last three genres 
are grouped together in Chapter 8: ‘Chivalric and Legendary Sagas’. Each 
chapter presents a selection of texts, for each of which an overview of the 
text transmission is provided, followed by an analysis of the word pairs. 
These pairs are listed alphabetically (according to the loanword in the pair) 
in a table alongside information about their occurrences, and are classified 
and commented on in the text. The analysis is the most important part of 
the work and offers an impressive amount of information. It provides the 
etymology, provenance and meaning of every term, as well as a hypothesis 
about the lexical motivation for the borrowing of loanwords and a classifi
cation of the endogenous words according to a tripartite taxonomy: calques 
(structural and semantic), neoformations and inherited lexemes (p. 261). 
Using criteria like the chronological gap occurring between the first attes
tations of the loanword and the endogenous word a hypothesis is made to 
determine which of the two “arose first in the lexicon”. A paragraph devoted 
to comparative analysis and conclusions is included at the end of each chap
ter, with a twofold structure: ‘Intrastemmatic analysis’ and ‘Dynamics in the 
use of loanwords and endogenous words’. The Conclusions chapter presents 
the general results and includes useful tables, such as a list of the semantic 
fields mentioned in the text. Readers may have found it helpful to have more 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62599

https://doi.org/10.63092/scis.76.62599


178 Simonetta Battista

information about the criteria used to select these specific categories, which 
are very comprehensive but, for obvious reasons, cannot be exhaustive.

As the content description hopefully made clear, the text is structured 
quite systematically, which is both its strength and its weakness. As the book 
aims to contrast loanwords and native words, it seems natural to compare 
word pairs and analyse each genre separately. The author adopts a broad def
inition of word pairs, considering a wide range of instances where loanwords 
and native words coexist or compete. This phenomenon can manifest in 
three ways: 1) Simple word alternation, where words occur within the same 
text or as variant readings in different versions of the text (intrastemmatic 
variation); 2) Explicative insertions; 3) Synonymic dittologies, or proper 
word pairs, where two synonyms occur together connected by and/or.

The broad meaning of the concept of word pairs, together with the choice 
of the separate analysis of works belonging to different genres, gives rise 
to repetitions in the case of relatively common word combinations. This 
problem is in part solved by making wide use of internal references, which 
inevitably makes the text more laborious to read. Furthermore, many com
mon terms, or terms with a wide range of synonyms, could have benefitted 
from a semantic analysis grouping them in more than two at a time. Just 
to mention a few examples: dýflissa – myrkvastofa (pp. 59-60) vs. fangelsi 
– myrkvastofa (p. 73) vs. fangelsi/prísund – myrkvastofa (p. 194); dominus – 
dróttinn (p. 50) vs. herra – dróttinn (pp. 74–75) vs. lávarður – drottinn (p. 
99); djǫfull – andskoti/fjándi/óvinr (pp. 48–49) vs. djǫfull – fjándi/óhreinn andi 
(p. 216).

Typically, some of the neologisms presented in the text are hapaxes which 
have been created for the purpose of explaining (or glossing) a specific Latin 
concept. In the word pair prefatia – formál/forgildi an explanation is given 
for the word forgildi, which is only found in the Messuskýringar, both in the 
Icelandic and the Norwegian versions of the Homily Book. Here follows a 
quote from the Icelandic version (de Leeuw van Weenen 1993: 55v–56r): 
“Prefatia þýþesc formál eþa forgillde. þuiat sú bǿn er sem bue huge vara til 
eɴar ǿzto bǿnar er efter feʀ í lága sǫngenom.” As is also stated in Table 1.1 
(p. 48): “The text is based on Honorius Augustodunensis’ Gemma animæ. 
However, this word pair arises in the Icelandic text as the Icelandic term 
is an explicative insertion for Med. Lat. præfatia”. Tarsi considers forgildi a 
synonym or alternative to formál, referring both terms to prefatia (p. 53). 
This interpretation doesn’t seem to take into account the full context of the 
sentence and the Latin parallel (Migne 1854: 576–577): “Præfatio dicitur 
prælocutio scilicet sequentis Canonis. Hæc etiam dicitur præparatio, quia 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62599

https://doi.org/10.63092/scis.76.62599


179Rec. av Matteo Tarsi. Loanwords and Native Words

mentes nostras ad mysterium Christi præparat.” In the light of the Latin, 
formál is to be considered a rendering of prælocutio, while the neologism for­
gildi could refer to præparatio in the meaning ‘what comes before/prepares 
for the Canon’. It could have been created to explain the fact that præfatio is 
the preface to the following Canon (sequentis Canonis), i.e. the Eucharistic 
prayer (Old Norse lágasǫngr). This preface is also called ‘preparation’, because 
the mind prepares for the mystery of Christ (i.e. the Eucharist).

The work makes extensive use of the ONP, drawing on features such as 
headwords and interpretations, and providing commentary on several of its 
entries. However, there are some points to note. As an early example of the 
efforts made to adapt the native language “to accommodate foreign cultural 
influence” Tarsi quotes one of the relatively few examples of interlinear 
glosses in Old Norse, i.e. the one found in the Icelandic Homily Book (35v) 
“where the word leviaþan ‘Leviathan’ is glossed with miðgarðsormr (see 
Marchand 1975)” (p. 46). Tarsi doesn’t quote and comment on the fact that 
the interlinear gloss is lemmatised as the hapax miðgarðarormr in ONP and 
de Leeuw van Weenen (2004: 108). Moreover, in the analysis of the lexical 
pair sagittarius – skyti/skytidýr (p. 170), the term skytidýr is considered a 
hapax that is “nowhere to be found in the reference dictionaries” (p. 170). 
The term is found in one of the encyclopaedic texts edited in the collection 
Rímtǫl, the second volume of Alfræði Íslenzk (Beckman & Kålund 1914–
1916: 245), and the context is as follows: “þvi er skyti dyr aptr markat, at 
sol gengr i þvi marki ofan verdu ena lęgztu lute sins hrings”. Tarsi omits to 
mention that this example is quoted in ONP, which lemmatises the word 
as skyti, based on a different interpretation of the following words dýr aftr 
as ‘the animal in its back part’. Regardless of Tarsi’s disagreement with this 
interpretation, it would have been desirable to problematise it.

Regarding the choice of works representing each genre, the author pro
vides a motivation for their selection and undoubtedly must be credited 
for having analysed a very consistent and representative corpus of texts. As 
one would expect, the phenomenon of the alternation between loanwords/
foreign words and native words is more widespread in religious and learned 
texts (such as treatises), where authors faced the challenge of translating 
specific, technical content from other languages into their own. As previously 
mentioned, the material is very consistent, but it could by no means be ex
haustive. However, including a representative of the hagiographical sagas 
that were translated or adapted from Latin sources, such as the Sagas of 
the Apostles and the Sagas of Saints, in the selection would probably have 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62599

https://doi.org/10.63092/scis.76.62599


180 Simonetta Battista

provided examples of lexical pairs representing additional semantic fields. 
For instance, the field of magic.

Overall, Tarsi’s work is a valuable and inspiring study. Its linguistic-philo
logical approach makes it relevant to a wide range of users, who can focus 
on specific words and meanings for further research. Its current structure 
makes it a highly informative reference tool on the development of the 
Icelandic lexicon in the context of other European languages. However, 
organising the lexical material differently might have reduced the need for 
internal references more effectively. Furthermore, despite the significant 
amount of data presented in the text, many useful tables organised according 
to different criteria are only accessible as online appendices (https://doi.
org/10.1484/A.20178893), as including them in the volume would have 
made it too large. As a potential development, it would be useful to make 
the material available in a searchable database. This would allow users to 
access and organise the material using their own query criteria and enable 
the author to supplement the data with additional examples.

References
Beckman, N. & Kålund, Kr. (ed.), 1914–1916: Rímtǫl. (STUAGNL 41.) København.
de Leeuw van Weenen, Andrea (ed. & ed. facs.), 1993; The Icelandic Homily Book. 

Perg. 15 4° in the Royal Library, Stockholm. (ÍH quarto 3.) Reykjavík.
de Leeuw van Weenen, Andrea, 2004: Lemmatized Index to the Icelandic Homily Book. 

Perg. 15 4° in the Royal Library, Stockholm. (Rit Stofnunar Árna Magnússonar á 
Íslandi 61.) Reykjavík.

Migne, J.-P. (ed.), 1854: Honorius Augustodunensis: Opera omnia. (Patrologia latina 
172.) Paris.

ONP = Ordbog over det norrøne prosasprog <onp.ku.dk>
SkP = The Skaldic Project <https://skaldic.org/m.php?p=skaldic>

Simonetta Battista
Københavns Universitet
Ordbog over det norrøne prosasprog / A Dictionary of Old Norse Prose
Institut for nordiske studier og sprogvidenskab

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62599

https://doi.org/10.1484/A.20178893
https://doi.org/10.1484/A.20178893
https://skaldic.org/m.php?p=skaldic
https://doi.org/10.63092/scis.76.62599


Pernille Hermann. Mnemonic Echoing in Old Norse Sagas and Eddas. Mem
ory and Medieval North, vol. 1, Berlin: De Gruyter, 2022. v–xiii, 262 s.

Boken Mnemonic Echoing in Old Norse Sagas and Eddas av Pernille Hermann, 
docent vid Aarhus universitet, inleder en ny serie som enligt förordet ägnas 
åt ”scholarship which applies memory studies to the Viking and Medieval 
periods, in particular, in Scandinavia, as well as in other culture areas of 
northern Europe historically connected to the Nordic world”. Syftet med 
serien är att undersöka ”the place of memory (writ large, in such acts as 
commemoration, memorialization, oblivion, and so on) and the nature of 
interpreting, presenting, and re-envisioning the past as inscribed in the 
substantial materials from the pre-modern northern world” (a.a.). Redaktö
rerna för serien är Jürg Glauser, Pernille Hermann, Stephan A. Mitchell och 
Lena Rohrbach. Den är utgiven av De Gruyter i Berlin.

Ursprunget till den fornisländsk litteraturen – särskilt de isländska sagorna 
– har länge debatterats. På 1800-talet trodde man att sagorna åtminstone till 
viss del var baserade på muntlig tradition, men med den så kallade ”isländska 
skolan” under första hälften av 1900-talet hävdades det att de var verk av 
författare, och sökandet efter deras författare började på allvar. Till exempel 
lägger förorden till serien Íslenzk fornrit ner mycket energi på att söka efter 
verkens författare. På 1960- och 1970-talen vände sig amerikanska forskare, 
ledda av Theodore M. Andersson, till nya teorier om muntlig tradition 
och visade att mycket i framställningen i de isländska sagorna påminde om 
hur berättelser och legender hade förts vidare från person till person tills 
de skrevs ner. Denna nya syn på sagornas ursprung fick snart fäste vilket 
Lars Lönnroths bok, Njáls saga. A Critical Introduction (1976), är ett bra 
exempel på. Lönnroth var under en tid docent vid University of California, 
Berkeley. De amerikanska forskarna menade dock också att sagorna även 
var influerade av annan medeltida europeisk litteratur, som Carol J. Clover 
beskriver i The Medieval Saga (1982).

Runt sekelskiftet började de nya ”Memory Studies” göra sig gällande 
inom det nordiska forskningsområdet. Forskarna bakom serien Memory 
and the Medieval North har varit aktiva inom detta område, bland annat 
genom redigeringen av Handbook of Pre-Modern Nordic Memory Studies: 

Bragason, Úlfar. 2025. Rec. av Pernille Hermann. Mnemonic Echoing in Old Norse Sagas and 
Eddas. Scripta Islandica 76: 181–184. https://doi.org/10.63092/scis.76.62947

ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

© Úlfar Bragason (CC BY)

Úlfar Bragason
Rec. av Pernille Hermann. Mnemonic Echoing
https://doi.org/10.63092/scis.76.62947

https://doi.org/10.63092/scis.76.62947
https://creativecommons.org/licenses/by/2.0/
https://doi.org/10.63092/scis.76.62947


182 Úlfar Bragason

Interdisciplinary Approaches, som publicerades av De Gruyter i två volymer 
2019. Omkring åttio forskare bidrog till arbetet, vilket visar att ”Memory 
Studies” har fått ett starkt fotfäste inom området. Pernille Hermann, en av 
redaktörerna för Handbook of Pre-Modern Nordic Memory Studies, använde 
redan ”Memory Studies”-metoder i sin doktorsavhandling och har sedan 
dess publicerat ett flertal artiklar i ämnet. Det är därför passande att en bok 
skriven av henne är den första i serien.

Boken är indelad i fem kapitel, och har vidare en teoretisk inledning 
och ett avslutande kapitel, under titlarna ”Memorizing by Way of Books”, 
”Imageries”, ”Technologies”, ”The Senses” och ”Buildings and Seatings”. 
Pernille Hermann säger i inledningen till boken att den är avsedd att visa 
”that a culture based on memory constituted an important context for the 
literature that was written in the North, particularly in Iceland, in the high 
Middle Ages.” Boken är också avsedd att argumentera för att ”resource of 
memory, and the principles and technologies that were used to enchance it, 
influenced the literature of that time” (s. 2).  Genom att hänvisa till exempel 
i medeltida nordisk litteratur visar hon att bevarandet och överföringen av 
kunskap ofta baserades på minnet och att många drag i texterna troligen 
kan spåras till de minnestekniker som författarna, deras källor och deras 
publikum / läsare kände till. Som bokens titel antyder hämtar Hermann sina 
textexempel från både dikter och sagor, och de utgörs av författarinskott, 
karaktärernas ord, beskrivningar av miljön och bostäderna och till och med 
sittplatsernas arrangemang. Hermann gör inte heller någon skillnad på om 
verken är översatta eller ursprungligen skrivna på fornnordiska, utan påpekar 
att idéer om minne i texterna lika gärna kan vara av utländskt ursprung. Hon 
betonar också att det inte finns något likhetstecken mellan minne (memory) 
och muntlig tradering (orality) – hennes avsikt är att diskutera ”how mem
ory was talked about in the medieval Norse world, how it functioned and 
what the devices that helped people to enhance their memory looked like. 
This focus leads into areas that concentrate upon, for instance, notions of 
storage and construction, respectively, as well as on such key features as 
spatiality, visuality, orderly organization and so on” (s. 7–8). Det nya som 
Hermann bidrar med är att beskriva idéer om minne under medeltiden och 
sätt att minnas så bra som möjligt. Hon säger: ”Here I suggest that stories 
in the texts are created from, or in dialogue with, mnemonic structures and 
grids, and that such mind-constellations helped the authors  – not only to 
remember – but also to invent and organize narratives.” (s. 18) Minnet var 
avgörande för poesi och berättande under medeltiden.

Pernille Hermann noterar specifikt att författarbegreppet var annorlunda 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62947

https://doi.org/10.63092/scis.76.62947


183Rec. av Pernille Hermann. Mnemonic Echoing

under medeltiden än det är idag under upphovsrättens era, eller som hon 
säger: ”Essentially, the term ‘author’ can refer to the one who rewrote a text, 
a scribe, a copyist, a redactor or a compiler.” (s. 16). Endast i ett fåtal fall 
förknippas isländska prosatexter med ett författarnamn, eftersom människor 
verkar ha varit mer upptagna med att skapa litteratur än att tillägna sig den. 
Det är just minnets roll i litterär produktion som Hermann diskuterar.

Hermann använder dock sina exempel främst för att visa ”memory as a 
structure”, hur minnet bevarar, hur det som behöver kommas ihåg organi
seras och att det därmed är det som kommuniceras snarare än dess inne
håll. Hon visar bland annat hur idén om Askr Yggdrasils gjorde det lättare 
att organisera och minnas hedendomens mytologiska värld och hur kartor 
kunde hjälpa till att komma ihåg kunskap om världens struktur. Hon är 
därför intresserad av enskilda exempel på minnestekniker och hur tecken 
på dem framträder i litterära verk, inte av hur kulturellt minne skapas och 
utvecklas och hur det påverkar gruppers och nationers och maktsystems 
identitet, dvs. vad som ansågs minnesvärt och bevarat.

Pernille Hermanns bok visar att hon anser att ”Memory Studies” kan klar
göra mycket för forskare inom området medeltida nordiska studier. Skill
naden mellan fakta och fiktion i medeltida texter har länge varit en debatt
fråga. Även om Hermann inte anser att minnesstudier löser hela problemet 
i detta avseende, menar hon att de bidrar med ”a third option, namely that 
medieval texts do not only represent fact and fiction, but also memory.” (s. 
189). Hon menar dock att betoningen på minne drar uppmärksamheten till 
skönlitteratur snarare än historia. Denna slutsats hör dock ihop med det att 
boken varken diskuterar genealogi eller lagtexter, vilka var grunden för det 
isländska medeltida samhället och som naturligtvis baserades på långtids
minnet hos dem som utövade juridik, såsom Snorri Sturluson och Sturla 
Þórðarson. Deras juridiska knep i tvisterna om kontrollen över Staðarhóll 
i Dalir, som beskrivs av Sturla i Íslendinga saga, visar tydligt minnets kraft 
i samhället. För att göra det lättare för människor att komma ihåg lagar 
och genealogi var dessa just bland det första som skrevs ner på 1100-talet. 
Tvister och vittnesmål är också de mest uppenbara exemplen på minnets 
roll, både förr och nu.

Det är en sak att känna till tekniken och metoden, en annan att använda 
den. De som har diskuterat förhållandet mellan muntlig tradering och skri
vande har i själva verket varit mer intresserade av vad som minns än av sätten 
att minnas, vilket Pernille Hermann diskuterar. I vittnesmål behöver tro
värdiga vittnen erhållas för att berätta sin historia, men när det kommer till 
kritan är det vittnets berättelse snarare än metoden att minnas, eller att få 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62947

https://doi.org/10.63092/scis.76.62947


184 Úlfar Bragason

vittnet att minnas, som avgör utgången. Sturla Þórðarson vinner över sin 
farbror Snorri i tvisterna om kontrollen över Staðarhóll genom att få munt
lig fullmakt angående äganderätten till herresätet från Páll Hallsson, som 
var av Staðarhóls-släkten.

Boken är utgiven på engelska och är tydligt avsedd för en bred läsekrets, 
inte bara dem som är väl insatta i medeltida nordisk litteratur. Den är väl
skriven men något repetitiv. En lång bibliografi visar att författaren har sökt 
brett. Boken är minutiöst genomarbetad in i minsta detalj. Namnregister, 
textregister, handskriftsregister, ämnesregister och bildregister ingår.

Úlfar Bragason
Stofnun Árna Magnússonar í íslenskum fræðum
ORCID-iD 0000-0001-6872-752X

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62947

https://orcid.org/0000-0001-6872-752X
https://doi.org/10.63092/scis.76.62947


Krönika över nyutkomna 
doktorsavhandlingar

Från och med häfte 74 (2023) erbjuder vi nydisputerade forskare inom 
tidskriftens intresseområden en möjlighet att presentera sina avhand

lingar. För denna tredje doktorskrönika bjöd vi in forskare som disputerat 
mellan 2024 och första halvan av 2025.

Förslag till kommande årgångars krönikor lämnas till tidskriftens 
redaktörer

Katrín Lísa van der Linde Mikaelsdóttir

Thesis: van der Linde Mikaelsdóttir, Katrín Lísa. 2025. Norwegian Influence 
on Icelandic Literary Language in the Fourteenth and Fifteenth Centuries: An 
Examination of Seventy-Five Scribal Hands. Reykjavík: Háskóli Íslands. 
https://hdl.handle.net/20.500.11815/5398
Keywords: Language contact, Norwegianisms, Icelandic manuscripts, social 
variation, scribal practice
ORCID iD: 0000-0003-4404-4729
E-mail: kll@hi.is

Abstract
Icelandic manuscripts from the thirteenth to fifteenth centuries contain 
various linguistic, orthographic, and palaeographic features known as Nor

van der Linde Mikaelsdóttir, Katrín Lísa, Laura Zieseler & Luca Riccardelli. 2025.  
Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar.  

Scripta Islandica 76: 185–195. https://doi.org/10.63092/scis.76.60499
ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

© Respektive författare (CC BY)

Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar
Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar
https://doi.org/10.63092/scis.76.60499

https://hdl.handle.net/20.500.11815/5398
https://orcid.org/0000-0003-4404-4729
https://doi.org/10.63092/scis.76.60499
https://creativecommons.org/licenses/by/2.0/


186 Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar

wegianisms, characteristics common in Norwegian dialects and traditionally 
attributed to Norwegian influence. Although their decline in the early fif
teenth century has been noted, it has not been systematically investigated, 
nor have the social conditions behind their disappearance been fully under
stood. This study provides robust evidence as the first comprehensive, longi
tudinal analysis of Norwegianisms in Icelandic manuscripts and charters 
from 1300 to the Reformation, combining large-scale quantitative analysis 
and statistical methods with approaches from historical sociolinguistics not 
previously applied to the study of language change in Iceland.

The project examined nine such characteristics, tracing their frequency 
and variation between 1300 and 1530 with particular attention to their 
decline after 1400. It also considered the motivations for adopting these 
forms within the broader social, political, and cultural context, and how use 
varied between genres, scribal milieus, and regions. The resulting dataset 
comprises roughly 165.000 tokens gathered from 75 scribal hands in manu
scripts and 187 in charters, analysed for spelling variants, linguistic contexts, 
and inflectional patterns.

The analysis yielded two key findings: First, the orthographic repre
sentation of the examined Norwegianisms primarily depends on linguistic 
or graphemic restrictions, variation in different genres, and the socio-
regional context. Norwegianisms are most prevalent in the context of law, 
Church, and secular administration. Regionally, they are often linked to 
scribal milieus in west and north Iceland, which may hint at the possibility 
of diverging socio-regional orthographic conventions or the emergence of 
certain formal styles or registers. Second, Norwegianisms in Icelandic manu
scripts seem to have developed in two distinct waves, challenging previous 
assumptions of a permanent ousting of these features. They were regularly 
used until around 1400 and declined significantly shortly after, but several 
features resurged intermittently in the late fifteenth century. Their eventual 
disappearance appears to have been mainly caused not by decreasing contact, 
but rather by the shift in locations and agents of literacy, evolving literary 
tastes, and the growing influence of new and competing transnational trade 
in the fifteenth century.

Discussion
To investigate possible explanations for the distribution, development, and 
presumed demise of Norwegianisms, this study was based on seven case 
studies:

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60499

https://doi.org/10.63092/scis.76.60499


187Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar

•	 The loss of word-initial h before l, n, r.
•	 The analogical restoration of word-initial v before ó, o, u, y.
•	 The use of the privative prefix ú- instead of ó-.
•	 The form þessur instead of þessi of dem. pron. sjá.
•	 The forms eðr for conj. eða, and meðr and viðr for prep. með and við.
•	 The absence of an orthographic representation of the u-umlaut.
•	 The use of the 3rd pers. sing. ending -(u)r in the 1st pers. sing. pres. 

ind. act.

The foundation was a dataset comprising ca. 165.000 tokens collected from 
75 hands in manuscripts from c 1300 to c 1530 and 187 original charters. The 
material was analysed for token frequencies, spelling variants, correlations, 
and phonological and morphological contexts. Particular emphasis was 
placed on changes within medieval Icelandic society and intercultural rela
tions from the viewpoint of historical sociolinguistics, specifically, the dif
ferences between genres and text types, as well as variation within and be
tween co-occurring hands and their scribal milieus.

Quantitative analysis showed that nearly all features declined sharply 
around 1400, which coincides with the Black Death in 1402, which decimated 
the clerical population, likely weakened monastic scriptoria and enabled the 
secular elite to dominate manuscript production. This decline is consistent 
with changing centres of literacy, evolving tastes, and growing transnational 
connections in fifteenth-century Iceland. Yet, most Norwegianisms did not 
vanish permanently but became increasingly erratic from the second half of 
the fifteenth century onward, where some forms plateaued after the initial 
drop, persisted throughout the period, or resurged in the late fifteenth 
century. In light of these trends, I concluded that the development of the 
examined Norwegianisms was not characterised by universal decline and 
disappearance. Rather, it seems to have occurred in two distinct waves: an 
initial period of regular use in the fourteenth century, followed by a second 
irregular wave of re-appearing features.

Three factors appear to have impacted their orthographic representation 
in the first wave: linguistic and/or graphemic restrictions, genre, and socio-
regional context. Norwegianisms generally occur in restricted phonological 
or lexical environments, often in legal and religious vocabulary. They are 
most common in formal genres such as ecclesiastical, hagiographic, legal, 
and administrative works, while largely absent from sagas. In the fifteenth 
century, however, these contextual distinctions became less pronounced, sug
gesting that scribal practice rather than text type determined their persistence.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60499

https://doi.org/10.63092/scis.76.60499


188 Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar

A likely explanation for this shift lies in changing scribal practice. Nor
wegianisms are most common in large, elaborate codices produced by four
teenth-century ecclesiastical scribes, with notable differences between the 
Helgafell group and the Benedictine monasteries in the North. Such vari
ation suggests the presence of diverging socio-regional conventions or the 
development of formal registers. Norwegianisms appear in many texts with
out clear ties to Norway and were not necessarily shared across Norwegian 
literary communities. While some scribes may have consciously imitated 
such forms for export, it seems more likely that they had become part of the 
regular orthographic repertoire of scribes already accustomed to their use.

Acknowledgments
This project was supported by the Icelandic Research Fund (2020–2023), 
grant no. 206761-052, and the University of Iceland School of Humanities 
Education Fund in (2024). 

Bio
Katrín Lísa van der Linde Mikaelsdóttir holds a PhD in Icelandic Lin
guistics from the University of Iceland. She works as a researcher and 
project manager at the Centre for Digital Humanities and Arts in Iceland 
(CDHA/MSHL) as well as for the Advanced Training in Digitization of 
Older Texts (ANTIDOTE) network. In addition, she teaches Old Icelandic 
at the University of Iceland.

Selected publications
Haraldur Bernharðsson, Katrín Lísa L. Mikaelsdóttir, and Roberto Luigi Pagani, 

Forthc.: “Icelandic Script and Orthography in the Fifteenth Century.” In Inno­
vation in Icelandic Textual Culture in the Fifteenth Century, ed. by Lena Rohrbach, 
Karl G. Johansson, and Jón Viðar Sigurðsson. Leiden: Brill.

Haraldur Bernharðsson, Katrín Lísa L. Mikaelsdóttir, and Roberto Luigi Pagani, 
Forthc.: “The Icelandic Language in the Fifteenth Century.” In Innovation in 
Icelandic Textual Culture in the Fifteenth Century, ed. by Lena Rohrbach, Karl G. 
Johansson, and Jón Viðar Sigurðsson. Leiden: Brill.

van der Linde Mikaelsdóttir, Katrín Lísa, Forthc.: “Intra-Writer Variation in the 
Works Attributed to Helgafell Hand H1: One Scribe or More Than One?” 
In Book Production at Helgafell? New Perspectives on a Suspected Scriptorium in 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60499

https://doi.org/10.63092/scis.76.60499


189Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar

14th-Century Iceland, ed. by Beeke Stegmann and Þórdís Edda Jóhannesdóttir. 
Reykjavík: Stofnun Árna Magnússonar í íslenskum fræðum.

van der Linde Mikaelsdóttir, Katrín Lísa, Forthc.: “Between Contact and Codi
fication: The Legal Register of Jónsbók.” In Nordic Law Manuscripts c. 1150–
1600: Textual, Codicological, Palaeographic, and Linguistic Features, ed. by Stefan 
Drechsler and Seán Vrieland. Medieval Texts and Cultures of Northern Europe. 
Turnhout: Brepols.

Laura Zieseler
Thesis: Zieseler, Laura. 2024. On the Integration of Non-Native Nouns in 
Faroese. Heidelberg: Winter Universitätsverlag.
Keywords: Faroese, loanwords, language change, morphology, orthography
ORCID iD: 0009-0009-5243-8331
E-mail: zieselerl@uni-greifswald.de

Abstract
This study analyses the integration of vowel-final non-native nouns in 
Faroese (as for instance pizzain/pizza’in/pizzaðin.fem.nom.sg.def) based on 
written language material ranging from computer-mediated communication 
(CMC) to traditional printed media, and covering several domains, registers, 
and styles. The study’s database consists of a total of 114 types and 786 
tokens compiled between summer 2016 and autumn 2020. In order to gain a 
holistic insight into the underlying processes, both intralinguistic—orthog
raphy, phonology, morphology—as well as extralinguistic—language ide
ology, metalinguistic discourse—factors are examined. Several aspects make 
this object of investigation particularly worthwhile: Besides being the smal
lest and least researched modern-day Scandinavian language, Faroese also 
has one of Scandinavia’s youngest, most historicising orthographies, as well 
as a strong tradition of lexical purism. Its ideological climate is directly 
influenced by two polar opposites, namely progressive Danish on the one 
hand, and conservative Icelandic on the other. All of these intricacies are 
also shown to have an impact on the observed integration strategies of the 
nouns examined. These strategies are described as the result of both native 
and non-native analogical forces that lead to ongoing contact-induced lan
guage change, including the refunctionalization of the silent grapheme 〈ð⟩. 
For this structural innovation, which previously has not been subject to 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60499

https://orcid.org/0009-0009-5243-8331
https://doi.org/10.63092/scis.76.60499


190 Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar

comprehensive linguistic analysis, the term 〈ð ⟩-declension is coined by the 
author. With regard to language-internal aspects, the study’s theoretical 
framework draws on the concept of analogical formations as well as on 
aspects of Natural Morphology. Language-external aspects influencing 
the normative status and treatment of these particular non-native nouns 
are scrutinised through the lens of various metalinguistic phenomena. The 
results indicate that new written norms are being established through a 
“bottom-up Faroeisation” catalysed by CMC and currently gradually spread
ing to other communication forms. Overall, morphological noun-integra
tion in written Faroese appears to be far more common than indicated by 
previous studies (cf. e.g. Simonsen & Sandøy 2008). Contrary to purist 
fears, these nativisation strategies follow systematic rather than random pat
terns, resulting in novel structures that do not simplify Faroese nominal 
morphology, but rather increase its overall functional complexity.

Discussion
In the first part of the study, the nouns are examined according to their 
structural make-up in their respective donor language, i.e. type of final 
vowel and its prosodic (unstressed vs. stressed) and/or graphotactic (realised 
or silent) status. Based on the hypothesis that the integration processes are 
underpinned by analogical formations, and that they tend to proceed in 
the direction of reduced markedness, the model of four-part proportional 
analogy and principles postulated in Natural Morphology are applied. Thus, 
the integration of non-native nouns is described as the result of both native 
and non-native inter- and intraparadigmatic analogical forces acting either 
independently or synergetically. These integration strategies are revealed to 
derive from a fairly small and stable set of analogical formations provided 
both by the L1, Faroese, and the L2, Danish. As a consequence, native 
stem inflection (pitsuna(fem.), temu(r)(neu.)) competes with novel, non-
native word-based inflection (pizza’ini(fem.), tema-ir(neu.)), in which the 
boundaries between foreign content morphemes and native grammatical 
suffixes are usually marked using apostrophes or hyphens. Furthermore, 
some orality-induced orthophone forms such as temaið can be traced 
back to spoken Faroese, where certain native nouns have suspended vowel 
deletion, i.e. hjartaið. Hiatuses emerging in different phonetic environ
ments as a result of inflection are often broken by the insertion of silent 
〈ð⟩. This refunctionalisation of 〈ð⟩ is regarded as the outcome of an analog
ical formation based on native graphonotactic patterns. Examples for this 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60499

https://doi.org/10.63092/scis.76.60499


191Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar

〈ð ⟩-declension include pizzaðunum, demoðina, temaðir, mottoðið, cowboyði, 
garantiður, battaríðum, ideðir etc. Like apostrophes and hyphens, ortho
graphic hiatus-breaking 〈ð⟩ (as well as its substitute 〈d⟩ on non-Faroese 
keyboards) can be regarded as “innovative separators” and hence as instances 
of digital mediation (Androutsopoulos 2016).

Following a linking chapter on the (meta)linguistic significance of the 
grapheme 〈ð⟩, the second part of the study delves into a language-external 
perspective, starting with a breakdown of the notion of linguistic purism 
and its history on the Faroe Islands. After centuries of interlingual Danish–
Faroese diglossia, a new, intralingual, primarily medial diglossia has emerged 
between written, officially prescribed, purist Faroese on the one hand and 
(conceptually) oral, vernacular, Danicised and internationalised Faroese on 
the other. On this backdrop, various metalinguistic devices such as explicative 
vs. normative glosses (e.g. evni (tema) vs. tema (evni)), so-called scare quotes 
(e.g. internet “meme’ini” eru), and introspective reflections as well as explicit 
criticism are analysed. Their frequency indicates that the average Faroese 
language user tends to critically judge both their own normative competence 
and that of others, reflecting a kind of linguistic insecurity that in this study 
is referred to as schizoglossia (Haugen 1962). This is pointedly illustrated by 
several threads from the public Facebook group Føroysk rættstaving, which 
serves as the Faroese language community’s “unofficial language council”. 
Since spoken Faroese is a high-intimacy language (Leonard 2016), its 
internalised norms are particularly resistant to top-down prescriptivism. 
Instead, the normative “voices from below” establish new implicit written 
norms through informal, non-institutionalised bottom-up Faroeisation, 
which ensures the language’s continuing vitality and may eventually even 
close the existing medial diglossic gap.

References
Androutsopoulos, Jannis, 2016: “Theorizing media, mediation and mediatization.” 

In Sociolinguistics: Theoretical debates, ed. by N. Coupland. Cambridge: Cambridge 
University Press. Pp. 282–302.

Haugen, Einar, 1962: “Schizoglossia and the Linguistic Norm.” Monograph Series 
on Language and Linguistics 15. Pp. 63–69. 

Leonard, Stephen P. 2016: “A ‘High-Intimacy’ Language in the Atlantic: Radio and 
Purism in the Faroe Islands.” Journal of Anthropological Research 72(1). Pp. 58–76.

Simonsen, Hanna & Helge Sandøy, 2008: ”Tilpasning af importord i det færøske 
skriftsprog.” In Nasjonal eller internasjonal skrivemåte? Om importord i seks nordiske 
samfunn, ed. by Helge Omdal & Helge Sandøy. Oslo: Novus Forlag. Pp. 49–76. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60499

https://doi.org/10.63092/scis.76.60499


192 Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar

Bio

Dr. phil. Laura Zieseler (b. 1985 in Schwerin, Germany) is a research 
assistant at the Chair of Scandinavian Linguistics at the University of 
Greifswald. She studied Scandinavian, English and American Studies, and 
graduated with an M.A. in Intercultural Linguistics. From 2009 until 2012, 
she was granted a scholarship from the German Academic Scholarship 
Foundation, and won an award for her PhD thesis in 2020. Currently, she 
is working on her habilitation project on clippings and hypocorisms in the 
five Scandinavian languages. Her research interests include morphology, 
writing systems, language contact and change, comparative linguistics, 
sociolinguistics, CMC, and language ideology.

Selected publications
Zieseler, Laura, 2017: “Hey nørdar! Investigating Faroese-English Language 

Contact in Computer-Mediated Communication.” Fróðskaparrit 64. Pp. 35–66.
Zieseler, Laura, 2024: “Focus on Faroese: Digital Insights into the Smallest North-

Germanic Language Community.” In Heritage Languages in the Digital Age: The 
Case of Autochthonous Minority Languages in Western Europe, ed. by B. Arendt & 
G. Reershemius. Bristol: Multilingual Matters & Channel View Publications. 
Pp. 54–76.

Luca Riccardelli
Thesis: Riccardelli, Luca. 2025. Central Scandinavian dialectography from a 
diachronic perspective. Rome: Università di Roma “La Sapienza”. https://iris.
uniroma1.it/handle/11573/1739948 
Keywords: Scandinavian dialectology, Norwegian-Swedish dialect continu
um, Central Scandinavia, linguistic geography
ORCID iD: 0000-0001-8944-7578
E-mail: luca.riccardelli@uniroma1.it

Abstract
The aim of the dissertation is to analyse and contextualise the shared pho
nological features of several varieties spoken across the Norwegian-Swedish 
border, arguing for the existence of a Central Scandinavian dialect group. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60499

https://iris.uniroma1.it/handle/11573/1739948
https://iris.uniroma1.it/handle/11573/1739948
https://orcid.org/0000-0001-8944-7578
https://doi.org/10.63092/scis.76.60499


193Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar

Such group appears to be characterised by 1) the partial participation to 
innovations that are typical of either Western or Eastern Scandinavian; 
2) the presence of independent innovations and 3) a set of conservative 
features. More precisely, the varieties of interest are spoken in part of the 
counties of Trøndelag and Innlandet in Norway and Jämtland, Härjedalen 
and Dalarna in Sweden, where field investigations have been conducted via 
the administration of questionnaires and the recording of interviews. The 
collected data is then compared to older recordings and transcriptions retrieved 
via archival research, thus providing diachronic depth to the study. The 
study offers a novel interpretation of the theories brought forward by Sandøy 
(1996) and Dalen (2005) via the application of a geolinguistic approach. In 
particular, the study confirms the typically Central Scandinavian character 
of previously researched phenomena such as tripartite monophthongisation 
and apocope, while also identifying previously unresearched features such 
as the inhibition of progressive j-Umlaut in certain phonological contexts.

Discussion
The first account of the label Sentralskandinavisk is found in Helge Sandøy’s 
Talemål (1996). Sandøy’s work distinguishes itself from the large majority of 
the contemporary accounts precisely because it displays a transnational and 
geolinguistic approach to the analysis of Norwegian dialects. Fundamentally, 
in the context of the previous studies (including e.g. Bandle, 2011), the 
Central Scandinavian area has always been analysed through the lens of 
innovations, whether they initially emerged within the area itself or resulted 
from the diffusion of West or East Scandinavian traits.

However, one of the crucial points of my study is that of highlighting 
the presence of substantially conservative or divergent traits among Central 
Scandinavian varieties that set them apart from West and East Scandinavian 
without necessary constituting transitional features. Some of these features 
are constituted e.g. by the tripartite monophthongisation of primary Old 
Nordic diphthongs or by the restriction of innovations that are otherwise 
considerably widespread over all of mainland Scandinavia, such as progressive 
j-Umlaut. The analysis of these developments and their diffusion (both 
within the Central Scandinavian area and elsewhere) will sometimes prove 
itself to be considerably valuable for a novel diachronic explanation of the 
phenomena themselves. 

In order to operate relevant diachronic observations, the investigated 
material had to be collected from both contemporary and older sources. 

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60499

https://doi.org/10.63092/scis.76.60499


194 Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar

The main and richest contemporary resources that were already available 
at the beginning of the research are constituted by the Nordic Dialect 
Corpus and the SweDia2000 project database. A great deal of the material 
has been collected through fieldwork investigations. The fieldwork activities 
consisted of the recording of interviews and the administration of written 
questionnaires. In total, 67 speakers were interviewed, while 93 participated 
to the written survey. The older material consists of the recordings and 
transcriptions from the Norwegian Målførearkivet, currently available as the 
LIA Norsk corpus (Hagen & Vangsnes, 2023), and of a collection of 67 
transcriptions provided by the Institutet för språk och folkminnen (ISOF). 
The interviews included in these collections were conducted as early as 1935.

Through the application of a geolinguistic approach (Bartoli, 1945; Bye 
2011), it was possible to identify the routes of diffusion of several typically 
Central Scandinavian innovations, such as tripartite monophthongisation, 
apocope and palatalization of long alveolars. Most of these features appear 
to have had their epicentre between Sør Trøndelag and Nord Østerdal, later 
spreading to the neighbouring Swedish provinces. The more conservative 
feature of inhibited progressive j-Umlaut suggests that, differently from what 
had been stated in earlier accounts, the fronting of ja and jo did not spread 
from a single epicentre in Eastern Sweden, since fronting of jo seems to have 
spread from South-Central Norway. Furthermore, the inclusion of several 
informants from different age groups allowed for an analysis of generational 
variation, highlighting the recent spread of macro-regional Central Scandi
navian tendencies, especially in the case of younger speakers from Nord Øster
dal, which tend to conform to Trøndersk influences in opposition to Urban 
East Norwegian (e.g. with regards to the palatalisation of long alveolars). 

In conclusion, the Central Scandinavian area constitutes a rather distinct 
and even lively dialectal area which is worth investigating further on other 
levels of analysis such as morphology and syntax.

References
Bandle, Oskar, 2011 [1976]: Die Gliederung des Nordgermanischen. Narr Francke 

Attempto Verlag.
Bartoli, Matteo Giulio, 1945: Saggi di linguistica spaziale. Torino: Vincenzo Bona.
Bye, Patrik, 2011; “Mapping Innovations in North Germanic with GIS”. In Lan­

guage Variation Infrastructure, ed. J. B. Johannessen. Oslo Studies in Language 
3(2). Pp. 5–29.

Sandøy H. (1996). Talemål. Oslo: Novus.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60499

https://doi.org/10.63092/scis.76.60499


195Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar

Bio

Assistant researcher at the University of Rome “La Sapienza”, currently 
working on a EU-funded project for the documentation and preservation 
of minority languages in Italy. Responsible for the documentation of 
Cimbrian, Mòcheno and Dolomitic Ladin varieties. Former teaching 
assistant at University of Venice “Ca’ Foscari” for the bachelor course in 
Germanic Philology. Mainly interested in dialectology, historical linguistics 
and sociolinguistics, with a particular focus on Scandinavian, Upper German 
and Rhaeto-Romance varieties.

Selected publications
Riccardelli, Luca, 2025: “V2 and V3 in Rhaetoromance Varieties- Rethinking 

Language Contact.” In Verb-third phenomena in Germanic verb-second languages: 
Historical and variational perspectives, ed. by Sarah Harchaoui and Pierre-Yves 
Modicom. Berlin: Language science press. Pp. 261–289.

Riccardelli, Luca, 2025: “Reinforcing Teutonism: the abuse of Anglo-Saxon in Italy 
and elsewhere.” In The Power of a Word. Non-Anglophone Perspectives on the Use 
and Abuse of ‘Anglo-Saxon’ ed. By Omar Khalaf. Budapest: Trivent Publishing. 
Pp. 163–185

Riccardelli, Luca, Forthc.: “Standardizzazione tramite opposizione: Il caso della 
Bibbia di Gustav Vasa.” In VERBA / SCRIPTA – Parola viva e scrittura: oralità, 
tradizioni e rielaborazioni culturali, ed. by Samuele Autorino, Andreea David, and 
Giorgia Giordano. Rome: Sapienza Università Editrice. 

Riccardelli, Luca, Forthc.: “Coping with corpora limitations: the case of the Nordic 
Dialect Corpus.” In Imprevisti, incidenti e accidenti nella ricerca linguistica, ed. by 
Beatrice Bernasconi, Silvia Brambilla, Daniela Zini, and Elena De Gaudio. Rome: 
Roma TrE-Press.

Riccardelli, Luca & Eboli, Isabella, 2025: “Necromanzia e catabasi nel mondo 
germanico. Riflessioni su got. haliurun(n)as, aingl. hellrūnan e aat. hellirûna.” In Il 
fantastico e il soprannaturale nelle tradizioni germaniche medievali ed. by Davide 
Salmoiraghi, Giulia Fabbris, Giovanni Nichetti. Milan: Ledizioni.

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.60499

https://doi.org/10.63092/scis.76.60499




Berättelse om verksamheten under 2024

LASSE MÅRTENSSON & MARCO BIANCHI

Isländska sällskapets styrelse hade under år 2024 följande sammansättning:

ordförande: Agneta Ney (fram till 21 maj); Lasse Mårtensson (från 21 
maj)

vice ordförande: Veturliði Óskarsson
sekreterare: Marco Bianchi
skattmästare: Jessica Holmlund
vice sekreterare: Simon Karlin Björk
ledamöter: Simon Karlin Björk, Tommy Kuusela, Eric Lander (från 21 

maj), Birger Mård (från 21 maj), Lasse Mårtensson, Matteo Tarsi 
(fram till 21 maj)

redaktörer för Scripta Islandica: Veturliði Óskarsson, Lasse Mårtensson, 
Matteo Tarsi

Vid årets utgång var 37 personer och institutioner ständiga medlemmar 
eller hedersmedlemmar i sällskapet. Antalet medlemmar/prenumeranter på 
sällskapets e-postlista uppgick till 137 personer. Scripta Islandica prenume
rerades av 34 personer och institutioner.

Den sjuttiofemte årgången av Scripta Islandica publicerades under våren 
2025. Följande sakkunniggranskade uppsatser ingår i volymen: Eric Lander, 
Verbal Hyperbaton in the Viking Age Runic Inscriptions; Alexandru Lefter, 
Uno von Troils Bref rörande en resa til Island som kunskapsförmedling; 
Tom Lorenz, Latin in situ Fragments Connected to Iceland: A Survey; 
Katelin Marit Parsons, Writing on Skin and Bone: The Material Culture 
of Beginner Literacy in Premodern Iceland; Lea D. Pokorny, Correcting 
Icelandic Manuscripts in the Second Half of the Fourteenth Century: 
Techniques and Context; Jonas Wellendorf, The Beating Royal Heart and 

Lasse Mårtensson & Marco Bianchi
Berättelse om verksamheten under 2024
https://doi.org/10.63092/scis.76.62954

Mårtensson, Lasse & Marco Bianchi. 2025. Berättelse om verksamheten under 2024.  
Scripta Islandica 75: 197–198. https://doi.org/10.63092/scis.76.62954

ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

© Lasse Mårtensson & Marco Bianchi (CC BY)

https://doi.org/10.63092/scis.76.62954
https://creativecommons.org/licenses/by/2.0/


198 Lasse Mårtensson & Marco Bianchi

the Unruly Limbs: Bodily Imagery in Rauðúlfs þáttr and the Speech 
against the Bishops; Tiffany Nicole White, Defining the Human: Skin, 
Shapeshifting, and Sin. Årgången innehåller följande recensioner: Haraldur 
Hreinsson, Rec. av Ryder Patzuk-Russell. The Development of Education in 
Medieval Iceland; Johnny F. Lindholm, Rec. av Marianne Kalinke & Kirsten 
Wolf (trans. & ed.). Pious Fictions and Pseudo-Saints in the Late Middle 
Ages. Selected Legends from an Icelandic Legendary; Olof Sundqvist, 
Rec. av Stephen A. Mitchell. Old Norse Folklore: Tradition, Innovation, 
and Performance in Medieval Scandinavia. Årgången innehåller vidare 
en presentation av nydisputerade forskare: Malo Adeux & Adèle Kreager, 
Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar.

Den 21 maj 2024 genomfördes sällskapets årsmöte. Vid årsmötet 
installerades prof. Henrik Williams (Uppsala universitetet) som heders
ledamot. Mötesföredraget hölls av sällskapets nya hedersledamot över ämnet 
”Ve över Völuspá”. Sällskapets planerade höstmöte den 21 november 2024 
fick ställas in på grund av snöstorm. 

Uppsala den 15 maj 2025
Lasse Mårtensson och Marco Bianchi

Scripta Islandica – https://doi.org/10.63092/scis.76.62954

https://doi.org/10.63092/scis.76.62954


Författare i denna årgång

Aðalheiður Guðmundsdóttir, Professor, University of Iceland, Reykjavik, 
Faculty of Icelandic and Comparative Cultural Studies, ORCID-iD 
0000-0001-8435-5631.

Bianca Patria, Ph.D., Universitetet i Oslo, Institutt for Lingvistiske og Nor
diske Studier, ORCID-iD 0009-0002-0658-6033.

Eldar Heide, professor, Høgskulen på Vestlandet, Fakultet for lærarutdanning, 
kultur og idrett (FLKI), ORCID iD 0000-0002-8107-9843.

Hubert Seelow, Professor emeritus, Friedrich-Alexander-Universität Erlan
gen-Nürnberg, ORCID-iD 0009-0009-8917-9556.

Jógvan í Lon Jacobsen, professari, Fróðskaparsetur Føroya, Føroyamálsdeildin.
Lars Lönnroth, professor emeritus, Göteborgs universitet, Institutionen för 

litteratur, idéhistoria och religion, ORCID-iD 0000-0001-5604-529X.
Katrín Lísa van der Linde Mikaelsdóttir, rannsóknamaður, Háskóla Íslands,  

ORCID-iD 0000-0003-4404-4729.
Laura Zieseler, wissenschaftliche Mitarbeiterin, Universität Greifswald, 

Institut für Fennistik und Skandinavistik, ORCID-iD 0009-0009-5243-
8331.

Luca Riccardelli, Ph.D., Università degli Studi ”La Sapienza” di Roma, 
Dipartimento di Lettere e culture moderne, ORCID-iD 0000-0001-
8944-7578.

Martin Ringmar, fil. mag., universitetsadjunkt, Lunds universitet, Språk- 
och litteraturcentrum.

Simonetta Battista, ordbogsredaktør, Ordbog over det norrøne prosasprog, 
Institut for Nordiske Studier og Sprogvidenskab, Københavns Universitet.

Úlfar Bragason, prófessor emeritus, Stofnun Árna Magnússonar í íslenskum 
fræðum, ORCID-iD 0000-0001-6872-752X.

Veturliði Óskarsson, professor, Uppsala universitet, Institutionen för nor
diska språk, ORCID iD 0000-0003-0434-0611.

Författare i denna årgång

https://orcid.org/0000-0001-8435-5631
https://orcid.org/0009-0002-0658-6033
https://orcid.org/0009-0009-8917-9556
https://orcid.org/0000-0001-5604-529X
https://orcid.org/0000-0003-4404-4729
https://orcid.org/0009-0009-5243-8331
https://orcid.org/0009-0009-5243-8331
https://orcid.org/0000-0001-8944-7578
https://orcid.org/0000-0001-8944-7578
https://orcid.org/0000-0001-6872-752X
https://orcid.org/0000-0003-0434-0611




ÅRGÅNG l · 1950: Einar Ól. Sveinsson, Njáls saga. 
ÅRGÅNG 2 · 1951: Chr. Matras, Det færøske skriftsprog af 1846.—Gösta Franzén, 
Isländska studier i Förenta staterna. 
ÅRGÅNG 3 · 1952: Jón Aðalsteinn Jónsson, Biskop Jón Arason.—Stefan Einarsson, 
Halldór Kiljan Laxness. 
ÅRGÅNG 4 · 1953: Alexander Jóhannesson, Om det isländske sprog.—Anna Z. Oster­
man, En studie över landskapet i Vǫluspá.—Sven B. F. Jansson, Snorre. 
ÅRGÅNG 5 · 1954: Sigurður Nordal, Tid och kalvskinn.—Gun Nilsson, Den is
ländska litteraturen i stormaktstidens Sverige.
ÅRGÅNG 6 · 1955: Davíð Stefánsson, Prologus till »Den gyllene porten».—Jakob 
Benediktsson, Det islandske ordbogsarbejde ved Islands universitet.—Rolf Norden­
streng,Vǫlundarkviða v. 2.—Ivar Modéer, Över hed och sand till Bæjarstaðarskogur. 
ÅRGÅNG 7 · 1956: Einar Ól. Sveinsson, Läs-och skrivkunnighet på Island under 
fristatstiden.—Fr. le Sage de Fontenay, Jonas Hallgrimssons lyrik. 
ÅRGÅNG 8 · 1917: Þorgils Gjallandi (Jón Stefánsson), Hemlängtan.—Gösta Holm, 
I fågelberg och valfjära. Glimtar från Färöarna.—Ivar Modéer, Ur det isländska 
allmogespråkets skattkammare. 
ÅRGÅNG 9 · 1958: K.-H. Dahlstedt, Isländsk dialektgeografi. Några synpunkter.—
Peter Hallberg, Kormáks saga. 
ÅRGÅNG 10 · 1959: Ivar Modéer, Isländska sällskapet 1949–1959.—Sigurður Nor­
dal, The Historical Element in the Icelandic Family Sagas.—Ivar Modéer, Johannes 
S. Kjarval. 
ÅRGÅNG 11 · 1960: Sigurd Fries, Ivar Modéer 3.11.1904–31.1.1960.—Steingrímur 
J. Þorsteinsson, Matthías Jochumsson och Einar Benediktsson.—Ingegerd Fries, 
Genom Ódáðahraun och Vonarskarð—färder under tusen år. 
ÅRGÅNG 12 · 1961: Einar Ól. Sveinsson, Njáls saga. 
ÅRGÅNG 13 · 1962: Halldór Halldórsson, Kring språkliga nybildningar i nutida is
ländska.—Karl-Hampus Dahlstedt, Gudruns sorg. Stilstudier över ett eddamotiv.—
Tor Hultman, Rec. av Jacobsen, M. A.—Matras, Chr., Föroysk-donsk orðabók. 
Færøsk-dansk ordbog. 
ÅRGÅNG 14 · 1963: Peter Hallberg, Laxness som dramatiker.—Roland Otterbjörk, 
Moderna isländska förnamn.—Einar Ól. Sveinsson, Från Mýrdalur. 
ÅRGÅNG 15 · 1964: Lars Lönnroth, Tesen om de två kulturerna. Kritiska studier i 
den isländska sagaskrivningens sociala förutsättningar.—Valter Jansson, Bortgångna 
hedersledamöter. 
ÅRGÅNG 16 · 1965: Tryggve Sköld, Isländska väderstreck. 
ÅRGÅNG 17 · 1966: Gun Widmark, Om nordisk replikkonst i och utanför den 
isländska sagan.—Bo Almqvist, Den fulaste foten. Folkligt och litterärt i en Snorri-
anekdot. 

Scripta Islandica ISLÄNDSKA SÄLLSKAPETS ÅRSBOK



ÅRGÅNG 18 · 1967: Ole Widding, Jónsbóks to ikke-interpolerede håndskrifter. 
Et bidrag til den isländske lovbogs historie.—Steingrímur J. Þorsteinsson, Jóhann 
Sigurjónsson och Fjalla-Eyvindur. 
ÅRGÅNG 19 · 1968: Einar Ól. Sveinsson, Eyrbyggja sagas kilder.—Svávar Sigmunds­
son, Ortnamnsforskning på Island.—Lennart Elmevik, Glömskans häger. Till tolk
ningen av en Hávamálstrof.—Berättelsen om Audun, översatt av Björn Collinder. 
ÅRGÅNG 20 · 1969: Sveinn Höskuldsson, Skaldekongressen på Parnassen—en 
isländsk studentpjäs.—Evert Salberger, Cesurer i Atlakviða. 
ÅRGÅNG 21 · 1970: Davíð Erlingsson, Etiken i Hrafnkels saga Freysgoða.—Bo Alm­
qvist, Isländska ordspråk och talesätt. 
ÅRGÅNG 22 · 1971: Valter Jansson, Jöran Sahlgren. Minnesord.—Lennart Elmevik, 
Ett eddaställe och några svenska dialektord.—Bjarne Beckman, Hur gammal är 
Hervararsagans svenska kungakrönika?—Baldur Jónsson, Några anmärkningar till 
Blöndals ordbok.—Evert Salberger, Vel glýioð eller velglýioð. En textdetalj i Vǫluspá 
35.—Anna Mörner, Isafjord. 
ÅRGÅNG 23 · 1972: Bo Ralph, Jon Hreggviðsson—en sagagestalt i en modern 
isländsk roman.—Staffan Hellberg, Slaget vid Nesjar och »Sven jarl Håkonsson».—
Thorsten Carlsson, Norrön legendforskning—en kort presentation. 
ÅRGÅNG 24 · 1973: Peter Hallberg, Njáls saga—en medeltida moralitet?—Evert 
Salberger, Elfaraskáld—ett tillnamn i Njáls saga.—Richard L. Harris, The Deaths 
of Grettir and Grendel: A New Parallel.—Peter A. Jorgensen, Grendel, Grettir, and 
Two Skaldic Stanzas. 
ÅRGÅNG 25 · 1974: Valter Jansson, Isländska sällskapet 25 år.—Ove Moberg, Brö
derna Weibull och den isländska traditionen.—Evert Salberger, Heill þú farir! Ett 
textproblem i Vafþrúðnismál 4.—Bjarne Beckman, Mysing.—Hreinn Steingrímsson, 
»Að kveða rímur».—Lennart Elmevik, Två eddaställen och en västnordisk ordgrupp. 
ÅRGÅNG 26 · 1975: Björn Hagström, Att särskilja anonyma skrivare. Några syn
punkter på ett paleografiskt-ortografiskt problem i medeltida isländska handskrifter, 
särskilt Isländska Homilieboken.—Gustaf Lindblad, Den rätta läsningen av Isländska 
Homilieboken.—Bo Ralph, En dikt av Steinþórr, islänning.—Kristinn Jóhannesson, 
Från Värmland till Borgarfjörður. Om Gustaf Frödings diktning i isländsk tolkning. 
ÅRGÅNG 27 · 1976: Alan J. Berger, Old Law, New Law, and Hœnsa-Þóris saga.—
Heimir Pálsson, En översättares funderingar. Kring en opublicerad översättning 
av Sven Delblancs Åminne.—Kunishiro Sugawara, A Report on Japanese Trans
lations of Old Icelandic Literature.—Evert Salberger, Ask Burlefot. En romanhjältes 
namn.—Lennart Elmevik, Fisl. giǫgurr. 
ÅRGÅNG 28 · 1977: Gustaf Lindblad, Centrala eddaproblem i 1970-talets forsk
ningsläge.—Bo Ralph, Ett ställe i Skáldskaparmál 18. 
ÅRGÅNG 29 · 1978: John Lindow, Old Icelandic þáttr: Early Usage and Semantic 
History.—Finn Hansen, Naturbeskrivende indslag i Gísla saga Súrssonar.—Karl 
Axel Holmberg, Uppsala-Eddan i utgåva. 
ÅRGÅNG 30 · 1979: Valter Jansson, Dag Strömbäck. Minnesord.—Finn Hansen, 
Benbrud og bane i blåt.—Andrea van Arkel, Scribes and Statistics. An evaluation of 



the statistical methods used to determine the number of scribes of the Stockholm 
Homily Book.—Eva Rode, Svar på artiklen »Scribes and Statistics».—Börje West
lund, Skrivare och statistik. Ett genmäle. 
ÅRGÅNG 31 · 1980: Björn Högström, Fvn. bakkakolfr och skotbakki. Några glimtar 
från redigeringen av en norrön ordbok.—Alan J. Berger, The Sagas of Harald Fair
hair.—IIkka Hirvonen, Om bruket av slutartikel i de äldsta norröna homilieböckerna 
IsIH och GNH.—Sigurgeir Steingrímsson, Tusen och en dag. En sagosamlings 
vandring från Orienten till Island.—Jan Terje Faarlund, Subject and nominative in 
Old Norse.—Lars-Erik Edlund, Askraka—ett engångsord i Egilssagan. 
ÅRGÅNG 32 · 1981: Staffan Hellberg, Kungarna i Sigvats diktning. Till studiet av 
skaldedikternas språk och stil.—Finn Hansen, Hrafnkels saga: del og helhed.—
Ingegerd Fries, Njals saga 700 år senare. 
ÅRGÅNG 33 · 1982: Jan Paul Strid, Veiðar námo – ett omdiskuterat ställe i 
Hymiskviða.—Madeleine G. Randquist, Om den (text)syntaktiska och semantiska 
strukturen i tre välkända isländska sagor. En skiss.—Sigurgeir Steingrímsson, Árni 
Magnusson och hans handskriftsamling. 
ÅRGÅNG 34 · 1983: Peter Hallberg, Sturlunga saga – en isländsk tidsspegel.—Þor­
leifur Hauksson, Anteckningar om Hallgrímur Pétursson.—Inger Larsson, Hrafnkels 
saga Freysgoða. En bibliografi. 
ÅRGÅNG 35 · 1984: Lennart Elmevik, Einar Ólafur Sveinsson. Minnesord.—Alfred 
Jakobsen, Noen merknader til Gísls þáttr Illugasonar.—Karl-Hampus Dahlstedt, 
Bygden under Vatnajökull. En minnesvärd resa till Island 1954.—Michael Barnes, 
Norn.—Barbro Söderberg, Till tolkningen av några dunkla passager i Lokasenna. 
ÅRGÅNG 36 · 1985: Staffan Hellberg, Nesjavísur än en gång.—George S. Tate, Eldo
rado and the Garden in Laxness’ Paradisarheimt.—Þorleifur Hauksson, Vildvittror 
och Mattisrövare i isländsk dräkt. Ett kåseri kring en översättning av Ronja rövar
dotter.—Michael Barnes, A note on Faroese /θ/ > /h/.—Björn Hagström, En färöisk-
svensk ordbok. Rec. av Ebba Lindberg & Birgitta Hylin, Färöord. Liten färöisk-
svensk ordbok med kortfattad grammatik jämte upplysningar om språkets historiska 
bakgrund.—Claes Åneman, Rec. av Bjarne Fidjestøl, Det norrøne fyrstediktet. 
ÅRGÅNG 37 · 1986: Alfred Jakobsen, Om forfatteren av Sturlu saga.—Michael P. 
Barnes, Subject, Nominative and Oblique Case in Faroese.—Marianne E. Kalinke, 
The Misogamous Maiden Kings of Icelandic Romance.—Carl-Otto von Sydow, Jon 
Helgasons dikt I Árnasafni. Den isländska texten med svensk översättning och kort 
kommentar. 
ÅRGÅNG 38 · 1987: Michael P. Barnes, Some Remarks on Subordinate Clause 
Word-order in Faroese.—Jan Ragnar Hagland, Njáls saga i 1970-og 1980-åra. 
Eit översyn över nyare forskning.—Per-Axel Wiktorsson, Om Torleiftåten.—Karl-
Hampus Dahlstedt, Davíð Stefánssons dikt Konan, sem kyndir ofninn minn. Den 
isländska texten med svensk översättning och kort kommentar. 
ÅRGÅNG 39 · 1988: Alfred Jakobsen, Snorre og geografien.—Joan Turville-Petre, 
A Tree Dream in Old Icelandic.—Agneta Breisch, Fredlöshetsbegreppet i saga och 
samhälle.—Tommy Danielsson, Magnús berfættrs sista strid.—Ola Larsmo, Att tala 
i röret. En orättvis betraktelse av modern isländsk skönlitteratur. 



ÅRGÅNG 40 · 1989: Alv Kragerud, Helgdiktningen og reinkarnasjonen.—Jan Nils­
son, Guðmundr Ólafsson och hans Lexicon Islandicum–några kommentarer. 
ÅRGÅNG 41 · 1990: Jan Ragnar Hagland, Slaget på Pezinavellir i nordisk og bysan
tinsk tradisjon.—William Sayers, An Irish Descriptive Topos in Laxdœla Saga.—
Carl-Otto von Sydow, Nyisländsk skönlitteratur i svensk översättning. En förteck
ning. Del 1.—Karl Axel Holmberg, Rec. av Else Nordahl, Reykjavík from the 
Archaeological Point of View. 
ÅRGÅNG 42 · 1991: Stefan Brink, Den norröna bosättningen på Grönland. En kort
fattad forskningsöversikt jämte några nya forskningsbidrag.—Carl-Otto von Sydow, 
Två dikter av Jón Helgason i original och svensk dräkt med kommentar.—Carl-Otto 
von Sydow, Nyisländsk skönlitteratur i svensk översättning. En förteckning. Del 
2.—Nils Österholm, Torleiftåten i handskriften Add 4867 fol.—Lennart Elmevik, 
Rec. av Esbjörn Rosenblad, Island i saga och nutid. 
ÅRGÅNG 43 · 1992: Anne Lidén, St Olav in the Beatus Initial of the Carrow Psalter.—
Michael P. Barnes, Faroese Syntax – Achievements, Goals and Problems.—Carl-Otto 
von Sydow, Nyisländsk skönlitteratur i svensk översättning. En förteckning. Del 3. 
ÅRGÅNG 44 · 1993: Karl Axel Holmberg, Isländsk språkvård nu och förr. Med en 
sidoblick på svenskan.—Páll Valsson, Islands älsklingsson sedd i ett nytt ljus. Några 
problem omkring den nya textkritiska utgåvan av Jónas Hallgrímssons samlade 
verk: Ritverk Jónasar Hallgrímssonar I–IV, 1989.—William Sayers, Spiritual Navi
gation in the Western Sea: Sturlunga saga and Adomnán’s Hinba.—Carl-Otto von 
Sydow, Nyisländsk skönlitteratur i svensk översättning. En förteckning. Del 4. 
ÅRGÅNG 45 · 1994: Kristín Bragadóttir, Skalden och redaktören Jón Þorkelsson.—
Ingegerd Fries, När skrevs sagan? Om datering av isländska sagor, särskilt Heiðar
vígasagan.—Sigurður A. Magnússon, Sigurbjörn Einarsson som student i Uppsala på 
1930-talet. Översättning, noter och efterskrift av Carl-Otto von Sydow. 
ÅRGÅNG 46 · 1995: Ingegerd Fries, Biskop Gissur Einarsson och reformationen.—
François-Xavier Dillmann, Runorna i den fornisländska litteraturen. En översikt.—
William Sayers, Poetry and Social Agency in Egils saga Skalla-Grímssonar. 
ÅRGÅNG 47 · 1996: Lennart Elmevik, Valter Jansson. Minnesord.—Jón Hnefill 
Aðalsteinsson, Blot i forna skrifter.—Gísli Pálsson, Språk, text och identitet i det 
isländska samhället. 
ÅRGÅNG 48 · 1997: Lennart Elmevik, Anna Larsson. Minnesord.—Lennart Moberg, 
”Stóð und árhjalmi”. Kring Hákonarmál 3:8.—Henric Bagerius, Vita vikingar och 
svarta sköldmör. Föreställningar om sexualitet i Snorre Sturlassons kungasagor.—
Páll Valsson, En runologs uppgång och fall.—Björn Hagström, Något om färöisk 
lyrik—mest om Christian Matras. 
ÅRGÅNG 49 · 1998: Veturliði Óskarsson, Om låneord og fremmed påvirkning på 
ældre islandsk sprog.—Jóhanna Barðdal, Argument Structure, Syntactic Structure 
and Morphological Case of the Impersonal Construction in the History of Scan
dinavian.—Jan Ragnar Hagland, Note on Two Runic Inscriptions relating to 
the Christianization of Norway and Sweden.—William Sayers, The ship heiti in 
Snorri’s Skáldskaparmál.– Henrik Williams, Rec. av Snorres Edda. Översättning från 
isländskan och inledning av Karl G. Johansson och Mats Malm. 



ÅRGÅNG 50 · 1999: Lennart Elmevik, Isländska sällskapet 50 år.—Bjarni Guðnason, 
Guðrún Ósvifursdóttir och Laxdæla Saga.—Veturliði Óskarsson, Verbet isländskt 
ské.—Henrik Williams, Nordisk paleografisk debatt i svenskt perspektiv. En kort 
överblick.—Carl-Otto von Sydow, Jón Helgasons dikt Kom milda nótt i svensk 
tolkning.—Veturliði Óskarsson, Är isländsk språkvård på rätt väg?—Gun Widmark, 
Isländsk-svenska kontakter i äldre tid. 
ÅRGÅNG 51 · 2000: Lennart Elmevik, Vidar Reinhammar. Minnesord.—Peter 
Springborg, De islandske håndskrifter og ”håndskriftsagen”.—Gun Widmark, 
Om muntlighet och skriftlighet i den isländska sagan.—Judy Quinn, Editing the 
Edda–the case of Vôluspá.—Kirsten Wolf, Laughter in Old Norse-Icelandic Liter
ature.—Fjodor Uspenskij, Towards Further Interpretation of the Primordial Cow 
Auðhumla.—Tom Markey, Icelandic sími and Soul Contracting.—Björn Hagström, 
Den färöiska ”Modersmålsordboken”. 
ÅRGÅNG 52 · 2001: Lennart Elmevik, Claes Åneman. Minnesord.—Lars Lönnroth, 
Laxness och isländsk sagatradition.—François-Xavier Dillmann, Om hundar och 
hedningar. Kring den fornvästnordiska sammansättningen hundheiðinn.—Mindy 
MacLeod, Bandrúnir in Icelandic Sagas.—Thorgunn Snædal, Snorre Sturlasson 
– hövding och historiker.—Guðrún Kvaran, Omkring en doktorafhandling om 
middelnedertyske låneord i islandsk diplomsprog frem til år 1500. 
ÅRGÅNG 53 · 2002: Veturliði Óskarsson, Studiosus antiqvitatum. Om Jón Ólafs
son från Grunnavík, förebilden till Halldór Laxness sagoperson Jón Guðmundsson 
från Grindavik.—Þórgunnur Snædal, From Rök to Skagafjörður: Icelandic runes and 
their connection with the Scandinavian runes of the Viking period.—Patrik Lars­
son, Det fornvästnordiska personbinamnet Kíkr.—Veturliði Óskarsson, Ur en edda
dikts forskningshistoria. 
ÅRGÅNG 54 · 2003: Henrik Williams, Än lever de gamla gudarna. Vikten av att 
forska om fornisländska.—Anna Helga Hannesdóttir, Islänningars attityder till 
språkliga normer.—Kristinn Jóhannesson, Halldór Laxness—samtidens spegel.—
Fredrik Charpentier Ljungqvist, Arngrímur Jónsson och hans verk.—Adolfo Zava­
roni, Communitarian Regime and Individual Power: Othinus versus Ollerus and 
Mithothyn. 
ÅRGÅNG 55 · 2004: Heimir Pálsson, Några kapitel ur en oskriven bok.—Staffan 
Fridell, At ósi skal á stemma. Ett ordspråk i Snorres Edda.—Agneta Ney, Mö-tradi
tionen i fornnordisk myt och verklighet.—Martin Ringmar, Vägen via svenska. Om 
G. G. Hagalíns översättning av en finsk ödemarksroman.—Svante Norr, A New 
Look at King Hákon’s Old Helmet, the árhjálmr.—Lasse Mårtensson, Två utgåvor 
av Jóns saga helga. En recension samt några reflexioner om utgivningen av nordiska 
medeltidstexter. 
ÅRGÅNG 56 · 2005: Lennart Elmevik, Lennart Moberg. Minnesord.—Fredrik 
Charpentier Ljungqvist, The Significance of Remote Resource Regions for Norse 
Greenland.—Andreas Nordberg, Handlar Grimnesmål 42 om en sakral måltid?—
Daniel Sävborg, Kormáks saga—en norrön kärlekssaga på vers och prosa.—Ingvar 
Svanberg och Sigurður Ægisson, The Black Guillemot (Cepphus grylle) in Northern 
European Folk Ornithology.—Staffan Fridell, At ósi skal á stemma. Ett ordspråk 



i Snorres Edda. 2.—Else Mundal, Literacy – kva talar vi eigentleg om?—Leidulf 
Melve, Literacy – eit omgrep til bry eller eit brysamt omgrep? 
ÅRGÅNG 57 · 2006: Theodore M. Andersson, Víga-Glúms saga and the Birth of Saga 
Writing.—Staffan Fridell, Fvn. hrynja och fsv. rynia. Om ett eddaställe och en flock 
i Södermannalagen.—Kirsten Wolf, The Color Blue in Old Norse-Icelandic Liter
ature.—Fredrik Charpentier Ljungqvist, Kristen kungaideologi i Sverris saga.—Lars 
Lönnroth, Sverrir’s Dreams.—Arnved Nedkvitne, Skriftkultur i skandinavisk middel
alder – metoder og resultater.—Lars Lönnroth, The Growth of the Sagas. Rec. 
av Theodore M. Andersson, The Growth of the Medieval Icelandic Sagas (1180–
1280).—Anders Hultgård, rec. av François-Xavier Dillmann, Les magiciens dans 
l’Islande ancienne. Études sur la représentation de la magie islandaise et de ses 
agents dans les sources littéraires norroises.—Heimir Pálsson, Den stora isländska 
litteraturhistorian. Rec. av Íslensk bókmenntasaga I–V. Red. Vésteinn Ólason, Hall
dór Guðmundsson & Guðmundur Andri Thorsson. Sigurd Fries, Jón Aðalsteinn 
Jónsson och studiet av nyisländskan i Sverige. 
ÅRGÅNG 58 · 2007: Heinrich Beck, Die Uppsala-Edda und Snorri Sturlusons 
Konstruktion einer skandinavischen Vorzeit.—Gunnhild Røthe, Þorgerðr Hölga
brúðr – the fylgja of the Háleygjar family.—Michael Schulte, Memory culture in 
the Viking Ages. The runic evidence of formulaic patterns.—Lennart Elmevik, Ygg
drasill. En etymologisk studie.—Henrik Williams, Projektet Originalversionen av 
Snorre Sturlassons Edda? Studier i Codex Upsaliensis. Ett forskningsprogram.—
Sverre Bagge, ”Gang leader” eller ”The Lord’s anointed” i Sverris saga? Svar til Fredrik 
Ljungqvist og Lars Lönnroth.—Heimir Pálsson, Tungviktare i litteraturhistorien. 
En krönika. 
ÅRGÅNG 59 · 2008: Marianne Kalinke, Clári saga. A case of Low German infiltra
tion.—Ármann Jakobsson, En plats i en ny värld. Bilden av riddarsamhället i Morkin
skinna.—Margaret Cormack, Catholic saints in Lutheran legend. Postreformation 
ecclesiastical folklore in Iceland.—Tommy Danielsson, Social eller existentiell oro? 
Fostbrödradråp i två isländska sagor.—Mathias Strandberg, On the etymology of 
compounded Old Icelandic Óðinn names with the second component -fǫðr.—
Susanne Haugen, Bautasteinn – fallos? Kring en tolkning av ett fornvästnordiskt 
ord.—Lasse Mårtensson och Heimir Pálsson, Anmärkningsvärda suspensioner i DG 
11 4to (Codex Upsaliensis av Snorra Edda) – spåren av en skriven förlaga?—Stefan 
Olsson, Harald hos jätten Dovre. Forntida initiationssymbolik i en medeltida tåt.—
Bo-A. Wendt, Eddan och texttermerna. Kort terminologiskt genmäle till Henrik 
Williams.—Michael Schulte, Literacy in the looking glass. Vedic and skaldic verse and 
the two modes of oral transmission.—Svanhildur Óskarsdóttir, rec. av Skaldic Poetry 
of the Scandinavian Middle Ages, volume VII: Poetry on Christian Subjects 1–2, ed. 
Margaret Clunies Ross.—Else Mundal, rec. av Reflections on Old Norse Myths, red. 
Pernille Hermann, Jens Peter Schjødt och Rasmus Tranum Kristensen.—Pernille 
Hermann, rec. av Learning and Understanding in the Old Norse World. Essays in 
Honour of Margaret Clunies Ross, ed. Judy Quinn, Kate Heslop och Tarrin Wills. 
ÅRGÅNG 60 · 2009: Daniel Sävborg, Scripta Islandica 60.—Svanhildur Óskarsdóttir, 
To the letter. Philology as a core component of Old Norse studies. John McKinnell, 



Ynglingatal. A minimalist interpretation.—Lars Lönnroth, Old Norse text as perfor
mance.—Elena Gurevich, From accusation to narration. The transformation of senna 
in Íslendinga þættir.—Theodore M. Andersson, The formation of the Kings’ sagas.—
Helgi Skúli Kjartansson, Law recital according to Old Icelandic law. Written evidence 
of oral transmission?—Terry Gunnell, Ansgar’s conversion of Iceland.—Helen F. 
Leslie, Border crossings. Landscape and the Other World in the Fornaldarsögur.—
Tsukusu Itó, The Gosforth fishing-stone and Hymiskviða. An example of intercom
municability between the Old English and Old Norse speakers. 
ÅRGÅNG 61 · 2010: Helga Kress, Eine bewusste Antiregel. Die Stimme der Frau 
in Halldór Laxness Gedichten.—Margrét Eggertsdóttir, Hallgrímur Pétursson and 
Tormod Torfæus. Their scholarly friendship.—Jan Ragnar Hagland, Hefi ek mark 
á máli mart. Litt om vokabular for særdrag ved folks språk og uttale i gammal-
islandsk.—Olof Sundqvist, Om hängningen, de nio nätterna och den dyrköpta kun
skapen i Hávamál 138–145. Stefanie Gropper, rec. av Jonatan Pettersson, Fri över
sättning i det medeltida Västnorden.—Jonatan Pettersson, rec. av Alexanders saga, 
Manuscripta Nordica 2, utg. Andrea de Leeuw van Weenen.—Lennart Elmevik, In 
memoriam. Oskar Bandle, Peter Foote, Björn Hagström. 
ÅRGÅNG 62 · 2011: Ingvil Brügger Budal, Who is “I”? Translation of riddarasögur 
as a collective performance.—Finnur Friðriksson, Modern Icelandic: Stable or in a 
state of flux?—Svante Janson, The Icelandic calendar.—Susanne Haugen, anm. av 
Kormaks saga. Historik och översättning av Ingegerd Fries.—Heimir Pálsson, rec. 
av Úlfar Bragason, Ætt og saga: Um frásagnarfræði Sturlungu eða Íslendinga sögu 
hinnar miklu.—Helgi Skúli Kjartansson, rec. av Rikke Malmros, Vikingernes syn på 
militær og samfund: Belyst gennem skjaldenes fyrstedigtning.—Lasse Mårtensson, 
rec. av Vår eldste bok. Skrift, miljø og biletbruk i den norske homilieboka. Biblio
theca Nordica 3, red. Odd Einar Haugen och Åslaug Ommundsen.—Rune Palm, 
rec. av. Poetry from the Kings’ Sagas 2. From c. 1035–1300 (Skaldic Poetry of the 
Scandinavian Middle Ages II), ed. Kari Ellen Gade.—Úlfar Bragason, rec. av Mar
garet Clunies Ross, The Cambridge Introduction to the Old Norse-Icelandic Saga. 
ÅRGÅNG 63 · 2012: Silvia Hufnagel, Icelandic society and subscribers to Rafn’s 
Fornaldar sögur nordrlanda—Guðrún Kvaran, Nucleus latinitatis og biskop Jón 
Árnasons orddannelse—Heimir Pálsson, Om källor och källbehandling i Snorris 
Edda. Tankar kring berättelser om skapelsen—Triin Laidoner, The Flying Noaidi 
of the North: Sámi Tradition Reflected in the Figure Loki Laufeyjarson in Old 
Norse Mythology—Lars Wollin, Kringla heimsins – Jordennes krets – Orbis terrarum. 
The translation of Snorri Sturluson’s work in Caroline Sweden—Þorleifur Hauks­
son, Implicit ideology and the king’s image in Sverris saga—Olof Sundqvist, rec. 
av Annette Lassen, Odin på kristent pergament. En teksthistorisk studie—Kirsten 
Wolf, rec. av Rómverja saga, ed. Þorbjörg Helgadóttir
ÅRGÅNG 64 · 2013: Lennart Elmevik, Sigurd Fries. Minnesord—Daniel Sävborg, 
Rune Palm. Minnesord—Ulla Börestam, Gun Widmark. Minnesord—Agneta Ney, 
Bland ormar och drakar. En jämförande studie av Ramsundsristningen och Gök
stenen—Judy Quinn, Death and the king: Grottasǫngr in its eddic context—Brittany 
Schorn, Divine Semantics. Terminology for the Human and the Divine in Old Norse 



Poetry—Kirsten Wolf, Body Language in Medieval Iceland. A Study of Gesticu
lation in the Sagas and Tales of Icelanders—Terry Gunnell, rec. av Merrill Kaplan, 
Thou Fearful Guest. Addressing the Past in Four Tales in Flateyjarbók—Bernt Ø. 
Thorvaldsen, rec. av Lars Lönnroth, The Academy of Odin. Selected Papers on Old 
Norse Literature—Vésteinn Ólason, rec. av The Poetic Edda. Vol. III. Mythological 
Poems II, ed. Ursula Dronke—Lars Wollin, rec. av Sif Rikhardsdottir, Medieval 
Translations and Cultural Discourse. The Movement of Texts in England, France 
and Scandinavia—Margaret Clunies Ross, rec. av Snorri Sturluson The Uppsala 
Edda DG 11 4to, ed. Heimir Pálsson
ÅRGÅNG 65 · 2014: Þórdís Edda Jóhannesdóttir & Veturliði Óskarsson, The Manu
scripts of Jómsvíkinga Saga: A Survey—Sirpa Aalto, Jómsvíkinga Saga as a Part of 
Old Norse Historiography—Leszek P. Słupecki, Comments on Sirpa Aalto’s Paper—
Alison Finlay, Jómsvíkinga Saga and Genre—Judith Jesch, Jómsvíkinga Sǫgur and Jóms­
víkinga Drápur: Texts, Contexts and Intertexts—Daniel Sävborg, Búi the Dragon: 
Some Intertexts of Jómsvíkinga Saga—Alison Finlay, Comments on Daniel Sävborg’s 
Paper—Jakub Morawiec, Danish Kings and the Foundation of Jómsborg—Władysław 
Duczko, Viking-Age Wolin (Wollin) in the Norse Context of the Southern Coast 
of the Baltic Sea—Michael Lerche Nielsen, Runic Inscriptions Reflecting Linguistic 
Contacts between West-Slav Lands and Southern Scandinavia—Henrik Williams, 
Comments on Michael Lerche Nielsen’s Paper— Jürgen Udolph, On the Etymology 
of Jómsborg—Alexandra Petrulevich, Comments on Jürgen Udolph’s Paper—Marie 
Novotná & Jiří Starý, Rendering Old Norse Nouns and Names in Translation into 
West-Slavic Languages
ÅRGÅNG 66 · 2015: Lise Gjedssø Bertelsen, Sigurd Fafnersbane sagnet som fortalt 
på Ramsundsristningen—Anne-Sofie Gräslund, Kvinnorepresentationen på de sen
vikingatida runstenarna med utgångspunkt i Sigurdsristningarna—Terry Gunnell, 
Pantheon? What Pantheon? Concepts of a Family of Gods in Pre-Christian Scandi
navian Religions—Tommy Kuusela, ”Den som rider på Freyfaxi ska dö”. Freyfaxis 
död och rituell nedstörtning av hästar för stup—Lars Lönnroth, Sigurður Nordals 
brev till Nanna—Jan Alexander van Nahl, The Skilled Narrator. Myth and Scholar
ship in the Prose Edda—William Sayers, Generational Models for the Friendship of 
Egill and Arinbjǫrn (Egils saga Skallagrímssonar)—Olof Sundqvist, The Pre-Chris
tian Cult of Dead Royalty in Old Norse Sources: Medieval Speculations or Ancient 
Traditions?—Lars Lönnroth, rec. av Minni and Muninn: Memory in Medieval Nordic 
Culture, red. Pernille Herrmann, Stephen A. Mitchell & Agnes S. Arnórsdóttir—
Olof Sundqvist, rec. av Mikael Males: Mytologi i skaldedikt, skaldedikt i prosa. En 
synkron analys av mytologiska referenser i medeltida norröna handskrifter—Per-Axel 
Wiktorsson, rec. av The Power of the Book. Medial Approaches to Medieval Nordic 
Legal Manuscripts, red. Lena Rohrbach—Kirsten Wolf, rev. of Lasse Mårtensson. 
Skrivaren och förlagan: Norm och normbrott i Codex Upsaliensis av Snorra Edda 
ÅRGÅNG 67 · 2016: Aðalheiður Guðmundsdóttir, Tales of Generations: A comparison 
between some Icelandic and Geatish narrative motifs—Eldar Heide, The term leizla 
in Old Norse vision literature – contrasting imported and indigenous genres?—
Heimir Pálsson, DG 3 in memoriam—Sveinn Yngvi Egilsson, Jónas Hallgrímssons 



inre och yttre natur—Úlfar Bragason, Jón Halldórsson of Stóruvellir and his reading 
circle: Readings in the farming community in Iceland around 1870—Judy Quinn, 
rev. of Eddukvæði, red. Jónas Kristjánsson & Vésteinn Ólason—Daniel Sävborg, 
rec. av Riddarasǫgur: The Translation of European Court Culture in Medieval 
Scandinavia, utg. Karl G. Johansson och Else Mundal—Heimir Pálsson, rec. av Þór
unn Sigurðardóttir. Heiður og huggun: Erfiljóð, harmljóð og huggunarkvæði á 17. 
öld—Veturliði Óskarsson, anm. av Jón Ólafsson úr Grunnavík: Ævisögur ypparlegra 
merkismanna, utg. Guðrún Ása Grímsdóttir
ÅRGÅNG 68 · 2017: Lars Erik Edlund, Ingegerd Fries (1921–2016): Minnesord—
Aðalheiður Guðmundsdóttir, Some Heroic Motifs in Icelandic Art—Daniel Sävborg, 
Blot-Sven: En källundersökning—Declan Taggart, All the Mountains Shake: Seis
mic and Volcanic Imagery in the Old Norse Literature of Þórr—Elín Bára Magnús­
dóttir, Forfatterintrusjon i Grettis saga og paralleller i Sturlas verker—Haukur 
Þorgeirsson & Teresa Dröfn Njarðvík, The Last Eddas on Vellum—Heimir Pálsson, 
Reflections on the Creation of Snorri Sturluson’s Prose Edda—Magnus Källström, 
Monumenta lapidum aliquot runicorum: Om runstensbilagan i Verelius’ Gothrici & 
Rolfi Westrogothiae Regum Historia (1664)—Matteo Tarsi, Creating a Norm for the 
Vernacular: Some Critical Notes on Icelandic and Italian in the Middle Ages—
Olof Sundqvist, Blod och blót: Blodets betydelse och funktion vid fornskandinaviska 
offerriter—Sveinn Yngvi Egilsson, Kan man skriva pastoral poesi så nära Nordpolen? 
Arkadiska skildringar i isländska dikter från artonhundratalet—Tommy Kuusela, ”Þá 
mælti Míms hǫfuð”: Jätten Mimer som kunskapsförmedlare i fornnordisk tradi
tion—Lars Lönnroth, rec. av A Handbook to Eddic Poetry: Myths and Legends of 
Early Scandinavia, red. Carolyne Larrington, Judy Quinn & Brittany Schorn—
Lars-Erik Edlund, rec. av Islänningasagorna. Samtliga släktsagor och fyrtionio tåtar. 
Red. Kristinn Jóhannesson, Gunnar D. Hansson & Karl G. Johansson—Aðalheiður 
Guðmundsdóttir, rev. of Agneta Ney. Bland ormar och drakar: Hjältemyt och manligt 
ideal i berättartraditioner om Sigurd Fafnesbane
ÅRGÅNG 69 · 2018: Klas af Edholm, Att rista blodörn: Blodörnsriten sedd som 
offer och ritualiserad våldspraktik i samband med maktskiften i fornnordisk tradi
tion—Jan Ragnar Hagland, Litt om kvinnekroppen i norrøn leksikografisk saman
heng—Luke John Murphy, Paganism at Home: Pre-Christian Private Praxis and 
Household Religion in the Iron-Age North—Ludger Zeevaert, Eine deutsche 
Zusammenfassung von Njáls saga im Manuskript Rostock Mss. philol. 78/2—
Heimir Pálsson, Nordens latin—Sigurður Gylfi Magnússon, What Takes Place, When 
Nothing Happens? The importance of late modern manuscript culture—Pernille 
Hermann, rec. av Jón Karl Helgason. Echoes of Valhalla. The Afterlife of the Eddas 
and Sagas—Mikael Males, rec. av Skaldic Poetry of the Scandinavian Middle Ages, 3: 
Poetry from Treatises on Poetics, utg. Kari Ellen Gade med Edith Marold—Alexandra 
Petrulevich, rec. av Studies in the transmission and reception of Old Norse literature. 
The Hyperborean muse in European culture, red. Judy Quinn & Adele Cipolla—Olof 
Sundqvist, rec. av Declan Taggart. How Thor Lost his Thunder. The Changing Faces 
of an Old Norse God—Vésteinn Ólason, rec. av Poetry in fornaldarsögur. Part 1 and 2, 
utg. Margaret Clunies Ross



ÅRGÅNG 70 · 2019: Ada Kan, Lars Lönnroth och Agneta Ney, Elena Gurevich 
(1957–2018). Minnesord—Anders Hultgård, Om Vafþrúðnismál—Andras Morten­
sen, Færeyinga saga som historisk kilde: En vurdering af sagaens ophavssituation 
og politiske miljø—Guðmundur Ólafsson og Lise Gjedssø Bertelsen, Det henrettede 
par i dobbeltgravhøjene i Kópavogur syd for Reykjavík i Ísland—Hubert Seelow, Sjö 
plánetur í ljóðmælum: Ein isländisches Gedicht über die Planetenkinder. Mit einem 
Exkurs: Kritische Anmerkungen zur Laienastrologie und Laienphilologie—Matteo 
Tarsi, Instances of loanword/native word textual variation in the manuscript trans
mission of Egils saga Skallagrímssonar and Gísla saga Súrssonar—Marianne Kalinke, 
rev. of Natalie M. Van Deusen. The Saga of the Sister Saints. The Legend of Martha 
and Mary Magdalen in Old Norse-Icelandic Translation—Olof Sundqvist, rec. av 
Anders Hultgård. Midgård brinner. Ragnarök i religionshistorisk belysning
ÅRGÅNG 71 · 2020: Henrik Williams, Jan Axelson in memoriam—Brynja Þor­
geirsdóttir, The Language of Feeling in Njáls saga and Egils saga: Construction of 
an Emotional Lexis—Katarzyna Anna Kapitan, Medieval Poetry in Post-medieval 
Manuscripts: New Perspectives on the Transmission History of Griplur—Lise Gjedssø 
Bertelsen, Om Taustaven fra Þingvellir, Island: Skálholtbispen Ísleifur Gissurarsons 
hyrdestav?—Már Jónsson, An Icelandic Noctuary of 1794—Ebbe Nyborg and Jette 
Arneborg, Christian Medieval Art in Norse Greenland: Crosses and Crucifixes and 
their European Antecedents—Olof Sundqvist, Rec. av Triin Laidoner. Ancestor Wor­
ship and the Elite in Late Iron Age Scandinavia. A Grave Matter
ÅRGÅNG 72 · 2021: Felix Lummer, Of Magical Beings and Where to Find Them: 
On the Concept of álfar in the translated riddarasǫgur—Frog, Preserving Blunders 
in Eddic Poems: Formula Variation in Numbered Inventories of Vafþrúðnismál and 
Grímnismál—Lasse Mårtensson, The Change menninir > mennurnir, mennirnir 
in Icelandic—Martin Ringmar, Läsning för folket? Gunnlaugs saga ormstungu i 
skandinaviska nyöversättningar: Hur? För vem? Varför?—Mikael Males, Kan forn
isländskans rúnar betyda ’bokstäver’?—Lasse Mårtensson, Rec. av Karl G. Johansson 
och Elise Kleivane (red.). Speculum septentrionale. Konungs skuggsjá and the European 
Encyclopedia of the Middle Ages
ÅRGÅNG 73 · 2022: Simon Nygaard, Exploring Religious Ritual Frameworks in 
the Oral Performance of the Old Norse, Eddic-Style Praise Poems Hákonarmál, 
Eiríksmál, and Hrafnsmál—Veturliði Óskarsson, Vǫlundarhús—Matteo Tarsi, OIcel. 
kærr ‘dear, beloved’ and the “Picardian hypothesis—Lise Gjedssø Bertelsen, Guð­
mundur Ólafsson & Mjöll Snæsdóttir, En unik museumsmand: Þórður Tómasson 
(1921–2022) – Skógar Museets grundlægger og livslange legendariske kurator—
Anders Winroth, Rec. av Anna Catharina Horn och Karen Arup Seip (red.). Lov og 
lovgivning i middelalderen. Nye studier av Magnus Lagabøtes landslov—Karen Bek-
Pedersen, Rec. av Eric Shane Bryan. Icelandic Folklore and the Cultural Memory 
of Religious Change—Daniel Sävborg, Rec. av Andreas Schmidt & Daniela Hahn. 
Unwanted. Neglected Approaches, Characters, and Texts in Old Norse-Icelandic Saga 
Studies—Torfi H. Tulinius, Rev. of François-Xavier Dillmann (ed.). Histoire des rois 
de Norvège, par Snorri Sturluson. Deuxième partie
ÅRGÅNG 74 · 2023: Magnus Källström. Från sorgerader till förolämpning: Några 



gotländska runinskrifter i fornvästnordisk belysning—Már Jónsson. Drapsmannen 
Þormóður Torfason—Heimir Pálsson. Regius translator: Den förste isländske 
studenten i Uppsala—Mikael Males. Approaches to Dating the Poetry in the Sagas 
of Icelanders—Agneta Ney. Rec. av Úlfar Bragason. Reykjaholt Revisited. Representing 
Snorri in Sturla Þórðarson’s Íslendinga saga—Úlfar Bragason, Rec. av Helen Fulton 
och Sif Ríkharðsdóttir (red.). Charlemagne in the Norse and Celtic Worlds—Ásdís 
Egilsdóttir, Rec. av Agneta Ney. Vänskap mellan kvinnor på vikingatiden. Om urval 
och historieskrivning i de isländska sagorna—Johan Bollaert, Brynja Þorgeirsdóttir, Felix 
Lummer, Jules Piet, Andreas Schmidt, David Šimeček & Romina Werth. Krönika över 
nyutkomna doktorsavhandlingar
ÅRGÅNG 75 · 2024: Eric Lander. Verbal Hyperbaton in the Viking Age Runic 
Inscriptions—Alexandru Lefter. Uno von Troils Bref rörande en resa til Island som 
kunskapsförmedling—Tom Lorenz. Latin in situ Fragments Connected to Iceland: 
A Survey—Katelin Marit Parsons. Writing on Skin and Bone: The Material 
Culture of Beginner Literacy in Premodern Iceland—Lea D. Pokorny. Correcting 
Icelandic Manuscripts in the Second Half of the Fourteenth Century: Techniques 
and Context—Jonas Wellendorf. The Beating Royal Heart and the Unruly Limbs: 
Bodily Imagery in Rauðúlfs þáttr and the Speech against the Bishops—Tiffany Nicole 
White. Defining the Human: Skin, Shapeshifting, and Sin—Haraldur Hreinsson. 
Rec. av Ryder Patzuk-Russell. The Development of Education in Medieval Iceland—
Johnny F. Lindholm. Rec. av Marianne Kalinke & Kirsten Wolf (trans. & ed.). Pious 
Fictions and Pseudo-Saints in the Late Middle Ages. Selected Legends from an Icelandic 
Legendary—Olof Sundqvist. Rec. av Stephen A. Mitchell. Old Norse Folklore: Tradi­
tion, Innovation, and Performance in Medieval Scandinavia—Malo Adeux & Adèle 
Kreager. Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar
ÅRGÅNG 76 · 2025: Aðalheiður Guðmundsdóttir. On places and positions of stars—
Bianca Patria. Egill, Snorri and the Story of a Hiatus—Jógvan í Lon Jacobsen. 
Skriða og skryðja og nogle andre jordskredsverber i færøsk—Lars Lönnroth. Kung 
Sverre och norrön sagaskrivning—Martin Ringmar. Islänningen som mötte Hitler 
och DDR-vännen: Om den livslånga vänskapen mellan Gunnar Gunnarsson och 
Stellan Arvidson – i skuggan av Tyskland—Veturliði Óskarsson. Det isländska Nya 
testamentet 1540 och dess plats i den isländska språkhistorien—Eldar Heide. Kvar 
går norrønfilologien? Tankar om metode og retning etter lesing av Mikael Males. 
Den äldsta fornnordiska litteraturen. Nya vetenskapliga rön.—Hubert Seelow. Rec. 
av Ellen E. Peters. Medium Sagazeit. Eine literatursoziologische Annäherung an das 
‚postklassische‘ Erzählen der Íslendingasaga im Spätmittelalter—Simonetta Battista, 
Rec. av Matteo Tarsi. Loanwords and Native Words in Old and Middle Icelandic. A 
Study in the History and Dynamics of the Icelandic Medieval Lexicon, from the Twelfth 
Century to 1550—Úlfar Bragason. Rec. av Pernille Hermann. Mnemonic Echoing in 



Old Norse Sagas and Eddas—Katrín Lísa van der Linde Mikaelsdóttir, Laura Zieseler 
& Luca Riccardelli. Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar


	Innehåll
	Aðalheiður Guðmundsdóttir, On places and positions of stars 
	Bianca Patria, Egill, Snorri and the Story of a Hiatus 
	Jógvan í Lon Jacobsen, Skriða og skryðja og nogle andre jord­skreds­verber i færøsk 
	Lars Lönnroth, Kung Sverre och norrön sagaskrivning 
	Martin Ringmar, Islänningen som mötte Hitler och DDR-vännen: Om den livslånga vänskapen mellan Gunnar Gunnarsson och Stellan Arvidson – i skuggan av Tyskland 
	Veturliði Óskarsson, Det isländska Nya testamentet 1540 och dess plats i den isländska språkhistorien 
	Recensionsartikel
	Eldar Heide, Kvar går norrønfilologien? Tankar om metode og ret­ning etter lesing av Mikael Males. Den äldsta forn­nordiska litte­ra­turen. Nya vetenskapliga rön. 

	Recensioner 
	Hubert Seelow, Rec. av Ellen E. Peters. Medium Sagazeit. Eine literatur­soziologische Annäherung an das ‚postklassische‘ Erzählen der Íslendinga­saga im Spätmittelalter 
	Simonetta Battista, Rec. av Matteo Tarsi. Loanwords and Native Words in Old and Middle Icelandic. A Study in the History and Dynamics of the Icelandic Medieval Lexicon, from the Twelfth Century to 1550 
	Úlfar Bragason, Rec. av Pernille Hermann. Mnemonic Echoing in Old Norse Sagas and Eddas 

	Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar 
	Katrín Lísa van der Linde Mikaelsdóttir
	Laura Zieseler
	Luca Riccardelli

	Isländska sällskapet 
	Lasse Mårtensson & Marco Bianchi, Berättelse om verksamheten under 2024 

	Författare i denna årgång 

