
		
			[image: Cover of Scripta Islandica 76/2025 by Lasse Mårtensson;Veturliði Óskarsson;Matteo Tarsi]
		
	
		

		
			Scripta Islandica

		

		
			Isländska sällskapets

			årsbok 76/2025

		

		
			
			

		

		
			Redigerad av 

			Lasse Mårtensson, Veturliði Óskarsson

			& Matteo Tarsi

		

		
			under medverkan av

			Aðalheiður Guðmundsdóttir (Reykjavík) 

			Alison Finlay (London) 

			Guðrún Nordal (Reykjavík)

			Haraldur Bernharðsson (Reykjavík)

			Heimir Pálsson (Uppsala)

			Pernille Hermann (Århus)

			Else Mundal (Bergen)

			Daniel Sävborg (Tartu)

			Henrik Williams (Uppsala)

		

		
			Uppsala, Sweden

		

		

		
			Utgiven med stöd från Vetenskapsrådet

		

		
			© 2025 respektive författare (CC BY)

			http://urn.kb.se/resolve?urn=urn:nbn:se:uu:diva-573881

			Sättning: Marco Bianchi

			Typsnitt: Junicode

			Utgivare: Isländska sällskapet & Institutionen för nordiska språk vid Uppsala universitet

			ISSN 0582-3234 (tryckt)

			ISSN 2001-9416 (digitalt)

			ISBN 978-91-990313-3-0 (tryckt)

		

		

		
			Innehåll

		

		
			Aðalheiður Guðmundsdóttir, On places and positions of stars 		5

			Bianca Patria, Egill, Snorri and the Story of a Hiatus 		23

			Jógvan í Lon Jacobsen, Skriða og skryðja og nogle andre jord­skreds­verber i færøsk 		59

			Lars Lönnroth, Kung Sverre och norrön sagaskrivning 		73

			Martin Ringmar, Islänningen som mötte Hitler och DDR-vännen: Om den livslånga vänskapen mellan Gunnar Gunnarsson och Stellan Arvidson – i skuggan av Tyskland 		89

			Veturliði Óskarsson, Det isländska Nya testamentet 1540 och dess plats i den isländska språkhistorien 		107

			Recensionsartikel

			Eldar Heide, Kvar går norrønfilologien? Tankar om metode og ret­ning etter lesing av Mikael Males. Den äldsta forn­nordiska litte­ra­turen. Nya vetenskapliga rön. 		137

			Recensioner 

			Hubert Seelow, Rec. av Ellen E. Peters. Medium Sagazeit. Eine literatur­soziologische Annäherung an das ‚postklassische‘ Erzählen der Íslendinga­saga im Spätmittelalter 		171

			Simonetta Battista, Rec. av Matteo Tarsi. Loanwords and Native Words in Old and Middle Icelandic. A Study in the History and Dynamics of the Icelandic Medieval Lexicon, from the Twelfth Century to 1550 		176

			Úlfar Bragason, Rec. av Pernille Hermann. Mnemonic Echoing in Old Norse Sagas and Eddas 		181

			Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar 

			Katrín Lísa van der Linde Mikaelsdóttir		185

			Laura Zieseler		189

			Luca Riccardelli		192

			

			Isländska sällskapet 

			Lasse Mårtensson & Marco Bianchi, Berättelse om verksamheten under 2024 		197

			Författare i denna årgång 		199

		

		
			Innehåll 

		

	
		

		
			Aðalheiður Guðmundsdóttir, On places and positions of stars 

		

		
			Guðmundsdóttir, Aðalheiður. 2025. On places and positions of stars. 
Scripta Islandica 76: 5–21. https://doi.org/10.63092/scis.76.60285

			ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

			© Aðalheiður Guðmundsdóttir (CC BY)

		

		
			On places and positions of stars 

			Aðalheiður Guðmundsdóttir

			In this article, I will demonstrate how readings from a few medieval manu­scripts can be used to correct what will be identified as an error in printed editions of Örvar-Odds saga and Þorsteins saga Víkingssonar. Both sagas in­clude similar accounts of people who are said to be skilled in sorcery and were thought to be able to fasten or glue together (connect) “stodˮ and stars (stjörnur). According to a commentary from 1680, the phrase is explained as an act of connecting a herd of horses (ON stóð) and stars. Ever since, the pub­lish­ers of both sagas have printed the word “stodˮ as stóð or, occasionally, stoð, however, with the same meaning. The act in question has not been ex­plained any further, i.e. what is involved in connecting or fixing herds of horses and stars together. 

			The primary focus of this study will be an examination of the various forms of the word “stodˮ in selected manuscripts of both sagas. By comparing these forms, I will consider the meaning of the phrase in question and sug­gest a more probable translation. Before turning to the manuscripts them­selves, however, I will explain how these readings are spelled in text editions and how this can change the semantic context of a text, and even our ideas about some obscure customs of past ages. Thus, I will use the read­ings to demonstrate that a misinterpretation of a single word can lead to mis­conceptions and even cause people to look up into the sky and read some­thing out of the stars that isn’t really there.1 

			As a matter of course, numerous scholars – both editors and translators – have previously engaged with the two sagas, drawing either directly from the manu­scripts or from already edited versions of the texts. In the course of their work, they undoubtedly considered the meanings of individual words. In a few instances, there appears to have been some complications with the phrase stóð ok stjörnur. However, none of these scholars have, to date, ex­plic­itly ques­tioned the correctness of this reading or proposed an alter­native variant.

			Although it may be worthwhile to further explore the hypothetical act of fixing together herds of horses and stars – particularly in terms of the popular beliefs such an act might reflect – this line of inquiry will not be pursued in the present article. Consequently, the discussion will only briefly engage with cosmological interpretations or notions of magical belief. Rather, the article aims to address the alleged misinterpretation by publishers, which has led to the reading stóð ok stjörnur, a rendering I consider to be incorrect and, therefore, irrelevant.

			Readings from two sagas

			Two legendary sagas, or fornaldarsögur, Þorsteins saga Víkingssonar and Ör­var-Odds saga, written in the late 13th century, include a similar account of people who are said to be fjölkunnig, or skilled in sorcery. These people were thought to be able to fasten or glue together stóð and stars, literally, a herd of horses and stars. In a passage from chapter 3 of Þorsteins saga Víkings­sonar, edited by Carl Christian Rafn (d. 1864), based on AM 152 fol., it says:

			Þann mann er at nefna til sögunnar, er Kolr hét, mart gott er af honum at segja, þat fyrst, at hann var stórr sem jötun, ljótr sem fjandinn, ok svâ fjölkunnigr, at hann fór í jörðu ok á, ok límdi saman stóð ok stjörnur; (Fornaldar sögur Nordr­landa 1829–1830, II: 389–390) 

			Þorsteins saga Víkingssonar has been translated into various different languages, and two different English translators present the text as following:

			The Saga must also mention a man by name Kol, of whom a great many good things are told: first, that he was large as a giant, ugly-looking as the devil, and so well skilled in the black art that he could pass through the earth as well as walk upon it, could glue together steeds and stars … (Viking Tales of the North 1877: 7)

			A man should also be named in this story; he was named Kol. There are many notable things to say about him. First of all, he was as big as a giant, as ugly as the devil, and such a sorcerer that he could travel into the earth as well as on it. He could hitch a star to a stud-horse. He was such a great shape-shifter that he could take on the appearance of any living creature. He could travel equally well with the winds or through the sea. (The Sagas of Fridthjof the Bold 2009: 6)2

			Örvar-Odds saga is essentially preserved in two versions, a shorter and a longer version. The shorter version was edited by Richard Boer (d. 1929), first in 1888 and then again in 1892. In his two editions, he used two main manuscripts, Holm perg 7 4to (the S-version) and AM 344 a 4to (the M-version).3 In chapter 40, it says:

			S-version: … konungr heitir Álfr, er ræðr fyrir landi því er Bjálkaland heitir; því er hann kallaðr Álfr bjálki. Hann á konu þá, ef konu skal kalla, er Gyða heitir, son þeira heitir Víðgrípr, þau eru fjǫlkunnig, svá at þau líma saman stóð ok stjǫrnur. (Ǫrvar-Odds saga 1888: 171; Ǫrvar-Odds saga 1892: 87) 

			The S-version has not been translated into English, but only summarised, including the given phrase: “they are so skilled in magic arts, that they can stick together a stud of horses and the stars” (Clunies Ross 2017: 874).

			M-version: … konungr sá, er Álfr heitir ok er kallaðr bjálki. Hann er kvángaðr maðr, ok heitir kona hans Gyðja; hann er meiri blótmaðr, ok þau bæði, en aðrir menn, þau eiga son þann, er heitir Víðgrípr. En þau ǫll eru svá fjǫlkunnigir menn, at þau festa saman stóð ok stjǫrnur. (Ǫrvar-Odds saga 1888: 170)4 

			In chapter 28 of the longer version, edited by Carl Christian Rafn,5 the clause is quite similar, now based on AM 343 a 4to:

			A-version: … sá konúngr, er Álfr heitir, ok kallaðr Bjálki; hann er kvongaðr; kona hans heitir Gyðja; hún er mikill blótmaður, ok bæði þau; þau eiga son saman, ok heitir Víðgrípr; svá eru þau fjölkunnug, at þau festa saman stóð ok stjörnur. (Fornaldar sögur Nordrlanda 1829–1830, II: 282) 

			As with Þorsteins saga Víkingssonar, the A-version of Örvar-Odds saga has been translated into different languages,6 here is an example of an English trans­lation:

			

			A king named Alf, known as Alf Plank, rules over that land. He is married, and his wife is named Gydja. She is a great sacrificer; both of them are. They have a son named Vidgrip. Theyʼre such powerful sorcerors [sic!] that they could hitch a stud-horse to a star. (The Hrafnista Sagas 2012: 126)

			Guðni Jónsson (d. 1974), who based his edition of the longer version on more recent manuscripts, printed the given phrase from chapter 28 in exactly the same way, as ʻstóð ok stjörnurʼ (Fornaldar sögur Norðurlanda 1950, II: 322). In their English translation built on Guðni Jónsson’s text, Hermann Páls­son (d. 2002) and Paul Edwards (d. 1992) translated the phrase as “hitch a stallion to a star”, i.e. to fasten a horse to a star rather than e.g. a fence (Seven Viking Romances 1985: 109). This translation is similar to later translations of both Þorsteins saga Víkingssonar and Örvar-Odds saga, refer­red to above, where the sorcerers are said to be able to either “hitch a star to a stud-horse” or “hitch a stud-horse to a star”.

			We notice that in both sagas, the four sorcerers, Kolr kroppinbakr, Álfr bjálki, Gyða/Gyðja and Víðgripr, were thought to be able to connect or glue together stars and stóð, as listed in the Dictionary of Old Norse Prose (ONP): “líma/festa saman stóð ok stjǫrnurˮ.7 The word stóð is already printed as such in most earlier editions, but in some of them the word is printed as stoð, however, with the same meaning. In the edition of Þorsteins saga Víkings­sonar by Jacob Reenhielm (d. 1691) from 1680, it says ʻstod og stiornerʼ, and according to a commentary in Latin, the phrase is explained as an act of fixing together or gathering a herd of horses and stars, cf. “… congregasse equas et cæli stellas”. The full commentary goes like this:

			Qvod autem dicit auctor, ipsum congregasse equas et cæli stellas, adagium est historicisque minus requens, eleganter tamen hoc ipso exprimitur, colum præsti­gia­torem summum, se exhibuisse inter stellas etiam equ insiædentem …8

			(What the author says about him gathering horses and the stars of the sky is a pro­verb with little relevance to history. However, it elegantly expresses the idea that the supreme magician presented himself among the stars, even as riding a horse.)

			The idea presented here seems to be based on ideas about shamanic practices, where shamans were believed to interact with spirits and animal helpers.9 Although there is no reference to any specific source to support this, it may be that the note came from either Reenhielmʼs colleague Olof Rudbeck (d. 1702), or Jón Jónsson (aka. Jonas Rugman, d. 1679), who assisted him with the edition, where he is specifically identified as a learned informant. The Swed­ish editors generally relied heavily on Jón when it came to explaining elusive phrases in their editions of Old Norse texts. Although Jón had passed away by the time Þorsteins saga Víkingssonar was published in 1680, it was presumably ready for printing while he was still alive (Heimir Pálsson 2017: 73, 172). As will be shown later, Jón is a far more likely contributor here than Rudbeck, but of course, the explanation may have been made by Reen­hielm alone. The commentary shows that even if the editor printed the word as stoð, his note is indeed on the word stóð (a herd). Whether based on Reen­hielmʼs commentary or not, the editors of Þorsteins saga Víkingssonar have ever since printed the word as stóð. 

			For Örvar-Odds saga, some early editors also printed the given word as stoð. Rasmus Rask (d. 1832), who published the saga in his Specimina Lite­ra­turæ Islandicæ in 1819, based on Holm perg 7 4to (the S-version), printed ʻstod ok stiörnurʼ.10 Raskʼs text was reprinted by Rafn in his edition of Fornaldar sögur Nordrlanda, at the end of volume two, as a secondary text of Örvar-Odds saga, also with the phrase ʻstoð ok stjörnurʼ.11 Johan Gustaf Lilje­gren (d. 1837), who translated the saga from Raskʼs edition into Swed­ish in 1819, decided not to translate the given phrase in a specific way, but stated in a more general way that Álfr, Gyða and their son Víðgripr were so skilled in sorcery, ʻatt de dermed uträtta till och med de orimligasteʼ (i.e. that they were capable of doing the most improbable things) (Skandi­naviska forn­ålderns Hjeltesagor 1819, II: 165). Thus, the few editors who have printed the word as stoð, have either explained it as meaning stóð, or not commented specifically on its meaning at all. In his edition of the shorter version of Örvar-Odds saga from 1892, Richard Boer who printed the given phrase as ʻstóð ok stjǫrnurʼ offers a brief comment on the phrase. He says: “líma saman stóð (eine anzahl pferde) ok stjǫrnur, unglaubliche zauber­künste aus­führenˮ (Ǫrvar-Odds saga 1892: 87). The act described here has not been further ex­plained, i.e., what it means to connect or fix together a herd of horses and stars. 

			Considering the exaggerated descriptions of Kolr kroppinbakr, Álfr bjál­ki, Gyða/Gyðja and Víðgripr and their abilities, it may be that people did not think it was surprising at all when it came to sorcerers that they were con­sidered capable of con­nect­ing a herd of horses and stars, what­ever that might have entailed.12 Perhaps, however, we can assume that people might have under­stood the act in different ways, and it is not certain that every­one en­visioned a pack of horses but could have imagined a group or cluster of some­thing else. The result would then be that people skilled in magic or sorcery could connect the most disparate things or carry out some­thing impos­sible, as suggested by Liljegrenʼs translation in 1819 and by how dic­tio­naries usually explain the given expression. In his Icelandic-Danish dic­tio­nary, Sigfús Blöndal (d. 1950) claimed that the phrase was used to refer to things being turned upside down, to: “vende op og ned paa alt (ved over­naturlige Kunster)ˮ (Sigfús Blöndal 1920–1924: 804).13 

			As these examples demonstrate, some scholars have chosen to broaden the inter­pretation of stóð ok stjörnur, suggesting that it alludes more generally to the capacity of individuals skilled in sorcery to accomplish the impossible. Never­theless, none have critically questioned the phrase itself, nor suggested a different meaning for stóð/stoð. In light of this, it is now appropriate to con­sider possible alternative readings of the phrase stóð ok stjörnur.

			On places and positions

			Ásgeir Blöndal Magnússon (d. 1987), the author of Íslensk orðsifjabók (the Ice­landic Etymological Dictionary), was apparently not convinced by the traditional explanation of the phrase and stated that it was not entirely clear what the word stóð meant in this context. He attempted to link the word to the Urban East Norwegian word sto, meaning an area of land, though he believed that the word was undoubtedly of the same origin as a herd of horses or a cluster. This suggestion by Ásgeir Blöndal does not change the fact that it is difficult to see why people skilled in sorcery would connect an area of land with the stars. His conjectures are nonetheless interesting because they show that one of the leading Icelandic etymologists was not convinced that the phrase referred to herds of horses at all (Ásgeir Blöndal Magnús­son 1989: 964). Additionally, in Íslensk orðabók (the Icelandic Dictionary, 3rd ed.), it is suggested that the word stóð can mean stæði (a spot) in poetic language. It says: “… það sem e-ð, sem vex, stendur á, stæði ▹ kampa stóð sá hluti andlitsins sem vaxinn er skeggi” (that which something that grows stands on, a spot ▹ kampa stóð the part of the face that is covered in beard) (Íslensk orðabók 2003: 1486). Even if we are not dealing with poetic lan­guage in this case, but rather a prose narrative, we could try to interpret the meaning of stoð/stóð as connecting a spot or a place and stars, or even a location and stars. As many know, astrology largely revolves around con­nect­ing places and stars, i.e., interpreting the position of the stars in the sky.

			In this context, it may be worth consulting other genres of Old Norse lit­er­ature, such as mythological texts and Old Icelandic calendars, as these sources may offer alternative conceptual frameworks or provide illus­trative examples in which spatial or positional references are significant within an astro­nomical con­text. Let us, therefore, consider the meaning of the word stóð as stæði, or a place/station (ON staðr, pl. staðir). In Norse mythol­ogy, there is a connection between the words staðir and stjörnur, and it can even be said that the two terms are presented in a formulaic way, as seen in Völuspá, st. no. 5: 

			… sól þat né vissi

			hvar hon sali átti,

			stjǫrnur þat né vissu

			hvar þær staði áttu, 

			máni þat né vissi

			hvat hann megnis átti. (Eddukvæði 2014, I: 292)

			(Sun did not know where she had her hall,

			the stars did not know where they had their stations,

			the moon did not know what might he had.14) 

			As Gísli Sigurðsson points out, Snorri Sturluson (d. 1241) uses two key terms for the location of celestial lights in his Gylfaginning: the sun has salir (halls), and the stars have staðir (places) (Gísli Sigurðsson 2014: 192–193 (on staðir); Gísli Sigurðsson 2019: 557–558; Gísli Sigurðsson 2022: 239).15 Accord­ing to this, it is clear that if one interprets the word stóð as stæði (a spot or a place), it refers precisely to the same old idea that the stars had places, and one of the things that sorcerers could do was to connect the stars and their places; that is, to read the celestial bodies. 

			Although other medieval sources attest to the presence and practice of astronomy in Iceland, including information about staðir being the location of stars, they provide no further information regarding the association between celestial bodies and herds of horses.16 In particular, the medieval calendars attest to a range of astronomical knowledge, including associations between celestial bodies and specific locations (staðir). Although the calendars also indicate that the horse Pegasus was believed to be part of a constellation, they do not directly illuminate the specific phrase, stóð ok stjörnur, under investigation (Alfræði íslenzk 1914–1916: 252, 256–58). 

			The medieval Icelandic saga literature reveals several instances in which celestial phenomena – particularly stars and comets – were interpreted by Norse observers as omens of death or impending warfare. One such example appears in Hákonar saga Hákonarsonar by Sturla Þórðarson (d. 1284), which states:

			Þat var níu nóttum eftir jól er konungr gekk um kveldit út, ok var heiðviðri á. Hann sá undarliga stjörnu, miklu meiri en aðrar ok ógurligri ok af sem skaft væri. Konungr lét kalla til sín meistara Vilhjálm, ok er hann kom ok sá stjörnuna mælti hann: „Guð gæti vár. Þetta er mikil sýn. Þessi stjarna heitir kómeta, ok sýnisk hon fyrir fráfalli ágætra höfðingja ella fyrir stórum bardögum.“ Þessi stjarna var sén á mörgum löndum um vetrinn. (Hákonar saga Hákonarsonar 2013, II: 66)

			(It was nine nights after Christmas when the king went out in the evening, and the weather was clear. He saw a strange star, much larger and more frightful than other stars, and it had a tail like a shaft. The king had Master William summoned, and when he came and saw the star, he said: “God protect us. This is a great vision. This star is called a comet, and it appears as a portent of the death of distinguished chieftains or of great battles.” This star was seen in many countries during the winter.) (My own translation)

			Star lore was for a long time prevalent among the Nordic peoples. In his Historia de Gentibus Septentrionalibus from 1555, the Swedish Archbishop Olaus Magnus (d. 1557) claimed that the Nordic peoples were skilled in the art of reading celestial bodies, and that they were able to foretell the future by studying the stars. Such people were both from the ranks of the learned and the common, and those who belonged to the folk tradition passed their knowl­edge on from their forefathers to their offspring (Olaus Magnus 1996, I: 73–74). Although Olaus Magnusʼ writings on magical arts are general, and possibly under the influence of earlier scholars, and do not refer to Ice­landic sources in particular, they bear witness to general beliefs by Nordic people in the 16th century.17 However, a folk tradition would not have been homogenous, but diverse in nature, as Gísli Sigurðsson suggests:

			We have no way of determining what is “right” or “wrong” in this wealth of stories. People are not wrong about their own tradition but they never practice it exactly the same way as some other person, contemporary or from another period – even though they can continue to associate it with the same locations (staðir, salir, stars and planets) in the sky for a very long time, thus ensuring some stability as the myths are in a sense “written” in the sky. (Gísli Sigurðsson 2022: 242–243) 

			In the 16th and 17th century, Icelanders were well familiar with people who were able to read into the position of stars, and according to sources from this time, such a specialist would have been called stjörnumeistari or stjörnuríms­meistari.18 But rather than delving further into traditional knowledge about read­ing the celestial bodies, it is now apt to explore the relation­ship between stars and their specific locations. Most importantly: How widespread were the old ideas that the stars belonged to places, or staðir?

			Reenhielmʼs explanation from 1680 suggests that the ancient cosmology of Völuspá and Gylfaginning, and thus the connection of stars and places, was not commonly understood in the 17th century, even if Snorra-Edda, where stanza 5 from Völuspá is cited, had been edited and printed in Copenhagen as early as 1665 (Resen 1665a: printed under “VI. dæmesaga”). The same goes for Völuspá as such, that had been printed separately in the same year by the same editor, Peder Hansen Resen (d. 1668), and therefore available to Scandinavian scholars.19 Neither do 18th-century translations of Völuspá into different languages seem to have influenced the understanding of the given phrase.20 Still, one might wonder how the future editors of the two sagas would have treated the texts had Reenhielmʼs explanation not been available. Would they indeed have printed stóð instead of stoð or even stöð? 

			Some manuscript readings

			Þorsteins saga Víkingssonar and Örvar-Odds saga are preserved in numerous manu­scripts that will not all be treated here, even if reading them all would cer­tainly cast a light on the reception, and thus the development, of the given phrase. By examining the oldest manuscripts or particularly the ones that have been used by the editors, it is clear that they all share the reading stod/stoð:21

			Þorsteins saga Víkingssonar, chapter 3: AM 152 fol.: ʻſtod  ſtiornurʼ (17ra, 7–8); AM 556 b 4to: ʻſtod  ſtiỏꝛnurʼ (36v, 2);22 AM 579 4to: ʻſtod  ſtíornurʼ (8r, 33). 

			Örvar-Odds saga, shorter version, chapter 40: Holm perg 7 4to: ʻſtoð ok ſtiỏꝛnurʼ (55v, 12);23 AM 344 a 4to: ʻſtod  ſtioꝛnurʼ (22r, 33). 

			Örvar-Odds saga, longer version, chapter 28: AM 343 a 4to: ʻſtod  ſtíoꝛnuꝛʼ (78r, 5–6); AM 471 4to: ʻſtod  ſtíóꝛnurʼ (89v, 27–28); AM 173 fol.: ʻſtoð oc ſtiornrʼ (54v, 30).

			The eight manuscripts presented here are thought to be written from the first quarter of the 14th century until c. 1700. In order to find out how the scribes of these comparative manuscripts wrote the sounds /o/, /ó/ and /ö/, let us examine how they wrote the word stjörnur. In three out of eight examples, /ö/ is represented with a loop/curl or an acute accent above “o,” suggesting that the scribes of these three manuscripts distinguished between the sounds in stod and stjörnur, so that they did not consider the meaning to be stöd (and stjörnur), but rather stoð/stóð. However, this distinction is not present in five out of eight manuscripts. If we consider the representation of the sounds /o/, /ó/, and /ö/ in the manuscripts, we observe the following:24 

			
				
					
					
					
					
					
					
					
					
					
					
				
				
					
							
							AM 152 fol.

						
							
							/o/

						
							
							=

						
							
							o, ỏ

						
							
							/ó/

						
							
							=

						
							
							o, ỏ

						
							
							/ö/

						
							
							=

						
							
							o, ỏ

						
					

					
							
							Holm perg 7 4to

						
							
							/o/

						
							
							=

						
							
							o

						
							
							/ó/

						
							
							=

						
							
							o, ó

						
							
							/ö/

						
							
							=

						
							
							o, ỏ, au

						
					

					
							
							AM 556 b 4to

						
							
							/o/

						
							
							=

						
							
							o

						
							
							/ó/

						
							
							=

						
							
							o

						
							
							/ö/

						
							
							=

						
							
							ỏ

						
					

					
							
							AM 579 4to

						
							
							/o/

						
							
							=

						
							
							o

						
							
							/ó/

						
							
							=

						
							
							o, ó

						
							
							/ö/

						
							
							=

						
							
							o, (ó), ỏ

						
					

					
							
							AM 173 fol.

						
							
							/o/

						
							
							=

						
							
							o

						
							
							/ó/

						
							
							=

						
							
							o

						
							
							/ö/

						
							
							=

						
							
							o

						
					

					
							
							AM 343 a 4to

						
							
							/o/

						
							
							=

						
							
							o

						
							
							/ó/

						
							
							=

						
							
							o, ó 

						
							
							/ö/

						
							
							=

						
							
							o, ó, au

						
					

					
							
							AM 344 a 4to

						
							
							/o/

						
							
							=

						
							
							o

						
							
							/ó/

						
							
							=

						
							
							o

						
							
							/ö/

						
							
							=

						
							
							o

						
					

					
							
							AM 471 4to

						
							
							/o/

						
							
							=

						
							
							o, ó

						
							
							/ó/

						
							
							=

						
							
							o, (ó)

						
							
							/ö/

						
							
							=

						
							
							ó, (ỏ)

						
					

				
			

			It should be noted, however, that not all marks are clear, and therefore brackets are used in some cases. Also, one of the manuscripts, AM 173 fol., is more recent than the others, from c. 1700, and could represent a modern pronunciation. Nevertheless, this scribe uses the same character in all cases. Even if the examination is far from being scientifically accurate, as only some selected samples were searched for symbols representing /o/, /ó/, and /ö/, the examples suffice to suggest the following possibilities:

			

			
					The short, rounded back vowel /o/ = is written as ‘o’ in all the manu­scripts, and nothing prevents the word from being read as stoð.

					The long, rounded back vowel sound /ó/ = is written as ‘o’ in all the manu­scripts, with an additional acute accent or a hook above in a minor­ity of manuscripts. Nothing prevents the word from being read as stóð.

					Finally, the rounded front vowel /ö/ = is written as ‘o’ in six manuscripts, with an additional acute accent or a hook above in four cases. In two manu­scripts, it is only written as ‘o’ with an acute accent or a hook above, i.e. in neither case without these additional marks. Nothing prevents the word from being read as stöð in all the examples. 

			

			That said, the question is: how significant are these spelling variations? The word stóð (in the sense of stæði, a place) could mean that the sorcerers read the stars from their places, or positions. Stoð means foundation, or some­thing that supports something else. It is not impossible to interpret the phrase to mean that the sorcerers were reading into the connection between the stars and the support (the stoð), or the firmament. The third possibility, exam­in­ing the reading as stöð, although less likely than the other two, also yields a similar re­sult; that the stars are connected to a “station” in the sky (rela­ted to the word staðr), position/placement (also related to the word stjörnu­staða meaning star position), or slóð (area), which are other meanings of the word provided in dic­tio­naries. Yet another meaning of the word stöð is sam­band (relation­ship) or afstaða (position), marked in Íslensk orðabók as an archaic or obsolete term.

			As previously mentioned, the study does not encompass all preserved manu­scripts of the sagas. For example, it was not intended to include the text of the longer version of Örvar-Odds saga that Olof Rudbeck published in 1697, from Holm papp. 32 4to from 1650–1674, because the printed edition does not include the relevant phrase (Sagan af Orfuar Odde syne Grims lodinkinn 1697: 41).25 However, upon examining the manuscript itself, it becomes clear that the phrase does occur, and the omission seems to be made by the editor. But why should Rudbeck have excluded the phrase from his edition? Perhaps because he did not understand what was being discussed, or because he did not agree with Reenhielmʼs interpretation in his edition of Þorsteins saga Víkingssonar from 1680 and the reference to horse herds. The latter is likely, given that in Rudbeck’s main manuscript, Holm papp. 32 4to, there is simply no mention of stoð or stóð, but instead, it says ʻstad og stiórnurʼ (54v, 3), which would have been impossible to interpret in the same way as Reenhielm did.26 Staðr means a place, and is perhaps the most logical of all the variants, and the one that resembles the verse in Völuspá most evidently. 

			The fact that Rudbeck excluded the phrase from his own edition makes it less likely that it was in fact he who advised Reenhielm regarding the meaning of the expression; after all, it may have been Reenhielmʼs own explanation, or that of Jón Jónsson.

			Conclusions

			In conclusion, most evidence supports the understanding that the sorcerers Kolr kroppinbakr, Álfr bjálki, Gyða/Gyðja and Víðgripr simply connected stöð/staðr/stæði (or, station/place/position) and stars, i.e., read into the posi­tion or location of the stars. In Norse mythology, the stars had places, and in that context, it is far-fetched to connect them to stóð in the meaning of clus­ter, whether it be a herd of horses or any other kind of group. When we also con­sider the evidence from Holm papp. 32 4to, it is evident that the spel­ling of the word has confused people, since it was also possible to write the word with an ʻaʼ (o/a), but of course it can be difficult to dis­tin­guish be­tween o and a in the hand of some scribes. In our saga tra­di­tion and medi­e­val liter­ature, it is clear that people who were skilled in sorcery were at­tri­buted various abil­i­ties, but the act of gluing or binding together a herd of horses and stars is hardly one of them – even if people with magical powers or shamans from North­ern-Scandinavia could have seen them­selves as riding in the air.27 

			The consistent use of stod across different manuscripts, together with the important variant stad, suggests a meaningful connection between places and stars in the cultural and mythological context of the two sagas, Örvar-Odds saga and Þorsteins saga Víkingssonar. The variations in notation, how­ever, indicate a nuanced understanding of vowel sounds by scribes and editors, while the overarching phrase hints at a deeper, possibly astro­logical, sig­nificance. The conclusion of the comparison is therefore that the connec­tion between stöð/staðr-staðir/stæði and stars might reflect an astro­logical practice or belief, where understanding the positions of stars (or their places) was significant. This practice could involve reading the heavens to predict or explain earthly events, a common aspect of magical traditions. With this comparison, a new light has been shed on the readings of different manu­scripts, and in fact, I think we might agree with the astronaut Sally Ride, who said, when she was out in space: The stars don’t look bigger, but they do look brighter (a now common quote). In the same vein, the meaning of staðr/stoð and stjörnur should now have been made somewhat clearer.

			Cited works

			Primary sources

			Alfræði íslenzk: Islandsk encyklopædisk litteratur: II. Rímtǫl. 1914–1916. Ed. by N. Beckman & Kr. Kålund. (STUAGNL 41.) Copenhagen: S. L. Møllers Bog­trykkeri. 

			

			Eddukvæði I–II. 2014. Ed. by Jónas Kristjánsson & Vésteinn Ólason. (Íslenzk forn­rit.) Reykjavik: Hið íslenzka fornritafélag.

			Fornaldar sögur Nordrlanda eptir gömlum handritum I–III. 1829–1830. Ed. by C. C. Rafn. Copenhagen.

			Fornaldar sögur Norðurlanda II. 1950. Ed. by Guðni Jónsson. Reykjavik: Íslendinga­sagna­útgáfan.

			Harðar saga. 2009. Ed. by Þórhallur Vilmundarson & Bjarni Vilhjálmsson. (Íslenzk forn­rit 13.) Reykjavik: Hið íslenzka fornritafélag.

			Hákonar saga Hákonarsonar II. 2013. Ed. by Sverrir Jakobsson, Þorleifur Hauksson & Tor Ulset. (Íslenzk fornrit 32.) Reykjavik: Hið íslenzka fornritafélag.

			Oldtidssagaerne 4–5. 2017–2018. Ed. by Annette Lassen. Copenhagen: Gyldendal. 

			Rask, Rasmus, 1819: Sýnishorn af fornum og nýjum norrænum ritum í sundr­lausri og samfastri ræðu. Stockholm. 

			Resen, Peder Hansen [af Petri Johannis Resenii], 1665a: Edda. Islandorum An. Chr. M. CC. DV Islandice. Conscripte per Snorronem. Sturlæ Islandise … Copenhagen: Typis Henrici Gödiani. 

			Resen, Peder Hansen [Pedro Joh. Resenio], 1665b: Philosophia Antiqvissima Norvego-Danica dicta Voluspa qvæ est pars Eddæ Sæmundi … Copenhagen: Typis Henrici Gödiani.

			Sagan af Orfuar Odde syne Grims lodinkinn. 1697. Ed. by Olof Rudbeck. Uppsala.

			Seven Viking Romances. 1985. Translated by Hermann Pálsson & Paul Edwards. Harmonds­worth: Penguin Books.

			Skandinaviska fornålderns Hjeltesagor II. 1819. Ed. by Joh. G. Liljegren. Stockholm: Zacharias Haeggström.

			Snorri Sturluson, 2005: Edda: Prologue and Gylfaginning. Ed. by Anthony Faulkes. London: Viking Society for Northern Research.

			The Hrafnista Sagas. 2012. Translated by Ben Waggoner. New Haven: Troth Publications. 

			The Poetic Edda. 2014. Translated by Carolyne Larrington. Oxford World’s Classics. Oxford: Oxford University Press.

			The Sagas of Fridthjof the Bold. 2009. Translated by Ben Waggoner. New Haven: Troth Publications.

			Thorstens Viikings-sons Saga På Gammal Göthſka Af ett Åldrigt Manuſcripto afſkrefwen och uthſatt på vårt nu wanlige ſpråk ſampt medh några nódige anteckningar. 1680. Ed. by Jacobo J. Reenhielm. Uppsala: Henricus Curio.

			Viking Tales of the North. 1877. The Sagas of Thorstein, Viking’s Son, and Fridthjof the Bold. Translated by Rasmus B. Anderson and Jón Bjarnason. Chicago: S. C. Griggs.

			Þorsteins saga Víkingssonar. 2025. Ed. by Þórdís Edda Jóhannesdóttir. Reykjavik: Stofnun Árna Magnússonar í íslenskum fræðum.

			Ǫrvar-Odds saga. 1888. Ed. by R. C. Boer. Leiden: E. J. Brill.

			Ǫrvar-Odds saga. 1892. Ed. by R. C. Boer. Halle a. S.: Max Niemeyer.

			

			Secondary sources

			Aðalheiður Guðmundsdóttir, 2018: Stóð og stjörnur. In: Hallamál, rétt Haraldi Bernharðssyni fimmtugum 12. apríl 2018, pp. 7–10. Reykjavik: Menningar- og minningarsjóður Mette Magnussen.

			Arngrímur Jónsson, [1597]: Calendarivm: Islendskt Rijm … [Hólar: Hólaprent].

			Ásgeir Blöndal Magnússon, 1989: Íslensk orðsifjabók. Reykjavik: Orðabók Háskólans.

			Clunies Ross, Margaret (ed.), 2017: Ǫrvar-Odds saga 59 (Gyðja, Lausavísur 1). In: Poetry in fornaldarsögur. Ed. by Margaret Clunies Ross. (Skaldic Poetry of the Scandi­navian Middle Ages 8.) Turnhout: Brepols.

			Consagra, Piergiorgio, 2022: Þorsteins saga Víkingssonar in AM 152 fol.: An analy­sis and edition. Unpublished MA-thesis, University of Iceland.

			Dillmann, François-Xavier, 1992: Seiður og shamanismi í Íslendingasögum. In: Skáld­skaparmál 2, pp. 20–33. 

			Gísli Sigurðsson, 2014: Snorri’s Edda. The Sky described in Mythological Terms. In: T. R. Tangherlini (ed.), Nordic Mythologies, pp. 184–198. Berkeley, Los Angeles: North Pinehurst Press.

			Gísli Sigurðsson, 2019: Skyscape. In: J. Glauser, P. Hermann & Stephen A. Mitchell (eds.), Handbook of Pre-Modern Nordic Memory Studies. Interdisciplinary Approaches, pp. 555–561. Berlin, Boston: De Gruyter. <https://doi.org/10.1515/9783110431360-059> 

			Gísli Sigurðsson, 2022: How Gylfiʼs Illusion Breathes Life into the Sky. In: Reli­gions­videnskabeligt Tidsskrift (74), pp. 231–246.

			Guðmundur Andrésson, 1999: Lexicon Islandicum: Orðabók Guðmundar Andréssonar. Reykja­vik: Orðabók Háskólans.

			Gödel, Vilhelm, 1897–1900: Katalog öfver Kongl. bibliotekets fornisländska och forn­norska handskrifter. Stockholm: P. A. Norstedt & söner.

			Heimir Pálsson, 2017: Örlagasaga Eyfirðings: Jonas Rugman – fyrsti íslenski stúdentinn í Uppsölum. Málsvörn menningaröreiga. Reykjavik: Bókmennta- og listfræðastofnun Háskóla Íslands – Háskólaútgáfan.

			Íslensk orðabók. 2003. Ed. by Mörður Árnason. Reykjavik: Edda. [3rd edition, 2nd printing.]

			Olaus Magnus, 1996: A Description of the Northern Peoples 1555 I. Ed. by P. G. Foote. London: Hakluyt Society.

			Sigfús Blöndal, 1920–1924: Íslensk-dönsk orðabók. Reykjavik.

			Tolley, Clive, 2009: Shamanism in Norse Myth and Magic I–II. Helsinki: Academia Scientiarum Fennica.

			Verelius, Olof, 1691: Index lingvæ veteris scytho-scandicæ sive Gothicæ. Ed. by Olof Rudbeck. Uppsala.

			

			Digital sources

			Early North Data Service: Gefin: A data-driven SQL-based web development frame­work. Copenhagen: University of Copenhagen. <https://gefin.ku.dk/q.php?p=ends>

			Málið.is: Málið. Reykjavik: Stofnun Árna Magnússonar í íslenskum fræðum. <https://www.malid.is/>

			ONP: Ordbog over det norrøne prosasprog, Dictionary of Old Norse Prose. Copenhagen: The Arnamagnæan Commission. <https://onp.ku.dk/onp/onp.php>

			Völuspá – The Völvaʼs Prophecy: A Study Guide <https://www.germanicmythology.com/PoeticEdda/Voluspa.html> 

			Summary

			This article examines readings from several medieval manuscripts in order to correct what is identified as an error in the printed editions of Örvar-Odds saga and Þorsteins saga Víkingssonar. Both sagas contain a similar narrative involving individuals reputed to possess magical abilities, specifically the capacity to “fasten” or “glue” together stod and stars. A commentary from 1680 interprets this phrase as referring to the act of connecting a herd of horses (ON stóð) with stars. Since then, editors of both sagas have consistently rendered the term stod as stóð. However, the nature of this connection – how herds of horses and stars might be joined – has not been further elucidated.

			The article seeks to reassess this editorial interpretation, which has resulted in the reading stóð ok stjörnur. By analysing the orthographic variants of the word stod across different manuscript witnesses of both sagas, the study proposes a more plausible interpretation, considering alternative readings such as stöð and staðr. The com­parative analysis suggests that the linkage between stöð/staðr and stars may reflect an astrological practice or belief system, where understanding the positions of stars (or their places) was significant. This connection may thus allude to the practice of reading the stars to forecast or explain earthly events – a common feature of magical traditions.

			Keywords: Old Icelandic literature, legendary sagas, manuscripts, astronomy, astrology

			Aðalheiður Guðmundsdóttir

			University of Iceland

			Faculty of Icelandic and Comparative Cultural Studies 

			ORCID-iD 0000-0001-8435-5631

			

			
				
						1 The basic idea discussed in this article has previously been introduced, first in a short outline in Aðalheiður Guðmundsdóttir (2018) and later in a paper delivered at 26. Arbeitstagung der Skandinavistik, Universität Bonn, 2024.


						2 See also Danish translation: “lime sted og stjerner sammenˮ in Oldtidssagaerne 4, 2017: 68.


						3 For Holm perg 7 4to, see also Isl. perg. 7 4to. The text is based on a shortened version in Holm perg 7 4to (S), while variants are taken from AM 344 a 4to (M). In Boerʼs latter edition, the given phrase is within ch. 41. 


						4 The M-version is slightly longer than S, and has been positioned as lying between S and the manuscripts of the longer version.


						5 The longer version divides into two groups, printed here after AM 343 a 4to and AM 471 4to.


						6 Cf. Danish translation: “binde sted og stjerner sammenˮ in Oldtidssagaerne 5, 2017: 125.


						7 See <https://onp.ku.dk/onp/onp.php?o75682>.


						8 Thorstens Viikings-sons Saga På Gammal Göthſka 1680, “stod og stiornerˮ, p. 12a (Swedish translation: “stod och stiernorˮ, p. 12b), cf. “notæˮ, p. 36. 


						9 In the Northern regions of Scandinavia, the shamans were believed to ride their “steed” in the form of their drum. On shamanic journeys, and on drums (the shamanʼs “horse”), see Tolley 2009, I: 138–139, 414–419, 344, 433, 525–526. In southeastern Siberia, the Mongolian ethnic group Buryats “saw the Great Bear as a herd of horsesˮ (Tolley 2009, I: 344). However, even if there are some loose connections between shamanism and Norse myth, especially in relations to the world tree, shamanic ideas are not characteristic for Norse myth and Old Norse sorcery (fjölkynngi) in general, especially not the seiðr, see Dillmann 1992: 32, and Tolley 2009, I: 344, 434, 550. 


						10 Ch. 39: “… konúngr heitir Alfr, er ræðr fyrir landi því er Bjálkaland heitir, því er hann kallaðr Alfr Bjálki; hann á konu þá, ef konu skal kalla, er Gyða heitir, son þeirra heitir Víðgrípr; þau eru fiölkunnig, svâ at þau líma saman stoð ok stiörnur.ˮ Rasmus Rask 1819: 113. As a rule, Rask uses ‘o’ with an acute accent when writing /ó/. 


						11 The chapter division is not exactly the same and the given phrase is in ch. 38 in Rafnʼs edition. The spelling is almost identical: “… konúngr heitir Alfr, er ræðr fyrir landi því, er Bjálkaland heitir, því er hann kallaðr Alfr bjálki; hann á konu þá, ef konu skal kalla, er Gyða heitir, son þeirra heitir Víðgrípr; þau eru fiölkunnig, svà at þau líma saman stoð ok stjörnur.ˮ Fornaldar sögur Nordrlanda 1829–1830, II: xii, 552–553.


						12 In Norse myth, the horse is sometimes presented as taking the soul of the departed to the world beyond (Tolley 2009, I: 544, 550).


						13 See also online version at: <https://blondal.arnastofnun.is/faersla/251814>.


						14 In the translation by Carolyne Larrington (The Poetic Edda 2014: 4).


						15 Cf. Snorri Sturluson 2005: 12, 15, 18, 20, 22–27 et passim. On Pre-Christian cosmology in Germanic tradition, see Tolley 2009, I: 272–413.


						16 The most renowned Icelandic astronomer in the medieval area was Oddr Helgason (d. 1140/1150), commonly known as Stjörnu-Oddi (“Star-Oddi”), who was particularly noted for his nocturnal observations of the stars. On one occasion, he is recorded as reflecting on a dream while looking into the stars (Harðar saga 2009: 459, 471; Alfræði íslenzk 1914–1916: 48–49).


						17 On divination from stars in European traditions, see Tolley 2009, I: 113. On the connection between stars and fertility in Old Norse religion, see p. 285.


						18 For Old Norse examples, see ONP: stjǫrnurímsmeistari (13th century and later); stjǫrnu­meistari (14th century and later); stjǫrnufrǿði (17th century). For early printed examples, see Arn­grímur Jónsson [1597]: C vj r; Verelius 1691: 244. See also Guðmundur Andrésson 1999: 151. The words stjörnuspeki/stjörnuspekingur and stjörnufræðingur are more recent.


						19 Cf. “Sól thad nie visse hvar hun Sale åtte / Stiórnur thad ne vissu hvar thær stade attu / Mane thad ne visse hvar hann Meigins atte” (Resen 1665b: [1]).


						20 In the 18th century, Völuspá had been translated into Swedish, German and French. Stanza 5 had also been translated into English. For an overview, see Völuspá – The Völvaʼs Prophecy: A Study Guide: s.p.


						21 Both sagas are preserved in numerous manuscripts that will not be considered here. For man­u­script lists, see Early North Data Service: <gefin.ku.dk/q.php?p=ends/texts/text/35> (for Örvar-Odds saga) and <https://gefin.ku.dk/q.php?p=ends/texts/text/10906> (for Þorsteins saga Víkings­sonar).


						22 AM 152 fol. was recently edited in Consagra 2022. On a new edition of AM 556 b 4o, see Þorsteins saga Víkingssonar, 2025, p. 9 (ʻstod ok stiornurʼ).


						23 The folio has been paginated as no. 119, but according to the manuscript catalogue it should be 55v.


						24 Isl. perg. 7 4to, c. 1300–1325; AM 152 fol, c. 1500–1525; AM 173 fol, c. 1700; AM 343 a 4to, 1450–1475; AM 344 a 4to, 1350–1400; AM 471 4to, 1450–1500; AM 556 b 4to, c. 1476–1499; AM 579 4to, c. 1450–1475.


						25 The edition includes a Latin translation by Ísleifur Þorleifsson (d. 1700). 


						26 The manuscript is written by three scribes. The text of Örvar-Odds saga is written by Jón Eggertsson (d. 1689), see Gödel 1897–1900: 303–305; some pages are missing from the manuscript, but were located later among copies in Holm papp. 1 4to (Boer in Ǫrvar-Odds saga 1888: vi; Gödel 1897–1900: 259). Richard Boer considered this manuscript, along with later copies made in Stockholm, without interest for text critical comparison. See Boer in Ǫrvar-Odds saga 1888: vi–vii. Manuscript photos are available online at: <https://www.manuscripta.se/ms/101476>. 


						27 The author of the article does not know of any such legend. 


				

			
		

		
			Figures

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					AM 343 a 4to, 78r, 5–6 (The Árni Magnússon Institute for Icelandic Studies).

			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Rudbeckʼs edition of Örvar-Odds saga: 41.

			

		

	
		

		
			Bianca Patria, Egill, Snorri and the Story of a Hiatus 

		

		
			Patria, Bianca. 2025. Egill, Snorri and the Story of a Hiatus. 
Scripta Islandica 76: 23–57. https://doi.org/10.63092/scis.76.60281

			ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

			© Bianca Patria (CC BY)

		

		
			Egill, Snorri and the Story of a Hiatus

			Bianca Patria

			1. Egill’s Stanzas on Eiríkr Blóðøx 
and Queen Gunnhildr

			1.1 Question and Method

			This article belongs to the number of studies addressing the question of dating and authenticity of verse in the Íslendinga sǫgur.1 In a recent treat­ment of the topic, Clunies Ross drew attention to some of the challenges posed by this corpus to linguistic dating:

			Like other forms of textual criticism, the assessment of the authenticity and age of Old Norse poetry is not an exact science. It will probably never be possible to determine the age of many stanzas in these sagas in absolute terms or even some­times within a specific time period. In some cases, this is because the poetry in question contains no diagnostic criteria that can establish its age within a par­tic­u­lar chronological range. In other instances, the evidence may point in several direc­tions, if the stanza or stanzas in question display some early dating features and others consistent with a later date of composition. For these and other reasons it is im­por­tant to make judgements about the authenticity of a stanza or set of stanzas based on as numerous and varied a set of criteria as can appropriately be applied to them. (Clunies Ross 2022: 58, my emphasis)

			One of the methodological impasses mentioned by Clunies Ross is the exis­tence of stanzas displaying contradicting diagnostic features. The case study of this article addresses one such stanza, raising the question of how to explain the coexistence of forms seemingly belonging to different language stages. This study will mobilize a varied set of criteria in an attempt at provid­ing an answer to the problem at hand, not under the epistemological misap­pre­hension of dealing with an “exact science” but relying on the probabilistic methods proper of philological investigation (Fulk 1996; 2003). Without lin­ger­ing on the literary implications of authenticity, I here call “authentic” stanzas that can be regarded as roughly contemporary with the events nar­rated in the saga. It may be noted that such a dating speaks in favor of the tradi­tional attribution, since the skaldic art was strongly authorial, and verse was customarily transmitted together with the name of its composer. It is vir­tu­ally impossible to establish whether this is, in fact, the case, but in pres­ence of a tradition attributing verses to a certain figure, and in absence of evidence to the contrary, taking the medieval attribution at face value is simply the most economic assumption. For a similar principle of economy, I assume that, in absence of evidence pointing in another direction, the pres­ence of “spurious” or “pseudonymous” verse (i.e. incompatible with the tradi­tional attribution), is likely due to the intervention of the saga author dur­ing the creation of the prosimetric narrative.

			For what concerns the composition of pseudonymous verse, Egils saga is the most studied text within its genre and, possibly together with Gísla saga (Myr­voll 2020), the one so far best understood.2 Progress in the analysis of the saga’s poetic stratigraphy has been achieved by correlating a large number of formal features that are diagnostic of either an early or a late date, with as much other evidence as possible.3 Thus, beside the traditional dating criteria valid for the dróttkvætt corpus at large (Myrvoll, SkP 5, xcvi–cvii), two recent studies have isolated a set of formal criteria specifically encountered in the poetry of “Pseudo-Egill”, which can potentially be employed as a tool-set for further investigations of this specific corpus (Males 2020; Patria 2024). These include: (a) highly irregular rhyme-patterns (Males 2020: 220); (b) lack of textual complexity in terms of both syntax and diction (Males 2020: 220–232); (c) presence of signs of active archaization, such as excessive and/or unety­mological occurrences of the expletive particle of / um (Males 2011; Patria 2024: 177); (d) presence of echoes from other skaldic poems (Patria 2024: 178, 184–185). These formal features sometimes correlate with the­matic ones, such as a fascination for the employment of runes for magic pur­poses (Males 2020: 228) or the occurrence of “anachronistic” concepts (e.g. the use of the word víkingr with a positive connotation, Patria 2024: 178–184), more readily explained as products of a medieval antiquarian atti­tude, rather than of a tenth-century skald.

			Beside this set of observations, two additional factors make the poetic corpus in Egils saga particularly promising for authenticity investigations. The first one is the existence of three longer compositions attributed to Egill.4 Although composed in kviðuháttr rather than in drótt­kvætt, this cor­pus provides an invaluable basis of comparison for some of the features that can be considered typical of Egill’s poetry, especially in terms of imagery and ken­ning style, as already suggested by Finnur Jónsson (1884: 174). The second factor is that, despite the existence of contrary opinions, there is a rela­tively large and long-standing scholarly consensus about the attri­bu­tion of the authorship of Egils saga to Snorri Sturluson.5 This hypoth­esis, that is supported by a wide range of formal and contextual indications and that I therefore regard as well-founded, can be further tested by means of com­par­ing the poetic praxis of Pseudo-Egill to that of Snorri. The latter has left us a large corpus of authorial texts, in both verse and prose, testi­fying to his interests, mindset and, what is most important in this con­text, his com­petence and convictions about poetic composition. As the rest of this article will illustrate, using the other Snorronian texts as a point of com­par­ison for the spurious verse in Egils saga can yield significant results for the under­standing of the latter.

			1.2 The Material

			In chapters 56 and 57 of Egils saga, Egill expresses his rage and frustration at Eiríkr blóðøx and Queen Gunnhildr in a couple of famous stanzas (ÍF 2: 163–165). Eiríkr and Gunnhildr have deprived him of the inheritance of his wife Ásgerðr, denying him access to Norway and to her properties there. Egill’s relationship with the royal couple was never cordial and the conflict is rapidly escalating: Egill has just killed Eiríkr’s friend, Ketill hǫðr (see lv 27, ÍF 2: 162), and, by the end of chapter 57, he will have caused the drowning of the king’s young son Rǫgnvaldr (see lv 31, ÍF 2: 170). Nonetheless, at this point Egill feels wronged and seeks the sympathy of the pagan gods, invok­ing their retaliation (ÍF 2: 163). His request is expressed, in verse, in lv 28: “may the gods exile king Eiríkr, the thief, from his own lands, just like he has deprived Egill of his properties!” Shortly later, Egill directs an invective at Gunnhildr too, acknowledging that the evil queen is, in fact, most responsible for his exile, and vowing to take revenge (lv 29, ÍF 2: 165). The two stanzas read as follows:

			
				
					
					
				
				
					
							
							lausavísa 28

						
							
							lausavísa 29

						
					

					
							
							Svá skyldi goð gjalda,

							gram reki bǫnd af lǫndum 

							reið sé rǫgn ok Óðinn,

							rǫ́n míns féar hǫ́num; 

							folkmýgi lát flýja,

							Freyr ok Njǫrðr, af jǫrðum,

							leiðisk lofða stríði

							landǫ́ss, þanns vé grandar.

						
							
							Lǫgbrigðir hefr lagða,

							landalfr, fyr mér sjǫlfum,

							blekkir brœðra søkkva

							brúðfang, vega langa;

							Gunnhildi ák gjalda,

							greypt’s hennar skap, þenna,

							ungr gatk ok læ launat,

							landrekstr, bili grandat.

						
					

					
							
							So should the gods repay him [= Eiríkr] for the theft of my wealth: may the divine powers exile the ruler from the lands, may the gods and Óðinn be enraged; Freyr and Njǫrðr, make the people-oppressor flee from the lands; may the land-god [Þórr] become hostile against that enemy of men, who destroys the sanctuary [Eiríkr].6

						
							
							The lawbreaker [Eiríkr], the land-elf [ruler], has laid for me long ways (= has made me an outlaw); the chosen bride deceives the murderer of brothers [Eiríkr]; it is Gunnhildr that I have to repay for this exile: cruel is her nature; (ever since I was) young, I got to destroy hesitation and to repay deceit.

						
					

				
			

			As often in Egils saga, the two stanzas seem to form a conceptual pair (Olsen 1944: 183; SkP 5: 223). When subjected to metrical and linguistic analysis, how­ever, they reveal possibly different linguistic stages, suggesting that only one might be compatible with a tenth-century dating, while the other might have been composed for the saga.7

			1.3 The Eiríkr-Stanza (lv 28)

			Let us now analyze the two stanzas, with an eye to the diagnostic features that might indicate an archaic or late date of composition (Tab. 1). In the table, rel­e­vant features are in bold, while internal rhymes (hendingar) are in italics.

			The strongest sign of late composition is the dat. sg. form vé in l. 8, first noticed by Jón Helgason (1969: 157). This form shows the loss of the inflectional ending -i after a vowel (Noreen 1923: § 361; 363), to be con­nect­ed with the contraction of hiatus forms before c. 1150 (see below). Before the twelfth century, neuter a-, ja- and wa-stems ending in a vowel always show the dative marker -i (Finnur Jónsson 1901: 26–27, 31, 35). The form véi would make the line unmetrical, however, requiring resolution in position 4: **landǫ́ss, þanns véi grandar. Equally unmetrical would be a dat. pl. véum. As the verb granda requires a dative object, the Solomonic solu­tion of taking vé as an acc. pl. (SkP 5: 222) seems unlikely. The only form allowed by meter and grammar is a dative sg. vé, which indicates a date of com­position later than Egill’s time.

			Another feature noted by Jón Helgason is the possible occurrence of a full rhyme in l. 5 between the words mýgir and flýja, granted, however, a thir­teenth-century pronunciation of 〈gi⟩ as [j]. Evidence from manuscript orthog­raphy and skaldic hendingar suggests that, in Old Icelandic, the lin­guistic change of [ʝ] to [j] was already underway in the early thirteenth cen­tury.8 Based on manuscript spellings, Jón Axel Harðarson observed that, in a phonetic context such as mýgir (after a vowel or diphthong and before [ɪ]), the merger between [ʝ] and [j] appears more secure and widespread from the four­teenth century on, but he did not exclude a thirteenth century dating for the line folkmýgi lát flýja (2007: 85–87). In Egill’s time, by contrast, mýgir and flýja would simply not have rhymed, since -ýg- [ýγ] would have required the segment -Vg- [Vγ] to produce hending. Jón Helgason’s remark can easily go over­looked because of editorial choices. In his influential edition, Finnur Jóns­son substituted the manuscript reading flýja with a more archaic form of the same verb, flœja (Skjald B, I: 46).9 Finnur was following his ordinary edi­torial praxis, which was to “correct” those forms that he regarded as prod­ucts of scribal “updating”, in order to restore the plausible phonology of the poem at the presumed time of composition.10 In so doing, he did not obtain a regular skothending, as the line is still rhyme-less, but he, deliberately or not, ended up dispelling the impression of a late rhyme. Since the form flœja is purely a product of Finnur’s zealous reconstruction, the pair mýgir : flýja might indeed be a late aðalhending, as suggested by Jón Helgason. In this context, it is worth mentioning that aðalhending instead of skothending in the first or third line of a helmingr is a poetic license allowed by Snorri in the commentary of Háttatal and employed in other stanzas by Pseudo-Egill (Patria 2024: 200).11 Jón Helgason’s second criterion is, however, not as strong as the first one (dat. sg. vé), since it is perfectly possible that l. 5 lacked hendingar altogether.

			Despite containing certainly one or, possibly, two late features, lv 28 dis­plays one form that points in the opposite direction: the word féar (gen. of fé) in l. 4 requires a disyllabic scanning and appears, therefore, as a genuinely archaic hiatus form (Finnur Jónsson 1884: 177). The occurrence of the mono­syllabic form fjár would make the line hypometrical: ** rǫ́n míns fjár hǫ́num (5 metrical positions). Based on metrical evidence and on their treat­ment in the First Grammatical Treatise (to which I shall return below), the contraction of hiatuses to monosyllables in Old Norse appears to have been completed around c. 1150. In particular, forms like féar are regarded as especially strong indications of early composition, because, unlike other kinds of hiatus, they were never restored analogically and is therefore assumed that they could never be reproduced by archaizing poets (Myrvoll, SkP 5: xcviii–xcvix). It should be noticed, however, that, if composed in the tenth century, the stanza ought to contain another hiatus, namely the above­mentioned dative véi in l. 8.12 In fact, lines 4 and 8 present us with a reversed situation: for metrical reasons, we must reconstruct a form with hiatus in l. 4 (féar), and one without hiatus in l. 8 (vé). To this discordant evidence I will return below, but for the moment, it seems safe to assume that at least the second half of the stanza was probably composed for the saga.

			Other characteristics relevant for dating regard the stanza’s style and con­tent. The syntax is linear, the only kenning being land-áss (‘the land-god’), usually interpreted as referring to Þórr. While invoking the fury of Óðinn, Freyr, Njǫrðr and Þórr, Egill accuses Eiríkr not only of having stolen from him, but of having wronged the gods themselves, being a destroyer of heathen temples. That of “temple-destroyers” is a characteristic description for Eiríkr’s sons in the court poetry composed for the pagan ruler Hákon jarl Sigurðarson of Hlaðir (cf. Vellekla st. 14–15, SkP 1: 301–305). In fact, in a stanza attributed to a drápa composed for Hákon jarl by his court poet Einarr skálaglamm, the Eiríkssynir are described in terms that are strongly remi­niscent of the ones used for Eiríkr in Eg lv 28:

			Byggði lǫnd, en lunda

			lék orð á því, forðum

			Gamla kind, sús granda,

			gunnborðs, véum þorði.

			The kin of Gamli [Eiríkssynir], who dared to destroy sanctuaries, once occupied the lands, and the talk of the trees of the battle-board [shield > warriors] was about that.13

			Note that, as in Egill’s lv 28, the verb granda governs the noun vé, which, as expected, occurs in the dative (véum). The stanza is only transmitted in Fagr­skinna and refers to a historical reality: the Eiríkssynir, as vassals of the Christian king Haraldr Gormsson, had destroyed heathen places of wor­ship, while Hákon jarl is celebrated by his skalds for restoring them (ÍF 26: 203, 241). While that of “temples-destroyers” is thus a well-known char­ac­ter­ization for the Eiríkssynir in tenth-century panegyrics, the same cannot be said of their father, Eiríkr blóðøx. The first king to destroy pagan temples in Norway in an attempt at a top-down conversion of the realm, was in fact Eiríkr’s brother and opponent, Hákon góði Aðalsteinsfóstri (ÍF 26: 166–167; Bagge 2004). Thus, the description of Eiríkr as an enemy of the pagan gods is puzzling and, possibly, fruit of an anachronistic reanalysis projecting a typical characterization of the Eiríkssynir onto their father.

			Magnus Olsen (1944: 188–189) drew attention to the similarity between l. 2: gram reki bǫnd af lǫndum and the line nú rekið gand of landi (‘now you banish the wolf/outlaw from the land’), which occurs in a lausavísa attributed to Hildr Hrólfsdóttir nefju, wife of Rǫgnvaldr jarl Eysteinsson of Møre and mother of Gǫngu-Hrólfr, quoted by Snorri in both Heimskringla and in the Separate Saga of St Óláfr (SkP 1: 139). On the conceptual level, some parallels with lv 28 can also be found in one of the famous “conversion stanzas” by Hallfreðr vandræðaskáld, where many pagan gods are named all together: 

			Mér skyli Freyr ok Freyja,

			– fjǫrð létk af dul Njarðar,

			líknisk grǫm við Grímni –

			gramr, ok Þórr inn rammi;

			Krist vilk allrar ástar,

			– erum leið sonar reiði,

			vald es á frægt und foldar

			feðr – einn ok goð kveðja.

			Freyr should be furious with me, and Freyja and the mighty Þórr; last year I left off the delusion of Njǫrðr; let the fierce one ask mercy from Grímnir. I want to ask Christ alone and God for all love; the Son’s anger is hateful to me; he holds famous power under the father of earth [God].14

			With the exception of Freyja, these are the same gods named in the Eiríkr-stanza of Egils saga. Hallfreðr calls Óðinn by his appellative Grímnir but names directly ‘the powerful Þórr’. Conversely, in lv 28, Óðinn is called by his name, while Þórr is called land-áss (‘the land[defending?]-god’). For Hall­freðr, the reason for naming all the gods is clear: he is rejecting them to embrace the new faith, and naming the pagan deities one by one is in line with attested abrenuntiatio practices.15 The need for Egill to invoke the rage of all the gods against Eiríkr blóðøx is less clear. Admittedly, it is not uncon­ceiv­able to summon several gods in the context of a curse. Long lists of infernal deities and creatures connected to the underworld and the realm of the dead are characteristic, for instance, of Greco-Roman cursing-rituals. The closest Nordic parallel is the invocation of Úlfr auk Óðinn auk Hǫ́tyrr as benign helpers on the runic inscription on the Ribe skull (dated c. 725 AD).16 Sigurður Nordal (ÍF 2: 163, n. 1) has also drawn attention to the simi­larity between this passage and the legal oath formula hjálpi mér svá Freyr ok Njǫrðr ok áss inn almáttki (‘may Freyr and Njǫrðr help me and the all-powerful god’), mentioned in Landnámabók (SkP 5: 223; ÍF 1: 315). If, how­ever, this stanza was composed by Snorri, as I argue, the parade of pagan deities would rather be due to an antiquarian taste. Among the lausavísur of Egils saga, the other one that contains an explicit reference to the cult of the pagan gods is lv 59 (Esa Friðgeiri fœri, SkP 5: 272–273), which on linguistic grounds was suspected of being a late forgery already by Finnur Jónsson (1884: 177).17 This stanza also contains the description of the berserkr Ljótr inn bleiki, depicted in the iconic act of biting his shield, that has a parallel in Snorri’s description of the berserkir in Ynglinga saga (ÍF 26: 17). 

			In sum, in the panegyrics composed for Hákon jarl, the celebration of the restored pagan temples was a historical and political reality. Similarly, in Hall­freðr’s conversion stanzas there is a historically plausible context for the enu­mer­ation the main pagan deities. In Egils saga, by contrast, both traits might be an expression of antiquarian fascination for pre-Christian practices rather than genuine tenth-century realities. Finally, let us bear in mind that Egill’s wish to see Eiríkr exiled will come true at a later stage in the saga. Thus, from a narrative perspective, lv 28 works as a premonition or as a self-ful­filling prophecy in the saga plot.

			

			1.4 The Gunnhildr-Stanza (lv 29)

			Let us now turn to a linguistic analysis of lv 29, the Gunnhildr-stanza (Tab. 2); the features that are diagnostic for dating are rendered in bold, while internal rhymes are in italics.

			The strongest dating criterion for lv 29 is the aðalhending in a : ǫ in l. 2. This kind of rhyme declines over the eleventh and twelfth centuries and is never attested after c. 1200 (Hreinn Benediktsson 1963; Myrvoll 2014: 147–163; Myrvoll, SkP 5: c–ci; Þorgeir Sigurðsson 2023). The lack of skot­hendingar in l. 7 is not a decisive criterion for dating, as it can occur in both early and late verse, but, while it is relatively frequent in early poets, it is decidedly less common after the year 1000. Another seemingly early trait is the “inversion” or anticipation of the conjunction ok in ll. 7–8: ungr gatk ok læ launat | (landstrekr) bili grandat. This translates, very literally: ‘young, I got and deceit repaid, (land-exile), hesitation destroyed’, which means: ‘(since I was) young, I got to destroy hesitation and repay deceit’.18 This is a syntactically marked construction only known from skaldic poems, where the second of two items linked by ok occurs before the first one, which comes later and often in hyperbaton. 

			
				
					
					
					
				
				
					
							
							Unmarked syntax: 

						
							
							A ok B

						
							
							bili grandat ok læ launat

						
					

					
							
							Skaldic construction: 

						
							
							ok B […], A

						
							
							ok læ launat […] bili grandat

						
					

				
			

			Instances of this rare construction are more frequent in the earliest skaldic poems, reaching a peak in the second half of the tenth century and declining after the turn of the millennium.19 The only two twelfth-century occurrences I have found belong to the same poem, Gamli kanóki’s Harmsól (c. 1200), while the last instance occurs in Snorri’s Háttatal st. 1 (c. 1220). This sug­gests that, in the later period of dróttkvætt composition, this marked con­struc­tion was an object of imitation only by a few learned authors. Thus, on the one hand, the criterion cannot be used to exclude Snorri’s authorship of the stanza, but, on the other, it is compatible with tenth-century style, it occurs in Egill’s Sonatorrek (st. 5) and it does not contradict the evidence of the aðalhending in a : ǫ.

			Moreover, the ok-inversion is in line with the relatively complex, embedded syntax of lv 29: the second helmingr comprises three clauses, with a structure: a-b-a-c-a-c. This syntactical configuration is significantly more complex than the one found in lv 28. For what concerns linguistic complexity and syntax, the Gunnhildr-stanza seems thus more similar to the ones attributed to historical Egill, while the Eiríkr-stanza appears closer to the praxis of Pseudo-Egill.

			Another detail worthy of mention concerns the kennings land-alfr (‘land-elf’) in lv 29 and land-áss (‘land-god’) in lv 28. Some scholars interpret the ken­ning land-alfr as yet another vocative addressing Þórr, following the model of lv 28, where many gods are addressed directly and where land-áss seems, in all likelihood, a kenning for Þórr (Finnur Jónsson 1884: 144; SkP 5: 225). The direct address to the god seems, however, out of context in this stanza, and no internal reason prevents us from interpreting land-alfr (‘elf of the land’ = ruler) as an apposition of lǫgbrigðir, describing Eiríkr.20 In early skaldic poems, the word alfr occurs as a base-word in warrior ken­nings for several legendary and historical rulers: sóknar alfr ‘elf of the attack’ (king Jǫrmunrekkr);21 ráðalfr ‘ruling-elf’ (king Hǫgni);22 brynjalfr ‘byrnie-elf’ (the ruler Hálfdan hvítbeinn);23 sverðalfr ‘sword-elf’ (Hákon jarl or, possibly, Sigvaldi jarl);24 morðalfr ‘battle-elf’ (Hákon jarl).25 In Ragnars­drápa 4.2, the term alfr is used to describe Jǫrmunrekkr/Ermanaric, a character who receives a markedly negative connotation in Norse poetry. There­fore, there is no reason to believe that the word alfr had a particularly “compli­mentary” meaning and would not be used for Eiríkr (SkP 5: 225). All the occurrences of the word alfr in warrior-kennings appear to be early, and this word is never attested in this function after Vellekla (c. 975), until it is revived in antiquarian, learned poetry in the mid-twelfth century.26 It is first attested again in the circle of Rǫgnvaldr Kali Kolsson and it becomes popular in the poetry of the Sturlungar and later (LP: alfr).27 The occurrence of alfr-kennings in early verse, their disappearance during the eleventh century and, finally, their revival in antiquarian and strongly mythologizing diction indicate that the mention of these beings was in fact perceived as marked, especially by early Christian skalds. In eleventh-century poetry, the term alfar occurs only once, not in a kenning, but in the famous mention of the alfablót in Sighvatr Þórðarson’s Austar­farar­vísur, and, indeed, the endurance of such religious practices might contribute to explain the careful avoidance of this term by recently Christianized poets.28 I am inclined to think that the occurrence of the unparalleled kenning land-áss (‘god of the land’) in the Eiríkr stanza, might be based on the kenning land-alfr, actually meaning ‘ruler’ in the Gunnhildr stanza. In fact, for the purpose of kenning-construction, Snorri seems to perceive Æsir and alfar as largely equivalent categories, arguably because of their frequent occurrence in alliterative collocations in eddic poems (Nygaard 2022: 293–294).

			In þriðja málsgrein er kǫlluð er kenning, ok er sú grein svá sett, at vér kǫllum Óðin eða Þór eða Tý eða einhvern af Ásum eða alfum, at hverr þeira er ek nefni til, þá tek ek með heiti af eign annars Ássins eða get ek hans verka nǫkkvorra. (Faulkes 1998, I: 5, my emphasis)

			The third category of [poetic] language is what is called kenning (description), and this category is constructed in this way, that we speak of Óðinn or Þórr or Týr or anyone of the Æsir or elves, in such a way that with each of those that I mention, I add a term for the attribute of another Áss or make mention of one or other of their deeds. (Faulkes 1987: 64, my emphasis)

			It seems thus natural to assume that for Snorri land-alfr and land-áss were basically synonymic expressions.

			Despite differences in language and content, the two stanzas share some conceptual and verbal parallels: 

			
					In both, the poet expresses the idea that Eiríkr and Gunnhildr should be repaid (gjalda) for their wrongdoings towards Egill. 

					The kenning land-áss recalls land-alfr. 

					The last lines of each stanza share a diffused similarity, due to the collocation of the words carrying rhyme: land and granda:	28.8: landǫ́ss, þanns vé grandar 
	29.8: landrekstr, bili grandat




			

			1.5 Summary of the formal analysis

			In sum, lv 29 shows one strong sign of early composition (aðalhending in a : ǫ), as well as several characteristics that do not contradict this conclusion. The ‘ok-inversion’, the lack of skothending in l. 7 and the occurrence of the alfr-kenning are all features that, in theory, could be reproduced by an archaizing poet, but are much more common in poems earlier than c. 1000. This stanza has no religious content, rather expressing a strong conflict with the royal couple, and deals with Egill’s already decided exile, not with Eiríkr’s, thus not serving any marked narrative function within the saga plot.

			The situation of the Eiríkr-stanza is less straightforward. The stanza bears clear signs of late composition: the dative vé [l. 8]; the probable rhyme ýg : ýj [l. 5]; the simple syntax; the unexpected description of Eiríkr as a destroyer of pagan temples [l. 8]; the occurrence of a kenning land-áss [l. 8], possibly based on a misinterpretation of land-alfr. The only, but con­sid­er­able, complication is the hiatus form féar [l. 4]. Since the strongest signs of late date are found in the second helmingr, one could argue that only this half-stanza was composed for the saga, a situation that has been pro­posed for another stanza in Egils saga (lv 12, Males 2020: 220–221). In that case, however, a strong stylistic difference between the two helmingar was detected. This is not the case here, where the simple syntax, general lack of linguistic complexity, and thematic coherence apply in equal measure to the entire stanza. For this reason, I will explore the possibility that the pseu­don­ymous poet, specifically Snorri, composed the entire stanza. This would have required of him the ability to attribute to the word fjár a bi-positional scansion.

			2. The Hiatus Form féar

			2.1 Evidence from the First Grammatical Treatise

			Probably shortly before the composition of the Icelandic First Grammatical Treatise (FGT, anon. c. 1150), Old Norse words containing vowels in hiatus under­went two kinds of linguistic change. In words like á.ar and fé.i, the short vowel following a long, stressed vowel of the same quality fell, producing forms like ár and fé. Forms like fé.ar and sé.a, by contrast, under­went a shift in accent, so that the originally stressed vowel lost its syllabic nature, while the short unstressed one became the accented syllabic nucleus: fjár and sjá (Noreen 1923: §130–135; Myrvoll 2014: 313–314). Because of the metrical require­ment for a bimoraic lift, hiatus forms often underwent resolution ( = ). However, in a number of metrical contexts in which suspension of resolution is required, such as A2k lines, the linguistic change resulted in a disruption of the meter. This is what drew the attention of medieval scholars towards these forms. Indeed, we know that the presence of hiatus forms in older poetry was “known” to (some) medieval Icelanders, although their understanding of the phenomenon was quite different from ours. In a famous passage of FGT, the author is arguing for the original quality of the first phoneme in the word járn ‘iron’. In so doing, he notes that this word, that he knows as monosyllabic, must nonetheless receive a disyllabic spelling in a certain skaldic line, and provides the following explanation:

			

			Skáld eru hǫfundar allrar rýnni eða málsgreinar, sem smiðir [smíðar] eða lǫg­menn laga. En þessa lund kvað einn þeira eða þessu líkt:

			Hǫfðu hart of krafðir

			hildr óx við þat skildir

			gang, enn gamlir sprung

			gunnþings éarnhringar.

			Nú þó at kveðandin skyldi hann til at slíta eina samstǫfu í sundr ok gøra tvær ór, til þess at kveðandi haldisk í hætti, þá rak hann þó engi nauðr til þess at skipta stǫfunum ok hafa e fyr i, ef heldr ætti i at væra en e, þó at mér lítisk eigi at því.

			The skalds are authorities in all (matters touching the art of) writing or the distinctions (made in) discourse, just as craftsmen (are) [in their craft] or lawyers in the laws. One of them made a verse somewhat as follows:

			The shields, strongly urged

			to conflict, made headway;

			battle’s fury mounted,

			but the old iron (éarn) swords burst.

			Now even though the (metrical) rhythm forced him to split the one syllable [of járn] and make two out of (it) [é.arn], in order for the rhythm of the meter to be preserved, still no necessity compelled him to change the letters and use e instead of i, if i should (in fact) be (used) rather than e in spite of my belief to the contrary. (Hreinn Benediktsson 1972: 224–227)

			The quoted helmingr belongs to a poem composed in the first half of the eleventh century.29 The First Grammarian does not seem to imagine that circa a century before his time, Óttarr svarti might have only known this word as disyllabic, and explains the phenomenon not as a linguistic change, but, synchronically, as a metrical license. As he was inclined to, he then engages some virtual opponents in a polemic about the pronunciation of the word. He claims to have heard the form é.arn, that he prescribes, from sensible men (menn skynsamir), who, in turn, learned it from others before them (Hreinn Benediktsson 1972: 226). From this short passage we can infer some things: first, that around the middle of the twelfth century, hiatus forms could still be reproduced metri causa, when poems were pro­nounced and recited with a special attention to metrical rules. Second, that, although the meter might have helped preserving the old forms, these were nonetheless puzzling and, apparently, experts in poetry discussed (and argued about) their pronunciation.

			In sum, it seems that medieval scholars interested in matters of poetry and language observed this phenomenon in the early poems and became aware of the fact that certain words needed to receive an odd, bi-positional scansion, but were not able to reconstruct the linguistic dynamics behind it. In this respect, the First Grammarian’s analysis is reminiscent of the one provided in the Third Grammatical Treatise for the two variants of the name Þórrøðr/Þórðr, where Þórðr is a later contraction of the original form Þór­røðr (Björn Magnússon Ólsen 1884: 88–89). Óláfr Þórðarson writes:

			Dieresis gerir tvær samstǫfur af einni, sem Bjǫrn kvað: 

			Nú læt ek at þar þrjóti,

			Þórrøðr, vini óra.30

			Hér eru tvær samstǫfur gervar af einni samstǫfu, Þórðr, til þess at kveðandi haldisk.

			Dieresis makes two syllables out of one, as Bjǫrn composed:

			‘Now I will let our friends be failed there, Þórrøðr’

			Here two syllables are made from one, Þórðr, in order to fit the meter.

			As the First Grammarian with the hiatus form, Óláfr shows no awareness of the fact that the two forms may belong to two different chronological phases of the language. It seems that medieval scholars knew that certain words were subject to this metrical oddity and regarded the competing forms as syn­chronic metrical allomorphs, to be employed at will whenever the meter required it – til þess at kveðandi haldisk. It is also reasonable to think that, since they were not able to individuate the phonological context of application of the rule, they interpreted this as a metrical license (leyfi) attached to some specific words, and that they detected these “special words” in older poems.

			2.2 Snorri’s Study of “Slow Syllables”

			A similar procedure emerges clearly from the passage of Háttatal in which Snorri builds a stanza characterized by the metrical license of the “slow syl­la­bles” (Faulkes 2007: 7). This stanza contains even lines of five syl­la­bles in­stead of the standard six. The commentary explains that some of these syl­la­bles can be lengthened in pronunciation (samstǫfur seinar ‘slow syl­la­bles’), so that, despite the apparently lacking metrical position, the lines are some­how still metrical.

			Hjálms fylli spekr hilmir

			hvatr Vindhlés skatna;

			

			hann kná hjǫrvi þunnum

			hræs þjóðár ræsa.

			Ýgr hilmir lætr eiga

			ǫld dreyrfá skjǫldu;

			styrs rýðr stillir hersum

			sterkr járngrá serki.

			The brave lord subdues men with Vindhlér’s [Heimdallr’s] filling of the helmet [head > sword]; he can make mighty rivers of carrion [blood] rush with the slender sword. The terrifying lord makes people possess bloodstained shields; the strong ruler reddens the iron-grey shirts of battle [byrnies] of the hersar.31

			In three out of four cases, the “slow syllables” in question are, in fact, prod­ucts of the contraction of a historical hiatus: þjóðár < þjóðá.ar (acc. f. pl.); dreyrfá < dreyrfá.a (acc. m. pl.); járngrá < járngrá.a (acc. m. pl.). Rather than making two syllables out of one, Snorri imagines these words to con­tain an “extra-long” vowel that fills two positions rather than one. This is due to the fact that the hiatus forms he selected, originally contained hom­organic vowels that were contracted or fell, producing a long vowel (á.ar > ár; fé.i > fé) rather than an ascending diphthong like the one an­a­lyzed by the First Grammarian (é.arn > járn; fé.ar > fjár). Despite the dif­fer­ent quality of the hiatus, all these forms equally resulted in hypo­metrical lines in the archaic poems Snorri knew. As observed by both Gade (2001: 52) and Myrvoll (2009: 24–25), for some of Snorri’s forms it is possible to indi­vid­u­ate a precise model in lines from early poems, where the hiatus must be re­con­structed metri causa:

			
				
					
					
					
				
				
					
							
							l. 4: hræs þjóðár ræsa 

						
							
							cf. œstr þjóðáar fnœstu 

						
							
							(Eilífr Guðrúnarson, Þórs­drápa 5, l. 8)

						
					

					
							
							l. 6: ǫld dreyrfá skjǫldu

						
							
							cf. með dreyrfáar dróttir 

						
							
							(Bragi Boddason, Ragnars­drápa 3, l. 3)

						
					

				
			

			Both model lines are transmitted (and only attested) in Snorri’s Skáld­skapar­mál. The case of l. 8 is curious, because not only do we fail at finding, in the attested corpus, a precise model for the form járngrá, but this word, in archaic times, might have contained not one but potentially two hiatus forms: é.arn-grá.a. Such a form would not have occurred in Snorri’s model, how­ever, because resolution cannot occur in position 2 in a D verse. If, as for lines 4 and 6, Snorri followed a precise model for this line, that might have con­tained the Old Norwegian variant form jarn (Bjorvand and Lindeman 2019: 598–599). Since a precise model is not attested, however, the closest matches can be found in lines containing the word blár rather than grár:

			
				
					
					
					
				
				
					
							
							l. 8: sterkr járngrá serki

						
							
							cf. Ulfkell bláar skulfu 

						
							
							(Þórðr Kolbeinsson, Eiríks­drápa 11, l. 8)

						
					

				
			

			So far, the “slow syllables” seem to be based on models that contained his­tor­ical hiatus forms, contracted by Snorri’s times. This is not the case, how­ever, for the genitive Vindhlés in l. 2. The etymology of this name is some­what debated, but it does not seem to have contained a hiatus form in the geni­tive (Kuhn 1983, 69–70; Gade, SkP 3: 1111). The gen. of the myth­o­log­ical name Hlér (possibly < *hlewaz, AEW: 237), of which Vindhlér seems a com­pounded form, occurs in a lausavísa in Egils saga where it occupies, as ex­pected, one metrical position: sorg, Hlés vita, borgar (Eg lv 24, l. 2, SkP 5: 213). In the dative, however, the encounter between the stem hlé- and the ending -i would have produced a hiatus form (hlé-i), lost by Snorri’s time. Since Snorri apparently used models drawn from early poetry in order to repro­duce the metrical license of the slow syllable, the question arises of why he used the form Vindhlés in line 2. In the extant poetic corpus, this name is never attested, with the exception of this occurrence in Háttatal. Other­wise, it is only known from a passage in Skáldskaparmál, where it is men­tioned as one of the names of the god Heimdallr.

			Heimdalar hǫfuð heitir sverð; svá er sagt, at hann var lostinn manns hǫfði í gǫgnum. Um hann er kveðit í Heimdalargaldri, ok er síðan kallat hǫfuð mjǫtuðr Heim­dalar; sverð heitir manns mjǫtuðr. Heimdallr er eigandi Gulltops; hann er ok tilsœkir Vágaskers ok Singasteins; þá deildi hann við Loka um Brísingamen; hann heitir ok Vindhlér. Ulfr Uggason kvað í Húsdrápu langa stund eptir þeiri frásǫgu, ok er þess þar getit, er þeir vǫru í sela líkjum; ok sonr Óðins (Faulkes 1998, I: 19).

			A sword can be called ‘the head of Heimdallr’; so it is told, that he was once struck through with a man’s head. About him it is told in Heimdalargaldr, and since then the head is called Heimdall’s doom; a sword is a man’s doom. Heimdallr is the owner of Gulltopp; he is also the visitor of Vágasker and Singasteinn; there, he contended with Loki for the Brísingamen; he is also known as Vindhlér. Ulfr Ugga­son composed a long passage in Húsdrápa about this story, and it is known from there that they were in the form of seals; [he is called] also son of Óðinn.

			Note, moreover, that the kenning type used in Háttatal 7, Vindhlés hjálms fyll (‘the filling of the helmet of Heimdallr’ = [head > sword]’) is other­wise unattested too. Snorri explains this kenning in the quoted passage of Skáld­skapar­mál with reference to an episode told in a now lost eddic poem, called Heim­dalar­galdr (‘Heimdallr’s spell’). The name Vindhlér, by contrast, seems to be mentioned in connection with the Brísinga­men epi­sode, told in a now largely lost section of Ulfr Uggason’s Hús­drápa, a poem, like the afore­men­tioned Ragnarsdrápa and Þórsdrápa, partly quoted in Skáld­skapar­mál. Thus, it seems that Snorri based both the god’s heiti and the sword-kenning used in the Háttatal stanza on lore about Heimdallr coming from old poetic sources. At this point, I think all the necessary elements are in place and it is thus possible to speculate about how the “slow syllable” form Vindhlés of the Háttatal stanza came about:

			a.	The name Vindhlér would have had a dative form Vindhléi, occupying three metrical positions in an old poem, but sounding like Vindhlé by Snorri’s time.

			b.	Vindhlér is a name of the god Heimdallr.

			c.	Unlike us, Snorri had access to two poetic sources about Heimdallr, the eddic Heimdalargaldr (completely lost) and the skaldic Húsdrápa (frag­men­tarily attested).32

			d.	It is possible that a dative form of the god’s heiti Vindhlér appeared in one of these now lost sources in the dative form *Vindhléi, occupying three metrical positions: cf. Vǫluspá 64, l. 4: á Gimlé [-i ]; Hymiskviða st. 9, l. 5: Er minn frí [-i ].

			e.	The evidence of Háttatal 7 suggests that Snorri was not able to re­con­struct this form (although, in theory, he might have been able to do it by analogy). Rather, I suggest that he thought that the name Vindhlér could be subject to the “slow syllable” license, irrespective of its inflectional case.

			Like the First Grammarian and Óláfr hvítaskáld, Snorri probably attributed the poetic license to certain words: that is to say, that he was unable to gen­er­alize the phonological context of application of the linguistic change (hlé-i > hlé), but that, in case of need – til að kveðandi haldisk – he would gen­er­alize the metrical license to the entire paradigm of the word (dat. hlé.e > nom. hlé.er, gen. hlé.es). Therefore, he assumed he could use a genitive form Vindhlé.es, even though such a form would never have occupied two positions in archaic verse, for it never contained hiatus. Snorri’s modus operandi in the slow-syllables stanza shows that he first detected metrical oddities in old poems, where he observed that some words had to receive an unnaturally “pro­longed” pronunciation; then, he used these as models to reproduce what he interpreted as licenses, with which he enriched his clavis metrica. I argue that he probably always followed older models, even in those cases for which we have lost the “originals”.

			Coming back to our initial problem, namely the stanza in Egils saga, the question is: would Snorri have been able to reproduce the form fé.ar (or, pos­sibly, a “slow-syllable” form fjá.ar) instead of the one belonging to his spoken norm, fjár? It should be stressed that this kind of hiatus word differs crucially from the ones just observed in Háttatal 7, belonging rather to the kind examined by the First Grammarian. I hypothesize that he could have done so, if he had access to verses in early poetry that could provide him with a model for the metrical license. Had Snorri observed cases in which the word fjár needed to be scanned as bi-positional, then he might have either followed the same line of reasoning of the First Grammarian and thought that such words could be subject to splitting or applied his own concept of slow syllable and subject them to an unnatural lengthening.

			2.3 Possible Sources for the Form féar

			The first reasonable place where to start looking for Snorri’s sources of in­spi­ration is probably Egill’s own poetry. There are at least two passages in Egill’s long poems that must have originally contained the hiatus form féar: these are Sonatorrek 16 and Arinbjarnarkviða 17.

			
				
					
					
				
				
					
							
							Sonatorrek 16

						
							
							Arinbjarnarkviða 17

						
					

					
							
							Finnk þat opt

							es féar beiðir

						
							
							en Grjótbjǫrn

							of gœddan hefr

							Freyr of Njǫrðr

							at féarafli.

						
					

					
							
							I find that often, 

							when someone asks for money…33

						
							
							but Freyr and Njǫrðr have endowed Grjót­bjǫrn [Arinbjǫrn] with wealth-power.34

						
					

				
			

			In these two poems in kviðuháttr, the word fé occurs in the genitive and it likely had a hiatus form at the time of composition. Strictly speaking, both the archaic form (féar) and the contracted one (fjár) would be metrical, producing, respectively, a C2 line (with féar resolved in position 2) and a C1 line (with two heavy lifts, the first one occupied by fjár). It has been observed, however, that C1 lines were mostly avoided in fornyrðislag and in the even lines of kviðuháttr, something which strengthens the case for the reconstruction of the hiatus forms current in the norm of historical Egill (Finnur Jónsson 1886–1888: 435; Þorgeir Sigurðsson 2019: 142–44; Haukur Þorgeirsson 2016a: 231–234; 2023: 706–707). It is, however, highly un­likely that this word still received a disyllabic pronunciation by Snorri’s time. The FGT suggests that a bi-positional scansion could be detected only in those cases in which the meter would, otherwise, be disrupted, and this is not the case here. One comforting detail may come from a marked similarity between Arinbjarnarkviða 17 and the Eiríkr stanza in Egils saga.

			
				
					
					
				
				
					
							
							Arinbjarnarkviða 17

						
							
							Egils saga, lv 28

						
					

					
							
							Þat alls heri

							at undri gefsk,

							hvé urþjóð

							auði gnœgir,

							en Grjótbjǫrn

							of gœddan hefr

							Freyr of Njǫrðr

							at féar afli.

						
							
							Svá skyldi goð gjalda,

							gram reki bǫnd af lǫndum, 

							reið sé rǫgn ok Óðinn,

							rǫ́n míns féar hǫ́num; 

							folkmýgi lát flýja, 

							Freyr ok Njǫrðr, af jǫrðum,

							leiðisk lofða stríði

							landǫ́ss, þanns vé grandar.

						
					

				
			

			In poetry, the collocation Freyr ok Njǫrðr is attested only in these two texts, as already pointed out by Magnus Olsen (1944: 182). Given Snorri’s tendency to use older poems as a model for pseudonymous creations, this parallel may instill some confidence in suggesting that Arinbjarnarkviða 17 was a model for lv 28.35 This hypothesis ishighly speculative, however, as there is no guarantee that the disyllabic pronunciation féar was known to Snorri and would be applied in this case. In order for Snorri to know that the word fjár could incur in the metrical license, he must have encountered a source in which the form needed to be scanned as unambiguously bi-positional.

			

			2.4 A Strange Episode in Morkinskinna

			In the extant skaldic corpus, we do find a stanza in which the word féar oc­curs in a metrically secured context, although the circumstances of its com­position are somewhat unclear. This is a stanza in fornyrðislag belong­ing to a þáttr contained in Morkinskinna as well as in Hulda-Hrokkin­skinna (SkP 2: 825; ÍF 24: 12–14; Mork: 283–284). From the Morkin­skinna tradition, the þáttr is also at some point interpolated into the y-branch of the Heims­kringla tradition (Louis-Jensen 1977: 37–39; 83). The stanza is part of the so-called Krákukarls þáttr (‘Story of the crow’s man’), a curious episode about a Norwegian landowner and his ability to understand the language of birds. The king is skeptical about the rumors regarding the bóndi and his super­natural skill and decides to test him. Without the man knowing, the king has his mare beheaded. The severed mare’s head is then wrapped in a cloth and hidden under the boat bench on which the unknowing owner is sit­ting. When three crows fly by the boat and start cawing, the man is asked to translate what they are saying. He answers with a stanza in fornyrðislag:

			Segr vetrgǫmul, 	veit ekki sú

			ok tvévetr segr, 	‘trúik eigi at heldr’

			en þrévetr segr, 	‘þykkira mér glíkligt’

			kveðr mik róa 	á merar hǫfði,

			en þik, konungr, 	þjóf míns féar!

			‘The one-year-old [crow] says—she knows nothing—, and the two-year-old says—I don’t believe it either—, but the three-year-old says—it doesn’t seem likely to me—, she claims I’m rocking on a mare’s head, and that you, king, are the thief of my property!’36

			The stolen fé is the landowner’s horse, victim of the king’s divination exper­i­ment, while, somewhat surprisingly, the king in question is Óláfr kyrri (r. 1067–1093). Various editors have been puzzled by this identification, since, although the krákukarl is generously compensated in the end, the callousness of this king seemed incongruous with what little we know about the peaceful Óláfr kyrri. For this reason, the episode has been suspected to be the fruit of a later interpolation (Mork: 34). Other attempts to make sense of the story connected it to other, more spirited kings, such as Haraldr harðráði (ÍF 24: 12; Mork: 447), or Óláfr Tryggvason, the latter being particularly inter­ested in bird divination, according to medieval sources (SkP 2: 825). Not too much weight should be attached to Óláfr’s nickname, however, and his peaceful reign has probably little to say about his propensity towards animal cruelty.

			Morkinskinna is the earliest Icelandic synoptic work about Norwegian kings and its composition is dated to the period 1217–1220 (Mork: 66–67). That of its oral or written sources is a complex and debated question, especially for what concerns the many þættir (Andersson 1985: 218–219; Mork: 57–58). Jonna Louis-Jensen tended to regard the krákukarl þáttr, as well as others, as unlikely to belong to the lost original redaction, referred to as Ældste Morkinskinna (1977: 39; 69). However, the rich anecdotal material is today generally regarded as integral to the original composition (Mork: 13–14, 22–24). About this þáttr in particular, Finnur Jónsson limited himself to remark: “ældre kilde ukendt” (Finnur Jónsson 1932: xxv) and, indeed, the metrically secured hiatus form indicates that the stanza in question is relatively old, composed before c. 1150. Unlike the C-lines of Sona­torrek and Arinbjarnarkviða, the one here is a fornyrðislag A2k verse, and the contracted form fjár would result in a hypometrical line of three positions. Both the author of Fagrskinna and Snorri knew Morkinskinna and used it as a source, although they deliberately omitted most of its anecdotical content and many of its poetic quotations, especially those in the simpler eddic meters (Mork: 25). The fact that Snorri had access to a copy of Morkin­skinna when composing Heimskringla is beyond doubt (Mork: 68), but we are not sure whether he had access to it when he composed Egils saga, and, above all, we do not know if that copy contained the krákukarls þáttr (Mork: 34). Certainly, the hiatus form occurs in a line (þjóf míns féar) that recalls the one in Egill’s lv 28 (rǫ́n míns féar hǫ́num) both in wording and metrical type (A2k).

			There are also some interesting similarities in the plot of the episodes described in the Morkinskinna þáttr and in Egils saga. In both, a Norwegian king is accused of stealing the property of a free landowner: the lines en þik, konungr, þjóf míns féar and rǫ́n míns féar hǫ́num basically express the same concept (hǫ́num referring to king Eiríkr, in Egill’s stanza). In both episodes, a horse head is involved in some kind of magical practice. In Egils saga, a horse head is notoriously mounted on the níðstǫng with which Egill curses Eiríkr and Gunnhildr before leaving Norway (ÍF 2: 171).37 In this context, the function of the horse head seems to be suggestively connected to pagan practices and to the cursing ritual, alongside the inscription of runes on the níð­stǫng and the recitation of spells. Thus, the similarity between the lines þjóf míns féar and rǫ́n míns féar, the context of a Norwegian king behaving abusively towards a free landowner and the detail of the severed horse head might indicate that there was an intertextual contact between Egils saga and the Morkinskinna þáttr. Admittedly, given the dubious context of provenance of the latter, the direction of the loan might be argued. However, the metrically secured hiatus form indicates clearly that the krákukarl stanza is old, and, whatever its original context, the stanza implies some kind of accompanying narrative frame. Thus, irrespective of what we think about Óláfr kyrri’s propensity to decapitate horses, the material is probably old, and it is plausible that knowledge thereof was widespread in the Icelandic intellectual context that produced Morkinskinna. My suggestion is that Snorri knew the þáttr, or at least the fornyrðislag stanza contained in it, and that he used the portion of the line containing the phrase míns féar as a model for his line in Egils saga. He substituted the noun þjófr ‘thief’ with an analogous concept (rán ‘theft’) and added a trochaic cadence (hánum) to complete the dróttkvætt line. The four required positions of the fornyrðislag line in the krákukarl stanza informed him about the fact that the genitive form of fé “could” (in fact, had to) occupy not one, but two metrical positions.

			Now, in my opinion, two possible scenarios are imaginable for how Snorri understood this phenomenon. The first one is that Snorri applied a disyllabic scansion of the kind prescribed in the FGT, with a “splitting” of the syllable into two: fé.ar or fí.ar. This possibility, that I consider less likely, depends on the condition that Snorri had access to the FGT and/or that he came into contact with “poetry experts” who prescribed the retainment of the disyllabic pronunciation. It might be useful here to recall the situation outlined by the First Grammarian: he claimed that he was aware of the pronunciation é.arn for having heard it from skýnsamir menn and he reminds his readers that one should always rely on the skalds’ authority for all matters concerning language. These remarks suggest that the skalds he refers to engaged in a careful, faithful memorization of the poems, this being the technical requirement for their professional activity, which is compared to that of craftsmen and law experts. Had such a careful pronunciation been cultivated all the way into the thirteenth century, the archaic form might possibly have reached Snorri’s ears as well: only in that case would he have been able to retrieve a “splitted” pronunciation fé.ar. It should be born in mind, however, that the First Grammarian writes around the mid-twelfth century, when the contraction of hiatus forms was still a recent phenomenon. In his childhood, for instance, the grammarian might have met people who still had the uncontracted pronunciation in their spoken norm. For the disyllabic pronunciation to survive for one more century, down to Snorri’s times, we must postulate a process of extremely careful memorization, akin to the one that, in Vedic hymns, enabled the pronunciation metri causa of Sievers’ law’s disyllabic sequences (e.g. tuvám after heavy syllable : tvám after light syllable) long after the alternation had ceased being productive in Classical Sanskrit (Sievers 1878: 129–130; Barber 2013: 25–27; 40). The Vedic situation differs from the skaldic one, however, for the significant distance between the reciters’ spoken language and the Vedic poetic idiolect, which already in the time of the hymns’ composition “was distinctly hieratic, archaizing, and so to some extent artificial” (Edgerton 1934: 241). Moreover, the reproduction of these liturgical texts was cultivated and guarded with a special degree of phonetic precision; under such conditions, the old pronunciation could be preserved in transmission and even become target of archaizing imitation (Jamison 1986: 164–165). By contrast, however carefully we might imagine skalds to have memorized ancient verse, evidence from hendingar and syllabic weight shows that, in composition, they tended to operate with their own living, spoken norm (Myrvoll 2019). 

			For these reasons I am inclined to regard the second scenario as more likely, namely the one in which Snorri extended his own “slow syllable” expla­nation to this kind of hiatus forms too, irrespective of the different quality of the original vowels. Just like *Vindhlé.es, the form fjár would have received an extralong pronunciation, occupying two metrical positions: fjá.ar. In this case, the operation at work is very similar to Homeric diectasis, a “metrical emendation” where the ruptured meter resulting from the his­tor­i­cal contraction of hiatus forms (ὁράoντες > ὁρῶντες; ὁράεις > ὁρᾶις) is repaired by stretching the contracted vowel (ὁρῶντες > ὁρόωντες; ὁρᾶις > ὁράαις), thus producing unetymological but prosodically optimal forms.

			In either case, what is beyond doubt is Snorri’s interest for the phenom­e­non of hiatus and his careful study of ancient poems, both eddic and skaldic. These were then used as models in the production of his own verse, as illus­trated by Háttatal. Furthermore, Snorri was not the only learned author who made deliberate use of metrical licenses connected to original hiatus. Evidence of employ­ment of hiatus forms as metrical variants is found in a poem dated to shortly before Snorri’s time: Merlínusspá, composed in kviðuháttr around c. 1200 by Gunnlaugr Leifsson, monk at Þingeyrar.38 Gunnlaugr apparently employs disyllabic (or, possibly, bi-positional) scansions of original hiatus forms in 3 occasions, only with the high-frequence verbs sé and séa (later sjá) and always in positions 3–4 of C lines:

			
				
					
					
					
				
				
					
							
							GunnLeif Merl II  8.8:

						
							
							 

						
							
							en áðr sé.i

						
					

					
							
							GunnLeif Merl II  37.6:

						
							
							 

						
							
							sem hann dauðr sé.i

						
					

					
							
							GunnLeif Merl II 56.6:

						
							
							 

						
							
							en á hauðr sé.a

						
					

				
			

			He also uses, however, the contracted forms of the same verbs when it is convenient:

			
				
					
					
					
				
				
					
							
							GunnLeif Merl I 95.3:

						
							
							 

						
							
							hvé at spjǫllum sé

						
					

					
							
							GunnLeif Merl I 95.7:

						
							
							 

						
							
							hverr fyrða sé

						
					

				
			

			As in Snorri’s case, it is impossible to establish whether Gunnlaugr retained the archaic disyllabic pronunciation (sé.i and sé.a), or if he applied a “slow syllable” explanation (sé.e and sjá.a). Whatever the case, it seems that some form of metrical license was acknowledged as valid for these forms in specific metrical contexts. We can thus glimpse the traces of a (possibly uninterrupted) study of metrical licenses concerning the treatment of ancient hiatus forms as metrical allomorphs from the First Grammarian to Snorri.

			3. Various Conclusions

			3.1. Conclusions about the Eiríkr-Stanza

			Linguistic evidence shows that at least the second helmingr of Egill’s lausa­vísa 28 (for Eiríkr) was composed for the saga. The late features observed by Jón Helgason must be taken at face value: the form vé [l. 8] is unlikely to be an accusative plural and must in fact be a late dative form, with loss of the inflec­tional ending -i. The form flœja [l. 5] is fruit of an archaizing reading by Finnur Jónsson; manuscript evidence suggests that the original form was flýja, which would have rhymed with mýgir if the stanza was composed after c. 1200. In addition, some peculiar traits of the stanza, namely the de­scrip­tion of Eiríkr blóðøx as a temple-destroyer and the self-fulfilling curse addres­sing several pagan gods appear as fruit of the taste of an antiquarian author, one especially well-acquainted with late tenth-century skaldic poetry and invested in the literary representation of pre-Christian beliefs.

			

			The first helmingr, however, presents a difficult situation, since the hiatus form féar is usually taken as diagnostic of a date of composition prior to c. 1150. The present article has proposed that Snorri reproduced the form féar (or, possibly, fjá.ar) following the model provided by the fornyrðislag stanza transmitted in a þáttr in Morkinskinna. As already pointed out, the employment of echoes from other poems is a characteristic of Pseudo-Egill, while that of appropriating other poets’ lines is a poetic license allowed by Snorri in Háttatal, as long as the loan amounts to ‘one line or less’ (Faulkes 2007: 8). In this paper, the parallels in Tab. 3 were detected.

			

			3.2. Conclusions about Hiatus as a Dating Criterion

			If correct, the hypothesis exposed here may potentially have serious impli­cations for the employment of hiatus forms as a dating criterion in drótt­kvætt poetry. These are considered among the strongest diagnostic signs of early composition (Myrvoll 2014: 309–329; 2025: xcviii–xcix), but if learned authors could reproduce them at will, the usefulness of this criterion is severely curtailed. All is not lost, however. First of all, it seems that only a few poets, and specifically Snorri, devoted time and efforts to the exper­i­men­tal reproduction of “ex-hiatuses”. As observed by Gade (2001: 53), Snorri is the only one who tried to approximate rare hiatus forms, not limited to few conventional words (e.g. the frequent verbs sjá and sé) or to ana­log­i­cally restored inflectional endings (e.g. blá-um). In theory, the stanza in Hátta­tal might have provided a model for later reproductions of this feature, but the “slow-syllable” license is treated there not unlike the several other metrical curiosities contained in the clavis metrica and, in praxis, the influence it exerted on later poets remains arguable. 

			Most important, however, is to consider that, as argued again by Gade, “although Snorri recognized the feature as a poetic license, he did not make any connection between such words and archaic practice” (2001: 52). This is a crucial point. Like the First Grammarian and Óláfr hvítaskáld, Snorri did not realize that such metrical oddities were the product of an older linguistic stage, as proved by his use of the “wrong” form Vindhlés. In the case examined above, for instance, it was probably the wish to follow the model line (þjóf míns féar) that caused Snorri to adopt the disyllabic scansion of fjár, rather than the will to consciously reproduce an “archaic” form. Unlike other features, such as the expletive particle of/um (Gade 2001: 59–61; Males 2011), we have no reason to believe that medieval scholars perceived the “slow syllables” as connected to the poems’ age and that they would thus employ them in deliberate archaizing designs. In Háttatal, the slow syllables are treated together with the quick syllables (samstǫfur skjótar), under the first metrical license, which is that of “prolonging or shorten­ing the correct pronunciation of a sentence”.39 The “quick syllables” are exem­pli­fied with dróttkvætt lines showcasing examples of resolution, neu­tral­i­zation and elision (SkP 3, 1112), a technique that is paralleled in two prob­a­bly spurious stanzas of Egils saga (lv 7 and 14; Patria 2024: 178–180). While the slow syllables derive from hiatus contraction, the quick-syl­la­ble lines have no diachronic dimension, being simply experimental prod­ucts of the rhyth­mical possibilities always allowed by dróttkvætt meter. Snorri probably con­ceived the two phenomena as perfectly equivalent and employed them in the composition of pseudonymous verse in Egils saga without a conscious ar­chaizing design.

			In general, to come back to the methodological question raised by Clunies Ross and posed at the beginning of this article, if a stanza presents both late and archaic features, logic suggests that late features should be accorded more weight. While later developments could not be anticipated by old poets, it is not only conceivable, but indeed expected that archaic forms would be consciously reproduced by later poets. However, the question of medi­eval authors’ ability to archaize cannot be taken for granted –– as has too often been the case in the past –– and should rather be empirically estab­lished and tested (Haukur Þorgeirsson 2016b). Crucially, archaic forms ob­scured by language change were not fully comprehended by medieval scholars, thus not retrievable, and often not even recognized as such. 

			And yet, even if Snorri did not attribute to the slow syllables any historical con­no­tation, his tendency to lift lines from old poems as models for his forg­eries may still undermine the diagnostic effectiveness of hiatus, as the case of the Eiríkr-stanza shows. It is thus necessary to raise the question of the strength of this criterion, at least when it comes to the verse in Egils saga. In this respect, it is important to bear in mind that this case study represents the exception, rather than the rule. As this lengthy and, at times, exacting discussion shows, the one attempted here is not the most eco­nom­i­cal explanation for the occurrence of a hiatus in verse. Thus, in absence of strong contradictory evidence, a hiatus form should normally be taken at face value, possibly with just a little extra caution in the case of Egill’s poetry, because of the special profile of Snorri as a clever archaizer often “recycling” old lines. 

			3.3. Conclusions about the Verse in Egils saga

			Turning to the question of Egill’s poetry more generally, I wish to address a sensible objection raised by one of my peer-reviewers. Of course, the “hiatus” separating the historical Egill from Snorri was filled, in fact, by sev­er­al individuals, who were responsible for the oral trans­mission of the verse associated with the tenth-century skald and the accom­pa­n­ying stories. By reducing the analysis to dynamics that oppose two well-acknowl­edged authorial personalities, such as Egill and Snorri, are we over­simpli­fying a more nuanced situation? Do we not incur in the risk of down­playing the role of these storytellers, who might have been responsible for modi­fi­cations to the verse itself, thus contributing to the shaping of the stratified literary work that is Egils saga? To some extent, this risk is unavoidable, as we are un­likely to ever dis­entangle the saga author’s own voice from that of the anon­y­mous story­tellers who preceded him. Nonetheless, Egils saga puts us in the priv­i­leged situation of being able to compare both the saga’s prose and poetry with other texts presumably composed by the same author, allow­ing us to subject even the assumption of Snorri’s authorship to some degree of scru­tiny. In the course of this argumentation, several contacts have emerged between the pos­si­bly spurious verse in Egils saga and various works attrib­uted to Snorri:

			1.	A line of the Eiríkr-stanza has a parallel in a lausavísa attributed to Hildr Hrólfsdóttir nefju quoted by Snorri both in the Separate Saga and in Heimskringla (SkP 1: 139). 

			2.	Stanza 59 in Egils saga (Esa Friðgeiri fœri, SkP 5: 272-273) contains a description of the berserkr Ljótr biting his shield-rim, that is paralleled in Ynglinga­saga (ÍF 26: 17). 

			

			3.	The description of Egill’s níðstǫng and the invocation of the land­vættir –– supported by the content of st 28 –– has a close parallel in Heims­kringla (ÍF 26: 270–271). 

			4.	The form vé in the last line of lausavísa 28 confirms that the original dative vé.i was not reconstructed by analogy by Snorri, matching his failed understanding of Vindhlé-i* in Háttatal 7. 

			Moreover, a number of metrical phenomena described by Snorri in Háttatal find a counterpart in the stanzas of Pseudo-Egill: 

			5.	The first metrical license, that is to use “slow or quick syllables” (Hátt, 7, 8; Eg lv 7, 14, 20).

			6.	The “third license” that is to have aðalhending in odd lines (Eg lv 10, 20). 

			7.	The “eighth license”, that is to borrow one line or less from other skalds (Faulkes 2007: 8; Eg lv 10). 

			In isolation, none of these observations would constitute evidence of Snorri’s composition of the verse in Egils saga; when taken cumulatively, how­ever, their case is rather compelling, especially in light of the various, inde­pen­dent arguments claiming his authorship of the saga. Ultimately, whereas the stories that accompanied the transmission of poetry associated with Egill might well have formed during the timespan dividing Egill from Snorri, mak­ing it virtually impossible to establish how much Snorri owes to oral tradi­tion on that front, the spurious verse is much more likely to have been pro­duced by him at the time of the elaboration of the written saga.40 In ab­sence of conflicting evidence, this is simply the most economical hypoth­esis, which agrees with what we know about the general development of lit­er­ary conventions in saga prosimetra in the twelfth and thirteenth cen­turies (Patria and Jørgensen forthcoming; Myrvoll forthcoming).

			A final question to raise is whether the pseudonymous poetry in Egils saga preceded or followed the composition of Háttatal, constituting a test ground for Snorri’s poetic experiments or, rather, an application of his own pre­scrip­tions. Further research in this area is needed and I believe Háttatal might provide useful tools for future analyses of Pseudo-Egill’s verse.

			

			Bibliography 

			AEW = de Vries, Jan, 1952: Altnordisches Etymologisches Wörterbuch, 2nd ed. Leiden: Brill.

			Bagge, Sverre, 2004: ‘A Hero between Paganism and Christianity. Håkon the Good in Memory and History’. In: K. Hoff, S. Kramarz-Bein et al. (eds), Poetik und Gedächtnis. Festschrift für Heiko Uecker zum 65. Geburtstag. Beiträge zur Skandi­navistik 17: 185–210.

			Barber, Peter, 2013: Sievers’ Law and the History of Semivowel Syllabicity in Indo-European and Ancient Greek. Oxford: Oxford Academic. 

			Bjarni Einarsson, 1992: ‘Skáldið í Reykjaholti’. In: Finn Hødnebø et al. (eds), Eyvindar­bók. Festskrift til Eyvind Fjeld Halvorsen, 34–40. Oslo: Drammen grafisk.

			Bjorvand, Harald and Lindeman, Fredrik Otto (eds), 2019: Våre arveord. Etymologisk ord­bok. 3e utg. Oslo: Novus forlag.

			Björn Magnússon Ólsen (ed.), 1884: Den tredje og fjærde grammatiske afhandling i Snorres Edda. København: Knudtzons.

			
					1903: ‘Til versene i Egils saga’. Arkiv för Nordisk Filologi 19: 99–133.

					1904: ‘Landnáma og Egils saga’. Aarbøger for nordisk Oldkyndighed og Historie 19: 167–247. 

					1905: ‘Er Snorri Sturluson höfundur Egilssögu?’. Skírnir 79: 363–368.

			

			Clunies Ross, Margaret, 2022: Poetry in Sagas of Icelanders. Cambridge: Cambridge University Press.

			CPB = Gudbrand Vigfusson and Powell, Y. F. (eds), 1883: Corpus Poeticum Boreale. The poetry of the old northern tongue from the earliest times to the thirteenth century. Oxford: Clarendon.

			Edgerton, Franklin, 1934: ‘Sievers’s Law and IE. Weak-Grade Vocalism’. Language 10: 235–265.

			Faulkes, Anthony (ed.), 1998: Snorri Sturluson. Edda. Skáldskaparmál. 2 vols. London: Viking Society for Northern Research.

			— (ed.), 2007: Snorri Sturluson. Edda. Háttatal. 2nd ed. London: Viking Society for Northern Research.

			Finnur Jónsson, 1884: Kritiske studier over en del af de ældste norske og islandske skjalde­kvad. København: Gyldendal.

			— (ed.), 1886–1888: Egils saga Skalla-Grímssonar tilligemed Egils större kvad. Køben­havn.

			
					1901: Det norsk-islandske skjaldesprog omtr. 800-1300. København: S. L. Møllers.

					1912: ‘Sagaernes lausavísur’. Aarbøger for Nordisk Oldkyndighed og Historie: 1–57.

			

			— (ed.), 1932: Morkinskinna. København: Jørgensen & Co.

			Fulk, Robert D., 1996: ‘Inductive methods in the textual criticism of Old English verse’. Medievalia et Humanistica 23: 1–24.

			
					2003: ‘On Argumentation in Old English Philology, with Particular Reference to the Editing and Dating of Beowulf’. Anglo-Saxon England 32: 1–26.

			

			Gade, Kari Ellen, 2001: ‘The Dating and Attributions of Verses in the Skald Sagas’. In: Russell Poole (ed.), Skaldsagas. Text, Vocation, and Desire in the Icelandic Sagas of Poets, 50–74. Berlin: De Gruyter. 

			Guðrún Nordal, 2015: ‘Ars metrica and the Composition of Egil’s Saga’. In: Laurence de Looze et al. (eds), Egil, the Viking Poet: New Approaches to Egil’s Saga, 40–54. Toronto: University of Toronto Press. 

			Hallberg, Peter, 1962: Snorri Sturluson och Egils saga Skallagrímssonar. Ett försök till språk­lig författarbestämning. Studia Islandica 20. Reykjavík: Prentsmiðjan Leiftur.

			Haraldur Bernharðsson, 2006: ‘Göróttur er drykkurinn. Fornmálsorð í nútíma­búningi’. Gripla 17: 37–73.

			
					2016: Icelandic. A historical linguistic companion. 5th ed. Reykjavík: Háskóla prent.

			

			Haukur Þorgeirsson, 2013: Hljóðkerfi og bragkerfi. Stoðhljóð, tónkvæði og önnur úrlausnarefni í íslenskri bragsögu ásamt útgáfu á Rímum af Ormari Fraðmarssyni. Doktors­ritgerð við Háskóla Íslands. Reykjavík: Hugvísindastofnun.

			
					2014: ‘Snorri versus the Copyist. An Investigation of a Stylistic Trait in the Manuscript Traditions of Egils Saga, Heimskringla and the Prose Edda’. Saga-Book 38: 61–74. 

					2018: ‘How Similar are Heimskringla and Egils saga? An Application of Burrow’s Delta to Icelandic Texts’. European Journal of Scandinavian Studies 48: 1–18.

					2016a: ‘Hnútasvipa Sievers prófessors’. Són 14: 117–147.

					2016b: ‘The dating of Eddic poetry – evidence from alliteration’. In: Kristján Árnason et al. (eds), Approaches to Nordic and Germanic Poetry, 33–62. Reykjavík: University of Iceland Press. 

					2023: ‘The Name of Thor and the Transmission of Old Norse Poetry’. Neo­philologus 107: 701–713.

			

			Hreinn Benediktsson, 1963: ‘Phonemic Neutralization and Inaccurate Rhymes’. Acta philologica Scandinavica 26: 1–18. Reprinted in: Guðrún Þórhallsdóttir et al. (eds), Linguistic Studies, Historical and Comparative, 92–104. Reykjavík: Institute of Linguistics. 

			— (ed. and trans.), 1972: The First Grammatical Treatise. Reykjavík: Institute of Linguistics.

			ÍF 1 = Jakob Benediktsson (ed.), 1986: Íslendingabók. Landnámabók. Reykjavík: Hið íslenzka fornritafélag.

			ÍF 2 = Sigurður Nordal (ed.), 1933: Egils saga Skallagrímssonar. Reykjavík: Hið íslenzka fornritafélag.

			ÍF 23–24 = Ármann Jakobsson and Þórður Ingi Guðjónsson (eds), 2009: Morkin­skinna. 2 vols. Reykjavík: Hið íslenzka fornritafélag.

			ÍF 26–28 = Bjarni Aðalbjarnarson (ed.), 1941–1951: Heimskringla. 3 vols. Reykjavík: Hið íslenzka fornritafélag.

			ÍF 34 = Finnbogi Guðmundsson (ed.), 1965: Orkneyinga saga. Reykjavík: Hið íslenzka fornritafélag.

			Jamison, Stephanie W., 1986: ‘Brāhmaṇa syllable counting, Vedic tvác ‘skin’, and the sanskrit expression for the canonical creature’. Indo-Iranian Journal 29: 161–181.

			

			Jón Axel Harðarson, 2007: ‘Forsaga og þróun orðmynda eins og hagi, segja og lægja í íslenzku’. Íslenskt mál og almenn málfræði 29: 67–98.

			
					2011: Um orðið járn í fornnorrænu og forsögu þess. Orð og tunga 13: 93–121.

			

			Jón Helgason, 1969: ‘Höfuðlausnarhjal’. In: Bjarni Guðnason et al. (eds), Einarsbók: Afmæliskveðja til Einars Ól. Sveinssonar 12. desember 1969, 156–76. Reykjavík: Nokkrir vinir.

			Jónas Kristjánsson, 1977: ‘Egilssaga og konungasögur’. In: Einar G. Pétursson and Jónas Kristjánsson (eds), Sjötíu ritgerðir helgaðar Jakobi Benediktssyni, 2 vols. Reykjavík: Stofnun Árna Magnússonar, II, 449–472.

			
					1990: ‘Var Snorri Sturluson upphafsmaður íslendingasagna?’. Andvari 115: 85–105.

					2006: ‘Kveðskapur Egils Skallagrímssonar’. Gripla XVII: 7–35.

			

			Kolbrún Haraldsdóttir, 1991: ‘Hvenær var Egils saga rituð?’. In: Gunnar Karlsson and Helgi Þorláksson (eds), Yfir Íslandsála: Afmælisrit til heiðurs Magnúsi Stefánssyni sextugum, 25. desember 1991, 131–145. Reykjavík: Sögufræðslusjóður.

			Kuhn, Hans, 1983: Das Dróttkvætt. Heidelberg: Carl Winter.

			Lander, Eric T., 2024: ‘Verbal hyperbaton in the Viking Age runic inscriptions’. Scripta Islandica 75: 5–38.

			Louis-Jensen, Jonna, 1977: Kongesagastudier: Kompilationen Hulda-Hrokkinskinna. Køben­havn: Reitzels.

			LP1 = Sveinbjörn Egilsson (ed.), 1860: Lexicon poeticum antiquæ linguæ septen­trio­nalis. København: Qvist & Comp.

			LP2 = Sveinbjörn Egilsson and Finnur Jónsson (eds), 1931: Lexicon poeticum antiquæ linguæ septentrionalis. Ordbog over det norsk-islandske skjaldesprog, 2 udg. Køben­havn: Atlas.

			Males, Mikael, 2011: ’Egill och Kormákr – tradering och nydiktning’. Maal og Minne: 115–146.

			
					2020: The Poetic Genesis of Old Icelandic Literature. Berlin: De Gruyter.

					2024a: ‘Approaches to Dating the Poetry in the Sagas of Icelanders’. Scripta Islandica 74: 81–102. DOI: 10.33063/diva-524128 

					2024b: ‘Prenominal of/um(b) in Old Norse Poetry as a Dating Criterion’. Journal of English and Germanic Philology 124: 1–27.

					forthcoming: ‘Old Norse Scribes and Hiatus Forms’, SELIM.

			

			Mork = Andersson, Theodore M. and Gade, Kari Ellen (eds), 2012: Morkinskinna: The Earliest Icelandic Chronicle of the Norwegian Kings (1030–1157). Ithaca NY: Cornell University Press.

			Myrvoll, Klaus Johan, 2009: Samstöfur seinar eða skjótar. Ein etterrøknad av trykk- og kvan­titetstilhøve i skaldeversemålet dróttkvætt, Master’s thesis, Universitetet i Oslo.

			
					2014: Kronologi i skaldekvæde. Distribusjon av metriske og språklege drag i høve til tradisjonell datering og attribuering. Unpublished PhD-Diss, Universitetet i Oslo.

					2020: ‘The Authenticity of Gísli’s Verse’, Journal of English and Germanic Philol­ogy 119: 220–257.

					2025: ‘General Introduction. Dating and Authenticity’ in Margaret Clunies Ross, † Kari Ellen Gade and Tarrin Wills (eds), Skaldic Poetry of the Scandinavian Middle Ages 5. Poetry in Sagas of Icelanders. Turnhout: Brepols, vol. I, xcvi–cvii.

					forthcoming: ‘Dating and Authenticity in the Sagas of Icelanders’. In: Patria, Bianca and Jørgensen, Jon Gunnar (eds), From Poetry to Saga. The Development of Old Norse Prosimetrum. Turnhout: Brepols.

			

			Noreen, Adolf, 1923: Altisländische und altnorwegische Grammatik unter Berück­sich­tigung des Urnordischen. 3. vollständig umgearbeitete aufl. Halle: Max Niemeyer.

			Nygaard, Simon, 2022: ‘Beyond ‘ása ok álfa’’. RvT 74: 289–316.

			Olsen, Magnus, 1944: ‘Egils viser om Eirik blodøks og dronning Gunnhild’. Maal og Minne: 180–200.

			Patria, Bianca and Jørgensen, Jon Gunnar (eds), forthcoming: From Poetry to Saga. The Development of Old Norse Prosimetrum. Turnhout: Brepols.

			Patria, Bianca, 2024: ‘Pseudo-Egill, the Víkingr-Poet’. Gripla XXXV: 161–211.

			Sievers, Eduard, 1878: ‘Zur Accent- und Lautlehre der germanischen Sprachen’. Bei­träge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 5: 63–163.

			Simek, Rudolf (ed.), 1993: Dictionary of Northern Mythology, trans. by Angela Hall. D.S. Cambridge: Boydell & Brewer.

			Skjald = Finnur Jónsson (ed.), 1912–1915: Den norsk-islandske skjaldedigtning. Vols A I–II, B I–II. København: Gyldendal.

			SkP = Clunies Ross, Margaret et al. (eds), 2007–: Skaldic Poetry of the Scandinavian Middle Ages. Vols I, II, III, V, VII, VIII. Turnhout: Brepols.

			Tarsi, Matteo, 2025: Fornisländska. Språk och texter. Med ett kapittel om syntax av Eric T. Lander. Uppsala: Uppsala Universitet.

			Torfi H. Tulinius, 2014: The Enigma of Egill. The Saga, the Viking Poet, and Snorri Sturlu­son. Islandica LVII. Ithaca NY: Cornell University Press.

			
					2018: ‘The Social Conditions for Literary Practice in Snorri’s Lifetime’. In: Guðrún Sveinbjarnardóttir and Helgi Þorláksson (eds), Snorri Sturluson and Reyk­holt. The Author and Magnate, his Life, Works and Environment at Reykholt in Iceland. Copenhagen: Museum Tusculanum Press.

			

			Vésteinn Ólason, 1968: ‘Er Snorri höfundur Egils sögu?’. Skírnir 142: 48–67.

			Wieselgren, Per, 1927: Författerskapet til Eigla. Akademisk avhandling. Lund.

			Þorgeir Sigurðsson, 2019: ‘The Unreadable Poem of Arinbjǫrn: Preservation, Meter and Restored Text’. Unpublished PhD-Diss, Reykjavík.  

			
					2023: ‘How inaccurate rhymes reveal Old Norse vowel phonemes’. Maal og Minne 115/1: 185–203. 

			

			Summary 

			This article addresses the question of the authorship of a couple of stanzas (lausa­vísur 28 and 29) attributed to Egill Skalla-Grímsson in the eponymous saga (ÍF 2: 163–165). The stanzas contain two invectives addressed at Eiríkr blóðøx and Queen Gunn­hildr, share several verbal echoes and seem to constitute a conceptual pair. Unlike the one focusing on Gunnhildr, the stanza for Eiríkr contains linguistic features not compatible with a tenth century dating and seems a probable product of the saga author. Alongside the late ones, however, the stanza contains a seemingly archaic feature, thus presenting a methodologically challenging case. The presence of the hiatus form féar (gen. of fé, contracted to fjár after ca. 1150) calls into question the ability of Icelandic medieval scholars, and of Snorri Sturluson in particular, to deliberately reproduce linguistic archaisms, as well as the feasibility of using hiatus forms as a dating criterion for Old Norse verse.

			Keywords: dróttkvætt, linguistic dating, hiatus, Egils saga, Snorri Sturluson, diektasis

			Bianca Patria

			Universitetet i Oslo 

			Institutt for Lingvistiske og Nordiske Studier

			ORCID-iD 0009-0002-0658-6033

			

			
				
						1 On this topic, see most recently: Gade (2001); Myrvoll (2014; 2020; SkP 5, xcvi-cvii); Clunies Ross (2022: 51–76); Males (2024a).


						2 The tradition of studies on the authenticity of the verse in Egils saga dates back to the late nine­teenth century: Finnur Jónsson (1884: 173–178; 1886-88: xxix–xxx; 1912); Wieselgren (1927: 261–264); Jón Helgason (1969); Jónas Kristjánsson (2006); Males (2011; 2020: 220–232); Patria (2024).


						3 This methodology is employed by Males (2020: 220–232) and advocated for by Clunies Ross (2022: 58–59).


						4 The dating of Egill’s long poems is generally not questioned by skaldic specialists. Although composed in a metrical form that offers fewer diagnostic criteria, these poems only show early linguistic features (hiatus forms secured by metre, see below; pre-nominal particle of, Males 2024b: 4, 23). Jón Helgason’s argument about an alleged rhyme in ø : ǫ in Hǫfuðlausn (1969: 168–176) was rebutted by Haraldur Bernharðsson (2006). Moreover, the poems appear not to have been part of the original text of the saga, having been transmitted separately, and several stanzas are quoted in works where spurious verse is not found, such as Snorri’s Edda.


						5 Björn Magnússon Ólsen (1904; 1905); Sigurður Nordal (ÍF 2: xciv); Hallberg (1962); Torfi Tulinius (2014; 2018); Haukur Þorgeirsson (2014; 2018); Males (2020: 233–244); Patria (2024: 198–203).


						6 Translations from Old Norse are mine unless otherwise stated.


						7 A comparable situation is offered by lausavísur 8 and 9 about Bárðr’s feast: these (apparently) twin-stanzas were discussed by Males, who showed that only one of the two is linguistically compatible with Egill’s lifetime, while the other was likely composed by the saga author (2020: 224–228). See also: Patria (2024: 172–178).


						8 Consider the spellings 〈husfrǽgia〉 and 〈orcnaýgiar〉 for, respectively, húsfreyja and Orkneyjar in the ms AM 325 II 4to, dated to c. 1225 and the evidence from the rhymes in the poems of Sturla Þórðarson: Hrynhenda (dated c. 1263) st. 16.7: geiga létuð gyltar sýjur; Hrafnsmál (dated c. 1265), 7.4: leygs í Suðreyjar; st. 10.8: fleygr í Suðreyjum (Jón Axel Harðarson 2007: 85–87). See also: Tarsi (2025: 73).


						9 The manuscript readings are 〈flyja⟩ (Möðruvallabók, Ketilsbók) and 〈fylgja〉 (Wolfenbüttel) (Skjald A, I: 53).


						10 Finnur’s choice was followed by Clunies Ross (SkP 5: 223), but not by Sigurður Nordal (ÍF 2: 163).


						11 Þriðja leyfi er þat at hafa aðalhendingar í fyrsta eða þriðja vísuorði “The third poetic license is to have full rhymes in the first or third line [of the half-stanza]” (Faulkes 2007: 8).


						12 Strictly speaking, a tenth-century line 3 would have had hiatus in the 3. pers. subjunctive as well: reið séi rǫgn ok Óðinn. In this case, however, both a disyllabic (resolved) form and a mono­syllabic one could occur in the second weak position of the line, and the form has there­fore no diagnostic value.


						13 Einarr skálaglamm Helgason, Hákonardrápa 1, ed. ad trans. by Edith Marold (SkP 1: 279).


						14 Hallfreðr vandræðaskáld, lausavísa 9, ed. and trans. by Diana Whaley (SkP 5: 887).


						15 Cf. the abrenuntiatio formula of the Old Saxon Baptismal Vow: end ec forsacho allum dioboles uuercum and uuordum, Thunaer ende Uoden ende Saxnote ende allum them unholdum, the hira genotas sint (Cod. Pal. Lat. 577, fol. 6v: https://doi.org/10.11588/diglit.9726#0016; Simek 1993: 276). As in Hallfreðr’s stanza, the repudiation of the false idols is followed by the profession of one’s faith in Christ, God and the Holy Spirit (Cod. Pal. Lat. 577, fol. 7r: https://doi.org/10.11588/diglit.9726#0017).


						16 Runor: DR EM85;151B.


						17 The dating of the stanza was questioned because of the occurrence of the late form blótar (3 sg. of a weak verb blóta ‘to perform a pagan sacrifice’), required by meter, instead of the archaic blœtr (SkP 5: 272–273).


						18 As expected, the verb granda takes the dative: bili.


						19 Occurences of ok-inversion. Ninth cent: 1. Bragi Rdr 5 (SkP 3: 35); 2. Bragi Frag 1 (SkP 3: 54); 3. Þjóð Haustl 10 (SkP 3: 446). Tenth cent: 4. Þhorn Gldr 6 (SkP 1: 85); 5. Egill St 5 (SkP 5: 304); 6. ÚlfrU Húsdr 2 (SkP 3: 407); 7. Eskál Vell 27 (SkP 1: 317); 8. Tindr Hákdr 2 (SkP 1: 341); 9. Eil Þdr 15 (SkP 3: 108); 10. Hókr Eirfl 2 (SkP 1: 473). Eleventh cent: 11. Arn Magndr 7 (SkP 2: 216); 12. Arn Frag 4 (SkP 3: 6); 13. Gísl Magnkv 2 (SkP 2: 418). Twelfth cent: 14. Gamlkan Has 22 (SkP 7: 92–93); 15. Gamlkan Has 64 (SkP 7: 130). Thirteenth cent: 16. SnSt Ht 1 (SkP 3: 1104). This preliminary analysis of ‘ok-inversion’ was conducted with the digital tool The New Lexicon Poeticum, edited and developed by Tarrin Wills (https://lexiconpoeticum.org/m.php?p=lp). This database is still incomplete, as it does not yet include, for instance, the poetry from the Íslendingasögur. Considering, however, that this is the least secure section of the corpus in matters of dating, its exclusions from the control sample is in fact required. 


						20 So Sveinbjörn Egilsson: “Land-álfr: genius terræ tutelaris, rex (Eg. 56), ubi iunguntur per appositionem landálfr lögbrigðir rex legum violator, de Eriko Blodaxa” (LP1: 492).


						21 Ragnarsdrápa 4 (SkP 3: 33), c. 850.


						22 Ragnarsdrápa 11 (SkP 3: 43), c. 850.


						23 Ynglingatal 22 (SkP 1: 48), c. 900.


						24 Háleygjatal 11 (SkP 1: 210), c. 970.


						25 Vellekla 26 (SkP 1: 315), c. 975.


						26 The use of mythological references in skaldic diction reflects the changing attitudes towards the pre-Christian matter contained in the kennings and undergoes three phases: an early (c. 850–995) or genuinely “pagan” period, characterized by specific mythological references; an inter­mediate (c. 995–1120) or “early-Christian” period, marked by active avoidance of heathen imagery; finally, a late (c. 1120–1300) or “antiquarian” period, characterized by a learned revival of what is now perceived as mythological lore (Males 2020: 75–76).


						27 In Háttalykill (st. 29, SkP 3: 1038) we find the kenning morðalfr, in imitation of Vellekla. The complex and heavy mythologizing kenning Baldrs beiði-Rindi bandalfr is composed by Rǫgn­valdr’s companion, the skald Oddi inn litli (SkP 2: 614–616). The kenning involves ofljóst and references to obscure pagan myths and is composed in the occasion of a poetical challenge between Oddi and Rǫgnvaldr (ÍF 34: 202–203).


						28 During a diplomatic mission to Västergötland dated to c. 1018, Óláfr Haraldsson’s skald Sighvatr is refused hospitality in a farm where a heathen ceremony for the alfar is taking place (SkP 1: 590).


						29 Óttarr svarti, Hǫfuðlausn st. 8, ll. 5–8 (composed for Óláfr Haraldsson c. 1024).


						30 This couplet occurs, with the variant reading vinun, in a stanza attributed to Hólmgǫngu-Bersi in Kormáks saga (SkP 5: 1101).


						31 Snorri Sturluson, Háttatal st. 7, ed. and trans. by Kari Ellen Gade (SkP 3: 1111).


						32 In the extant fragments of Húsdrápa, only sts 2 and 8 mention Heimdallr (SkP 3: 407, 418).


						33 Ed. and trans. Margaret Clunies Ross (SkP 5: 315).


						34 Ed. and trans. Margaret Clunies Ross (SkP 5: 354).


						35 There are other places, in Egill’s long poems, in which hiatus forms had to necessarily receive the bi-positional scansion, and in those instances, we can assume Snorri to have been aware of their oddity, as in, for instance, Arinbjarnarkviða st. 11, l. 3: kní.a fremstr (knjá fremstr would make a hypometrical odd line).


						36 Lausavísur from Óláfs saga kyrra 2, ed. and trans. by Kari E. Gade (SkP 2: 825).


						37 The description of the níðstǫng ritual has a close parallel in Heimskringla (ÍF 26: 270–271).


						38 A similar alternation of contracted and non-contracted forms is found also in the poem Grípisspá, probably to be dated to the late twelfth century (Males, forthcoming).


						39 Það er leyfi háttanna at hafa samstǫfur seinar eða skjótar, svá at dragisk fram eða aptr ór réttri tǫlu setningar (Faulkes 2007: 7).


						40 Let us bear in mind, for instance, that linguistic dating provides not only ante-quem but also post-quem criteria, and a stanza like the Eiríkr-one above is unlikely to have been composed earlier than c. 1200, based on the likely merger of palatal /gi/ and /j/ suggested by the rhyme in the line folkmýgi lát flýja.


				

			
		

		
			Tables

		

		
			
					The Eiríkr-Stanza: Linguistic Features

			

		

		
			
				
					
					
					
					
				
				
					
							
							line

						
							
							
							archaic feature

						
							
							late feature

						
					

				
				
					
							
							1

						
							
							Svá skyldi goð gjalda,

						
							
							
					

					
							
							
							gram reki bǫnd af lǫndum, 

						
							
							
					

					
							
							
							reið sé rǫgn ok Óðinn,

						
							
							
					

					
							
							
							rǫ́n míns féar hǫ́num; 

						
							
							hiatus form (féar)

						
							
					

					
							
							5

						
							
							folkmýgi lát flýja, 

						
							
							
							rhyme ýg : ýj (?)

						
					

					
							
							
							Freyr ok Njǫrðr, af jǫrðum,

						
							
							
					

					
							
							
							leiðisk lofða stríði

						
							
							
					

					
							
							8

						
							
							landǫ́ss, þanns vé grandar. 

						
							
							
							lacking -i ending (dat. véi) 

						
					

					
							
							
							
							
					

				
			

		

		
			
					The Gunnhildr-Stanza: Linguistic Features

			

		

		
			
				
					
					
					
					
				
				
					
							
							line

						
							
							
							archaic feature

						
							
							late feature

						
					

				
				
					
							
							1

						
							
							Lǫgbrigðir hefr lagða,

						
							
							
					

					
							
							
							landalfr, fyr mér sjǫlfum,

						
							
							aðalhending in a : ǫ  

						
							
					

					
							
							
							blekkir brœðra søkkva

						
							
							
					

					
							
							
							brúðfang, vega langa;

						
							
							
					

					
							
							5

						
							
							Gunnhildi ák gjalda,

						
							
							
					

					
							
							
							greypt’s hennar skap, þenna,

						
							
							
					

					
							
							
							ungr gatk ok læ launat,

						
							
							anticipation of ok

							lack of skothending

						
							
					

					
							
							8

						
							
							landrekstr, bili grandat.

						
							
							
					

					
							
							
							The lawbreaker [Eiríkr], land-elf, has laid for me long ways (= has made me an outlaw); the chosen bride deceives the murderer of brothers [Eiríkr]; it is Gunnhildr that I have to repay for this exile: cruel is her nature; (ever since I was) young, I got to destroy hesitation (= react promptly) and to repay deceit.

						
					

					
							
							
							
							
					

				
			

		

		
			
					The Eirík Stanza and its Model Lines

			

		

		
			
				
					
					
					
				
				
					
							
							Egils saga lv 28

						
							
							Model line

						
							
							source

						
					

				
				
					
							
							Svá skyldi goð gjalda,

						
							
							
					

					
							
							gram reki bǫnd af lǫndum,

						
							
							nú rekið gand of landi

						
							
							Hildr Lv 1.2 (SkP 1: 139)

						
					

					
							
							reið sé rǫgn ok Óðinn,

						
							
							
					

					
							
							rǫ́n míns féar hǫ́num;

						
							
							þjóf míns féar

						
							
							Anon (Ólkyrr) 2.8 (SkP 2: 825)

						
					

					
							
							folkmýgi lát flýja

						
							
							
					

					
							
							Freyr ok Njǫrðr, af jǫrðum,

						
							
							Freyr ok Njǫrðr

						
							
							Egill Arkv 17.7 (SkP 5: 354)

						
					

					
							
							leiðisk lofða stríði

						
							
							
					

					
							
							landǫ́ss, þanns vé grandar.

						
							
							landrekstr, bili grandat

							landalfr […]

						
							
							Egill Lv 22.8 

							Egill Lv 22.2 (SkP 5: 224)

						
					

					
							
							
							
					

				
			

		

	
		

		
			Jógvan í Lon Jacobsen, Skriða og skryðja og nogle andre jord­skreds­verber i færøsk 

		

		
			Jacobsen, Jógvan í Lon. 2025. Skriða og skryðja og nogle andre jordskredsverber i færøsk. 

			Scripta Islandica 76: 59–71. https://doi.org/10.63092/scis.76.61011

			ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

			© Jógvan í Lon Jacobsen (CC BY)

		

		
			Skriða og skryðja og nogle andre jordskredsverber i færøsk

			Jógvan í Lon Jacobsen

			Abstract

			I artiklen drøftes verbformen skryðja ’styrte ned, rulle ned (om bjerg- eller jordskred)’. Ordet er interessant både ortografisk og semantisk. I ord­bogen til Færøsk Anthologi (Hammershaimb 1891) staves ordet skryðja, mens det i Lexicon Færoense (Grundtvig & Bloch 1877–1888) staves skriða. Den orto­grafiske usikkerhed skyldes, at langt y og i er faldet sammen til [iː] i færøsk. Ordet er også interessant, fordi det i 1961-udgaven af Færøsk-dansk ord­bog (Jacob­sen & Matras 1961) fik en ny delbetydning, ’skryde, prale’, som siden­hen er trukket tilbage, fordi det var en fejl. Desuden berøres kort det faktum, at den ældste færøske ordbog (Svabos Dictionarium Færoense) kun opfører jord­skreds­betydningen af skryðja, mens yngre ordbøger også har betyd­ningen ’male groft (på en kværn)’ (Poulsen & al. 1998; Hansen og Joensen 2010). Det skyl­des antagelig en fejl hos Svabo. Foruden formerne skriða og skryðja, som er artiklens hovedtema, vil tre norrøne verber med samme betydning blive omtalt, ryðja ’glide (ned), falde’, skríða ’skride, glide’ (Hansen & Joensen 2010) og hrynja ’rynje, falle, styrte, ramle ned’ (https://old-norwegian-dictionary.vercel.app/word/hrynja). Det sidste af disse, hrynja, eksisterer ikke i moderne færøsk1, men er belagt i nabosprogene. I artiklen anføres argumenter for, at ordet skryðja bør staves skriða.

			Alternationen skr- og kr-/r- i ordene skryðja og ryðja kan forklares som s-mobile, som betyder, at en rod med r- i forlyd kan producere en ekspressiv form med skr-.

			

			1 Introduktion

			Interessen for retskrivningen af skryðja/skriða stammer fra min tid som ord­bogs­redaktør på Føroysk orðabók (Poulsen & al. 1998, se også ord­bogs­por­talen sprotin.fo). Den oprindelige idé med artiklen var kun at argu­mentere for, at verbet skryðja ’styrte ned, rulle ned’ burde staves skriða, især fordi det til­svarende substantiv for fjeldskred, jordskred er skriða (Hansen & Joensen 2010, se også Dansk-færøsk ordbog på sprotin.fo). Men i arbejds­processen blev jeg opmærksom på, at dels havde skryðja fået en ny del­betyd­ning ’skryde, prale’ i Føroysk-donsk orðabók (Jacobsen & Matras 1961), som siden­hen er taget ud igen, dels at Svabo manglede male-groft-betydningen af skryðja, som højst sandsynligt beror på en fejl. Disse to emner berøres kort. Artiklen drøfter dels retskrivningen af verbet skryðja, dels hvorfor den for­kerte del­betyd­ning af skryðja ’skryde, prale’ i det hele taget kunne ske. Desuden om­tales tre jordskredsverber, ryðja ’glide (ned), falde’, skríða ’skride, glide’ og hrynja ’rynje, falle, styrte, ramle ned’. Den forkerte delbetydning ’skryde, prale’ skyldes angiveligt sammenblanding af to ord, skryðja [skriːja] ’styrte ned, rulle ned’ og skrýða [skrʊiːja] ’pryde, smykke’. 

			1.1 Skryðja eller skriða?

			Skriftformen skryðja forekommer første gang i ordbogen til Færøsk Anthologi bd. II2 (Hammershaimb 1891). Før den tid blev ordet skrevet skriða, f. eks i Grundt­vig og Blochs Lexicon Færoense3, som indeholder Svabos og Mohrs ord­sam­linger, som sidenhen blev udgivet med titlen Dictionarium Færoense (Matras 1966). Lexicon Færoense indeholder også ordstof fra gamle færøske kvad. 

			Ordet skryðja findes hverken i norrønt eller i andre nordiske sprog, hvilket gør det svært at opspore dets aner. Der er ganske vist eksempler på gamle færøske ord uden kognater i nabosprogene og i norrønt, f.eks. skotbrá ’kort tid’ (Jacobsen 2024) og tamarhald ’kontrol’ (Jacobsen 2023). Årsagen til ænd­ringen i retskrivningen fra skriða til skryðja kan være itakismen. Ordene skriða og skryðja har samme udtale, nemlig [skriːja], idet i og y er faldet sammen til [iː], og ð er faldet bort i udtalen og erstattet af j i hiatus; skryðja har j i forvejen og får derfor ikke et ekstra j i hiatus. Homofoni kan medføre orto­grafisk usikkerhed og kan være en kilde til fejlskrivning som i dette tilfælde med skriða og skryðja. Formerne skriða og skryðja er eksempler på manglende overensstemmelse mellem skrift og udtale i færøsk på grund af den historiserende retskrivning4.

			2 Ordbøgerne

			2.1 Jens Chr. Svabo: Dictionarium Færoense (1770’erne)

			Vi vil nu gennemgå nogle ordbøger for at se, hvordan de staver og definerer ordet [skriːja]. Den ældste færøske ordbog, Dictionarium Færoense, er skrevet af Jens Chr. Svabo (1746–1824) og Nicolai Mohr (1742–1790) (Matras 1966). De ældste manuskripter af denne ordbog stammer fra 1770’erne. Her opføres ordet, som Svabo staver skriä5, med følgende mikrostruktur: 

			skriä v.n., skruddi, skrudt [sic!]: s. nïur, skride ned fra hældende Stæder, de decliviori loco deferri. 

			(Matras 1966: 754).

			På Svabos tid fandtes der ingen færøsk standardretskrivning, så derfor skrev Svabo på dialekt. På det tidspunkt havde itakismen fundet sted, og udtalen af ordet har derfor været [skriːja] lige som i dag (om sammenfaldet af i/y se Peter­sen & Voeltzel 2025: 83, 85 og Matras 1981: 83). Svabo kan ikke hjælpe os med at afgøre, om retskrivningen bør være skriða eller skryðja, fordi han brugte en udtalenær retskrivning. Til gengæld får vi udtalen og betydningen af ordet samt et brugseksempel med dansk og latinsk oversættelse. Hos Svabo er der kun én betydning af skriä, nemlig jordskredsbetydningen ’skride ned fra hældende Stæder, de decliviori loco deferri’. Svabo skriver ikke j i hiatus; f.eks. skriver hann biä, tiä, siä (i normalortografi: biðja [biːja], tiga [tiːja], siga [siːja]). Svabo har ikke ’male-groft’-betydningen i Dictionarium, hvilket angive­ligt skyldes en forglemmelse.

			2.2 Svend Grundtvig og Jørgen Bloch: 
Lexicon Færoense (1877–1888)

			I Lexicon Færoense er formen skryðja ikke med som lemma; derimod staver Grundt­vig og Bloch dette ord skriða. De har to brugseksempler. Det første er ord­forbindelsen skriða niður, som de oversætter til ’skride ned fra hældende steder, de decliviori loco deferri’. Dette er taget direkte fra Svabo (se oven­for). Det andet eksempel i Lexicon Færoense er med samme betydning: oman skruddu dalir og fjøll med kildehenvisning til Hammershaimbs opskrift af Jall­gríms kvæði, vers 706). Dette eksempel gentages i Færøsk Anthologi et par år senere (se nedenfor). ’Male-groft’-betydningen findes altså ikke i Lexicon Færo­ense. Årsagen kan være, at Lexicon Færoense er baseret på Svabos ordbog, som ikke havde denne betydning med. Lexicon Færoense oplyser, at verbet skriða får vokalskifte og bøjes skruddi-skrudt [sic!]. Det er præcis det samme, som Svabo sagde hundrede år tidligere (endda med samme stavefejl skrudt for skrutt). Men så tilføjer Grundtvig og Bloch i en parentes, at den rigtige bøj­ning af skriða er skríddi-skrítt. Men her tager Grundtvig og Bloch fejl, fordi de blander to ord sammen. Det er vistnok verbet skrýða ’pryde, smykke’ med bøjningen skrýddi-skrýtt, som har viklet sig ind i skriða-bøjningen og som skaber forvirringen. Årsagen er formentlig, at í og ý er faldet sammen i ud­talen til [ʊi]. Lexicon Færoense har ikke skríða (kun skriða) i betyd­ningen ’skride ned fra hældende steder’. Denne betydning af skríða finder vi eksempler på både i Føroysk orðabók (1998) og i Føroysk-donsk orðabók (2010) (se sprotin.fo) under betydning 2 i begge ordbøger. Som vi kan se, hersker der stor usikker­hed om det ord, som vi i dag skriver skryðja, idet flere for­skellige ord med lignende struktur og udtale sandsynligvis har viklet sig ind i hinanden. 

			2.3 V. U. Hammershaimb: Færøsk Anthologi (1891)

			Den næste ordbog i rækken er en færøsk-dansk ordbog, som udgør bind 2 i Færøsk Anthologi (Hammershaimb 1891). Ordbogen blev redigeret af Jakob Jakob­sen, og her optræder formen skryðja for første gang. Denne form har er­stattet skriða, som ikke er med i anthologiordbogen og heller ikke er opført i de efterfølgende ordbøger. Her må vi huske på, at både Lexicon Færoense og Færøsk Anthologi er blevet til, efter at færøsk fik sin endelige ret­skriv­ning i 1847. Skryðja har følgende definition i Færøsk Anthologi:

			skryðja [skrīja] (skruddi), udso., male groft (knuse korn el. malt), kvørnin skryður; áin skruddi, isen på åen brødes og førtes nedad af strømmen; - *oman skruddu dalir og fjøll, ned styrtede fjælde og dale FK 45, 707.

			(Hammershaimb 1891: 303). 

			Stjernen indikerer, at ordet er forældet (se fodnote på s. 1 i Færøsk Anthologi). Som noget nyt opføres nu en ny betydning af skryðja. Foruden jord­skreds­betyd­ningen anfører Færøsk Anthologi en ’male-groft’-betydning, som endda står som den første og derfor må betragtes som hovedbetydning. Lydskriften af skryðja [skrīja] i Færøsk Anthologi viser, at udtalen er den samme som i skriða8. 

			2.4 M. A. Jacobsen & Chr. Matras: 
Føroysk-donsk orðabók (1927–1928 og 1961)

			Føroysk-donsk orðabók (Jacobsen & Matras 1927–1928) gengiver artiklen skryðja fra Færøsk Anthologi ordret, dog med mere præcise bøjnings­op­lys­ninger, hvor det oplyses, at skryðja bøjes skryður-skruddi-skruddur. I 1961-udgaven af samme ordbog (Jacobsen & Matras 1961) er artiklen skryðja meget forøget. Men det, som især er interessant er, at nu er en ny betyd­ning kommet med i artiklen, nemlig ’skryde, prale’:

			skryðja [skriija] skryður skruddi 

			1) (om kværn) male grovt (sic!) (knuse korn el. malt), kvørnin skryður, kornið er skrutt 

			2) (om bjerg- el. jordskred) i udtr som har skruddi der fandt et jordskred sted, (om jordmasser) skride, glide, styrte ned fra bjergene, s. niður, s. oman; har er nógv grót omanskrutt (styrtet ned fra bjergene); (om opsvulmede elve) rive og føre med sig, áir komu fløðandi oman eftir brekkum og skruddu við sær grót og moldbøkkar oman úr erva; áin skruddi isen på elven brødes og førtes ned ad strømmen 

			3) skryde, prale 

			(Jacobsen & Matras 1961: 379–380).

			Skryðja har nu fået en tredje betydning ’skryde, prale’ dog uden brugs­eksempler. Denne betydning er borttaget i senere ordbøger, fordi det var en fejl.

			2.5 Hansen & Joensen: Føroysk-donsk orðabók (2010)

			Skryðja har følgende mikrostruktur i Føroysk-donsk orðabók (Hansen & Joensen 2010)9. 

			

			skryðja skryður skruddi vb

			1 (om kværn) male groft, kvørnin skryður; kornið er skrutt kornet er groft malet

			2 (om bjerg- el. jordskred) rulle nedad, skryðja niður, oman o.lign.; eyrur og grót skruddi niður grus og sten skred el. styrtede ned10. 

			Forskellen mellem udgaverne af Føroysk-donsk orðabók fra 1961 og 2010 er, at betydning 3 skryde, prale er taget ud af 2010-udgaven.

			3 Ryðja og hrynja

			Her vil jeg kort berøre to jordskredsverber, ryðja og det norrøne hrynja ’falde’11. I moderne færøsk bruges ryðja mest i betydning 3 ’glide (ned), falde, drysse’, dvs. i samme betydning som jordskredsbetydningen af skryðja. Det polyseme verbum ryðja har følgende mikrostruktur i Føroysk-donsk orðabók12:

			ryðja ryður ruddi vb

			1 rydde, ryðja jørð (el. jarðir) rydde den dyrkede mark (’bøur’) for småsten

			2 male, ryðja malt skrå, grutte malt 

			3 glide (ned), falde, drysse, grót ruddi oman úr fjøllunum 

			4 (om æg) falde ud, eggin ryður 

			(Hansen & Joensen 2010: 648).

			Her har betydning 1 ’rydde’ og betydning 3 ’glide (ned), falde, drysse’ vores interesse. Betydning 1 er den gamle, oprindelige betydning af ryðja ’ryddig­gjøre, tømme’13 og betydning 3 er jordskredsbetydningen. Et andet verbum, som er interessant i denne sammenhæng, er det norrøne hrynja, som findes i islandsk og nynorsk (nynorsk i formerne rynje og rynja) (Magnússon 1989: 382; https://ordbokene.no/nno/bm,nn/rynje) og må derfor regnes for at være et gammelt ord i de nordiske sprog. I Islex-ordbogen er hrynja forsynet med disse danske ækvivalenter: ’styrte sammen, styrte ned, falde sammen, falde ned’ (https://islex.arnastofnun.is/dk/ord/21182). Her ser vi, at betydningen af hrynja ligner meget betydning 3 af ryðja, som i denne betydning må anses for at være synonymt med hrynja og derfor også synonymt med skryðja. 

			Jordskredsbetydningen (betydning 3) af ryðja findes hverken i islandsk eller i norrønt, og det kunne tyde på, at denne betydning er en sekundær udvik­ling i færøsk (jævnfør ordet ryðja i Islex-ordbogen https://islex.arnastofnun.is/dk/ord/33892) og i den norrøne ordbog på nettet (https://onp.ku.dk/onp/onp.php?o65726)). Hvordan kan det være, at ryðja har fået jord­skreds­betydning, da denne betydning hverken findes i islandsk eller norrønt? En mulig forklaring kunne være, at der er sket en sammenblanding af hrynja og ryðja. Denne mulighed drøftes yderligere i afsnit 4 Diskussion. 

			4 Diskussion

			Der er flere argumenter for, at verbet skryðja bør staves skriða. For det første kan nævnes, at det tilsvarende substantiv staves skriða ’fjeldskred, jordskred’. Det virker ulogisk, at to ord, som semantisk hører sammen og har samme op­rindelse og udtale, skal staves forskelligt. Usikkerheden om stavemåden kan skyldes, at i og y er faldet sammen til [iː] i udtalen. Årsagen er i så fald forkert etymologisering. For det andet findes formen skryðja hverken i islandsk eller norrønt, hvilket svækker sandsynligheden for, at ordet findes i færøsk. For det tredje opfører Lexicon Færoense kun formen skriða.

			På grund af den historiserende færøske retskrivning kan der være stor forskel på retskrivning og udtale14. Itakismen og bortfald af ð og g intervokalisk og postvokalist kan forårsage usikkerhed i retskrivningen. Udtalen [skriːja] kan således dække over mange teoretiske retskrivningsmuligheder: skryða, skryðja, skryja, skrya, skriða, skriðja, skrija, skria, skriga, skryga15. Årsagen til ændringen af skriða til skryðja i Færøsk Anthologi kender vi ikke; skryðja kan være genereret ud fra mønstret bryðja – bruddi, styðja – studdi, jf. at ord­bogs­eksemplet i Færøsk Anthologi er præteritumsformen skruddu. Derfor kan det ikke udelukkes, at Jakobsen har brugt mønstret bryðja – bruddi som forbillede til formen skryðja. 

			Hvordan kan det være, at ryðja har fået jordskredsbetydning, da denne betyd­ning hverken findes i islandsk eller norrønt? En mulig forklaring kunne være, at der er sket en sammenblanding af hrynja og ryðja, hvor ryðja har ”overtaget” betydningen af hrynja. Her må vi gå ud fra, at hrynja har eksisteret i færøsk på et ældre tidspunkt, selv om det ikke er dokumenteret i færøske kilder. Sammenblandingen kan være opstået som resultat af ordenes formelle lighed. Infinitiverne ryðja [riːja] og hrynja [rɪnja] har en vis lighed i udtalen, og efter at h var faldet bort foran r16(hrynja > rynja) blev ligheden endnu større. Desuden er der en vis lighed i præteritum, idet ryðja har ruddi og rynja har rundi.

			Man kan også forestille sig en anden forklaring til, at ryðja fik en sekundær jord­skred­betydning. Når et jordskred indtræffer, bliver det berørte terræn til­smudset af smuldrede sten, grus, ler, sand, muld osv., og derfor må der ryddes op bagefter, hvis jordskredet er faldet ned i indmarken eller i et bolig­område el.lign. Betydningen af ryðja kan da have flyttet sig fra den efter­følgende oprydning til selve jordskredet (som var årsag til rodet og opryd­ningen). En sådan tolkning, som bygger på en betydnings­ændring, kan forsvares rent teoretisk, selvom den måske ikke er helt overbevisende. 

			Et påfaldende særkende for ordparret ryðja og skryðja er, at det er en del af et mønster af synonympar, hvor det ene synonym har r- og det andet har skr- i ini­tial position. Det gælder ikke kun færøsk, men også andre nordiske og ger­manske sprog. Fælles for disse synonympar er, at de indikerer en eller anden form for højlydt støj, larm eller bulder (skr-ordene ”larmer” måske mere og er mere ”eksplosive” end r-ordene). Blandt disse ordpar finder vi i færøsk f.eks. ról-skról ’højrøstet tale’-’skrig’, róla-skróla ’være højrøstet’-’råbe op’; norsk: råle-skråle; dansk: ramle-skramle, rumle-skrumle, svensk: ryta-skryta. Kan det tæn­kes, at synonymparret ryðja-skryðja kan indgå i denne syste­matik af syno­nym­par? I så fald kan ryðja have genereret en sekundær form skryðja med samme bøjningsmønster skryður-skruddi. Man kan foreslå en analogi som: 

			
				
					
					
					
				
				
					
							
							skróla : róla

						
							
							/skriːja/ : X

						
							
							X => /riːja/.

						
					

				
			

			Alternationen skr- og kr-/r- er et velkendt fænomen i historisk lingvistik. Ord, som har skr- initialt, er ofte mere ekspressive og onomatopoetiske end ord med kr- og r-, som har en mere neutral mening (jf. f.eks. eng. scream, scramble i forhold til ride, run). Her ser vi et mønster, hvor lydsymbolske ord har en tendens til at akkumulere ekstra konsonanter og en mere fonologisk kompleks struktur end ”kerneordene”. Denne ændring kan forklares som s-mobile, som betyder, at en rod *ker- kan producere *sker- (med s-mobile) som ekspressiv form, og *ker- som neutral form. En teori om oprindelsen til s-mobile er, at s oprindeligt var et suffiks i slutningen af det foregående ord, som har hæftet sig på det efterfølgende ord (https://en.wikipedia.org/wiki/Indo-European_s-mobile). De ekspressive former overlever ofte og bruges især hvor lydsymbolsk formation er produktiv (Marchand 1969: 327, Watkins 2011, Miller 2014). Miller siger, at oprindelsen til s-mobile ligger i ’phrasal syntax’. 

			Det var en fejl, da Jacobsen og Matras gav skryðja betydningen ’skryde, prale’ (Jacobsen & Matras 1961). Derfor er den betydning taget ud igen og findes ikke længere i færøske ordbøger. Fejlen skyldes formodentlig, at ver­berne skryðja og skrýða var sammenblandet, fordi ordene ligner hinanden orto­grafisk skryðja [skriːja] og skrýða [skrʊiːja], mens udtalen er ret så forskellig med henholdsvis monoftong og diftong. I Færøsk-dansk ordbog (Hansen & Joensen 2010) oversættes skrýða til ’pryde, smykke’. Sammenblandingen kan også skyldes, at præsensformen skrýður (af infinitiven skryðja ’styrte ned, rulle ned’) er blevet misopfattet som præsens af skrýða ’pryde, smykke’.

			Interessant er det i øvrigt, at Svabo intet siger om, at skriä også kan betyde ’male groft korn på en kværn’, da denne betydning er vel dokumenteret i yngre ordbøger. Fraværet af denne betydning skyldes formentlig en for­glem­melse, fordi den er dokumenteret hos personer, der er født kun ca. 100 år senere, dvs. i anden halvdel af 1800-tallet. Derfor må vi formode, at ’male -groft’-betydningen har eksisteret i færøsk i slutningen af 1700-tallet, når vi tænker på, at Færøerne i 1700- og 1800-tallet var et meget statisk land­brugs­samfund. Et eksempel på ’male-groft’-betydningen finder vi hos en færøsk kulturhistorisk forfatter, Jóhanna Maria Skylv Hansen (1877–1974). I en af hendes bøger Gamlar gøtur IV (Skylv Hansen 1973: 40) kan vi læse: ”Tygum søgdu í áðni, tá tygum skruddu bankabygg, at tað var til at gera út á mjólk­greyt” (dansk oversættelse: ’De sagde for lidt siden, da De malede groft bankbyg, at det var for at jævne vælling’) (https://savn.setur.fo/Pages/wordCards.aspx).

			5 Konklusion

			Formålet med artiklen er for det første at argumentere for, at verbet skryðja bør staves skriða ligesom det tilsvarende substantiv. Lexicon Færoense opfører kun verbformen skriða. En mulighed er, at Jakobsen kan have genereret skryðja ud fra mønstret bryðja-bruddi, styðja-studdi, altså baseret på et eksisterende mønster i sproget. I så fald er der tale om analogi.

			Grunden til at ryðja, hvis grundbetydning er ’rydde’, fik jord­skreds­betyd­ning ’falde ned, rulle ned’, kan være sammenblanding med hrynja ’styrte ned, falde ned’. Ordene har en vis formel lighed (infinitiverne ryðja-rynja og præteritums­formerne ruddi-rundi). Muligvis er det kimen til sammen­blandingen.

			En anden forklaring på jordskredsbetydningen af ryðja, hvis primære betyd­ning er ’rydde’, kan være, at ryddebetydningen har forskudt sig fra oprydningen efter jordskredet til selve jordskredet (som var årsag til rodet og oprydningen).

			Synonymparret ryðja/skryðja kan forklares med s-mobile, dvs. at ord, som har skr- initialt, ofte er mere ekspressive og onomatopoetiske end ord med kr- og r-, som har en mere neutral betydning.

			Det var en fejl, da skryðja fik betydningen ’skryde, prale’ i Færøsk-dansk ordbog (1961), og derfor blev denne betydning senere trukket tilbage. Årsagen til fejlen var sandsynligvis, at to verber, skryðja og skrýða var blev blandet sammen.

			Årsagen til at Svabo ikke opfører ’male-groft’-betydningen af skryðja i Dictionarium Færoense er angiveligt en forglemmelse, fordi vi må gå ud fra, at denne betydning af skryðja har været brugt på Svabos tid. 

			Tak

			En varm tak til de to fagfælledommere for relevante kommentarer samt til min kollega, Bjarni Steintún, for interessante synspunkter.

			Bibliografi

			FK, 1851: Færöiske kvæder samlede og besørgede ved V. U. Hammershaimb, udgivne af det nordiske Litteratur-Samfund. Kjøbenhavn: Trykt i Brødrene Berlings Bogtrykkeri [offset-prent Emil Thomsen, Tórshavn 1969].

			Grundtvig, Svend og Jørgen Bloch, 1877–1888: Svend Grundtvigs færøske ordbog. Bekostet af Den Grevelige Hielmstierne-Rosencroniske Stiftelse. Lexicon Færo­ense indeholdende Jens Kristjan Svabos og Nicolai Mohrs ordbogsarbejder i fuld­stændigt sammendrag med tilföjelse af citater og nye artikler samt lister over færøske person- og stedsnavne. Udarbejdet efter Svend Grundtvigs plan og under hans ledelse og medvirkning af Jørgen Bloch. København. 

			Hammershaimb, V. U., 1891: Færøsk Anthologi II. Ordsamling og register udar­bej­dede af Jakob Jakobsen. København: S. L. Møllers bogtrykkeri (Møller & Thomsen).

			Hamre, Håkon, 1944: Færøymålet i tiden 1584 – 1750. Oslo: I kommisjon hos Jacob Dybwad.

			Hansen, Zakaris Svabo og Hans Joensen, 2010: Føroysk-donsk orðabók. Færøsk-dansk ordbog. Tórshavn: Orðabókagrunnurin. https://sprotin.fo

			Jacobsen, Jógvan í Lon, 2018: Jakob Jakobsen (1864–1918). I: Jakob Jakobsen. Greinir og ritgerðir. Med ny indledning af Jógvan í Lon Jacobsen. Tórshavn: H. N. Jacobsens bókahandil [opr. udgave 1957].

			Jacobsen, Jógvan í Lon, 2023: Um at hava tomur/tømur á tamarhaldinum. Fróðskapar­rit 69. bók, s. 5–16.

			Jacobsen, Jógvan í Lon, 2024: Skotbrá ella skábrá ella … hvussu skal orðið stavast? Frøði 1/2024: 34–39.

			Jacobsen, Jógvan í Lon, 2025: Um ruðul og ruðuleika. Fróðskaparrit 71. bók, s. 83–92.

			Jacobsen, M. A. og Chr. Matras, 1927–1928: Færøsk-dansk ordbog, Føroysk-donsk orðabók. Tórshavn: Felagið Varðin, København: J. H. Schultz forlag A/S.

			Jacobsen, M. A. og Chr. Matras, 1961: Føroysk-donsk orðabók. Færøsk-dansk ord­bog. 2. útgáva, nógv broytt og økt. Latið úr hondum hevur Chr. Matras. Tórs­havn: Føroya Fróðskaparfelag.

			Lindqvist, Christer, 2018: Untersuchungen zu den Gründungsdokumenten der färö­ischen Rechtschreibung: Ein Beitrag zur nordischen Schriftgeschichte. Amster­dam/Philadelphia: John Benjamins Publishing Company.

			Magnússon, Blöndal Ásgeir, 1989: Íslensk orðsifjabók. Reykjavík: Orðabók Háskólans. https://malid.is

			Marchand, Hans, 1969: The Categories and Types of Present-Day English Word-Formation. Verlag C. H. Beck.

			Matras, Chr., 1951: Det færøske skriftsprog af 1846. Scripta Islandica. Isländska säll­skapets årsbok 2/1951, s. 5–23. 

			Matras, Chr., 1966: Dictionarium Færoense. Færøsk-dansk-latinsk ordbog. Af J. C. Svabo. Udgivet efter håndskrifterne af Chr. Matras. I. Ordbogen. København: Munksgaard.

			Matras, Chr. 1981 [2. oplag]: Færøsk sprog. Kulturhistorisk Leksikon for Nordisk Middelalder 79–84, bd. 5. Rosenkilde og Bagger 

			Miller, D. Gary, 2014: English Lexicogenesis. Oxford University Press. Oxford.

			Poulsen, Jóhan Hendrik Winther & al., 1998: Føroysk orðabók. Tórshavn: Orðabókagrunnurin. https://sprotin.fo

			Petersen, Hjalmar P. og Laurence Voeltzel, 2025: Faroese Phonetics and Phonology. I: Phonology and Phonetics vol. 34. Ed. by A. Lahiri. Berlin: De Gruyter Mouton. 

			Skylv Hansen, Jóhanna Maria, 1973: Gamlar gøtur IV. Tórshavn: Helge Justinussen Bókahandil.

			Thráinsson, Höskuldur & al., 2012: Faroese. An Overview and Reference Grammar. Tórs­havn og Reykjavík: Fróðskapur, Faroe University Press og Linguistic Insti­tute, University of Iceland.  

			Vrieland, Sean D., 2023: Føroysk rættskriving er frá 1847 – ikki 1846. Frøði 1/2023: 10–13.

			Watkins, Calvert, 2011: The American Heritage Dictionary of Indo-European Roots. Collins Reference.

			Digitale tekster

			Bokmålsordboka og Nynorskordboka https://ordbokene.no (senest besøgt 27. februar 2025)

			Føroysk orðabók https://sprotin.fo (senest besøgt 26. februar 2025)

			Føroysk-donsk orðabók https://sprotin.fo (senest besøgt 17. januar 2025)

			Føroysk-Ensk orðabók https://sprotin.fo (senest besøgt 17. januar 2025)

			Føroysk-Týsk orðabók https://sprotin.fo (senest besøgt 17. januar 2025)

			Íslensk orðsifjabók https://malid.is (senest besøgt 17. februar 2025)

			Islex https://islex.arnastofnun.is (senest besøgt 4. januar 2025)

			Ordbog over det danske Sprog https://ordnet.dk/ods (senest besøgt 25. januar 2025)

			Ordbog over Det gamle norske Sprog  Old Norwegian Dictionary - Johan Fritzner (senest besøgt 19. september 2025)

			Ordkartotek https://sedlasavn.setur.fo/WordCards/PublicIndex (senest besøgt 26. februar 2025)

			Málið https://málið.is (senest besøgt 4. januar 2025)

			Norrøn ordbog https://onp.ku.dk/onp/onp.php (senest besøgt 21. juni 2024)

			Svenska Akademien ordbok https://svenska.se/saob/?sok=skryta&pz=2 (senest besøgt 28. februar 2025).

			Summary

			This article discusses the Faroese verb skryðja ‘to move or roll down (as in a mountain or landslide)’, a word of interest both orthographically and semantically. In Færøsk Antho­logi (Hammershaimb 1891), the form is spelled skryðja, whereas in Lexicon Færoense (Grundtvig & Bloch 1877–1888) it appears as skriða. The orthographic variation reflects the merger of long y and i into [iː] in Faroese.

			The word is also noteworthy because the 1961 edition of the Faroese-Danish Dictionary (Jacobsen & Matras 1961) introduced a new secondary meaning, ‘to boast, brag’, which was later withdrawn after being identified as an error.

			The article further notes that the earliest Faroese dictionary (Svabo’s Dictionarium Færoense) records only the landslide-related sense of skryðja, whereas later dictionaries also include the meaning ‘to grind coarsely (on a mill)’ (Poulsen et al. 1998; Hansen & Joensen 2010); this is likely due to a mistake in Svabo’s entry.

			

			In addition to the forms skriða and skryðja, which form the main focus of the dis­cus­sion, three Old Norse verbs with related meanings are examined: ryðja ‘to slide (down), fall’, skríða ‘to stride, glide’ (Hansen & Joensen 2010), and hrynja ‘to collapse, fall, tumble down’ (https://old-norwegian-dictionary.vercel.app/word/hrynja). The last of these, hrynja, is not found in modern Faroese but is attested in the neighbouring languages.

			The article concludes by arguing that the proper spelling of the word should be skriða.

			The alternation skr- and kr-/r- in words like skryðja and ryðja can be explained as s-mobile, which means that a root with r- in initial position can produce an expressive form with skr-.

			Keywords: færøsk, s-mobile, retskrivning, homofoni, jordskredsverber

			Jógvan í Lon Jacobsen

			Fróðskaparsetur Føroya

			Føroyamálsdeildin

			

			
				
						1 I færøsk ville formen have været *rynja. 


						2 Redigeret af Jakob Jakobsen (1864–1918).


						3 Svend Grundtvig (1824–1883) og Jørgen Bloch (1839–1910) uudgiven ordbog Lexicon Færoense (1877–1888). Ordbogen opbevares på det Kongelige Bibliotek i København.


						4 Om retskrivningen, se Lindqvist (2018), Vrieland (2023) og Matras (1951).


						5 a med trema bruger Svabo, når han vil vise, at a er et fonem og ikke en del af en diftong.  


						6 Kildehenvisningen er forkortet til Hmb. Jallgr. kv, 70 i ordbogen. Kildehenvisningen står under FK i litteraturlisten sidst i artiklen.


						7 FK = Hammershaimbs Færøske kvæder, side 45, vers 70.


						8 Denne ændring sker under Jakob Jakobsens kyndige redigering af ordbogen. På dette tids­punkt var Jakobsen student i København og blev senere i livet en højagtet sprogforsker med sær­lig god indsigt i sproghistorie, etymologi, stednavneforskning og fonetik, som var en ny disciplin på det tidspunkt (se mere hos Jacobsen 2018: 7–28). 


						9 Ordbogen findes på netadressen sprotin.fo


						10 Flere brugseksempler er udeladt her.


						11 Se Johan Fritzners Ordbog over det gamle norske Sprog på adressen https://old-norwegian-dictionary.vercel.app/word/hrynja (hjemmesiden besøgt 13. 10. 2025). Se også Jacobsen (2025).


						12 Flere af brugseksemplerne er udeladt her.


						13 Se Johan Fritzners Ordbog over det gamle norske Sprog på adressen https://old-norwegian-dictionary.vercel.app/word/rydja 


						14 Thráinsson & al. 2012: 17.


						15 Ibid.: 20. 


						16 Bortfald af h foran r er dokumenteret i de ældste færøske kilder (Hamre 1944: 50).


				

			
		

	
		

		
			Lars Lönnroth, Kung Sverre och norrön sagaskrivning 

		

		
			Lönnroth, Lars. 2025. Kung Sverre och norrön sagaskrivning. 
Scripta Islandica 76: 73–87. https://doi.org/10.63092/scis.76.60283

			ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

			© Lars Lönnroth (CC BY)

		

		
			Kung Sverre och norrön sagaskrivning

			Lars Lönnroth

			Mer än ett sekel har förflutit sedan den kände politikern och medel­tids­historikern Halvdan Koht publicerade en briljant artikel med titeln ”Norsk historieskrivning under kong Sverre, serskilt Sverre-soga” i den nystartade tidskriften Edda (Koht 1914). Han ville där visa att kung Sverre, som kom till makten 1177 och avled 1202, inte bara var en framstående politiker och härskare utan också – liksom Koht själv – en intellektuell person med stort inflytande på den samtida historieskrivningen. Kungen hade inte bara följt samtida europeiska härskares exempel genom att i en tid av strider mellan kungamakt och kyrka låta skriva sin egen biografi; han hade medverkat i själva utformningen av Sverris saga och bestämt vad dess för­fattare, den isländske abboten Karl Jónsson, skulle skriva. Dessutom hade han tagit initiativet till det historiska översiktsverket Ágrip, kanske också till andra norröna kungasagor, och därigenom givit mönster för senare saga­skrivning. Koht kunde visa på hänvisningar till Sverre i senare saga­texter, där han åberopades som källa eller citerades för sina omdömen om sagor eller sagahjältar. Sverre tycktes alltså spela en framträdande roll inte bara i den politiska historien utan också i litteraturhistorien.

			Kohts synpunkter har inte väckt större anklang bland senare sagaforskare. Man har i allmänhet ansett att det norska inflytandet på sagaskrivningen var begränsat. Den dominerande uppfattningen har varit att kungasagor liksom islänningasagor och fornaldarsagor i stort sett bygger på isländsk be­rät­tar­tradition som i kungasagornas fall kan spåras tillbaka till isländska furste­skalder och 1100-talets fróðir menn, Ari den lärde Þorgilsson (död 1148) och Sæmundr den lärde Sigfússon (död 1133). Om detta kan man läsa exempelvis en tongivande forskningsöversikt som Theodore M. Anders­sons från 1985 (ny upplaga 2006). Likväl kan det, menar jag, vara av intresse att åter­vända till Halvdan Kohts artikel för att se hur hans argument står sig i ljuset av senare sagaforskning.

			Vad gäller själva tillkomsten av Sverris saga sägs i prologen att ”bokens början är en avskrift av det som abbot Karl Jónsson först skrev medan kung Sverre själv övervakade och bestämde vad som skulle skrivas” (”er þat upp­haf bókarinnar er ritat er eftir þeiri bók er fyrst ritaði Karl ábóti Jóns­son, en yfir sat sjálfr Sverrir konungr ok réð fyrir hvat rita skyldi”, Sverris saga, s. 3). Detta har tydligen skett i Norge när Karl Jónsson, abboten i Þing­eyrar kloster på Island, vistades där 1185–1188, sannolikt på kungens in­bjudan. Senare delen av sagan är däremot enligt prologen skriven efter andra källor, ”minnes­berättelser från de män som själva sett och hört händelserna”. 

			Detta kunskapsinhämtande bör rimligtvis ha skett i Norge, men åt­minstone avslutningen om kungens död och begravning måste ha skrivits efter 1202, när Sverre var död och Karl Jónsson tillbaka i tjänst som abbot i sitt kloster på Island. Enligt sagans prolog i handskriften Flateyjarbók har den isländske prästen Styrmir Kárason ”skrivit efter” Karl Jónssons bok, vilket ibland tolkats som att Styrmir författade sagans senare del (se Gottskálk Jens­son 2021), men förmodligen innebär formuleringen skrifa eftir bara att Styrmir hållit i pennan som avskrivare. Sannolikt har Karl Jónsson kunnat åter­vända till Norge för att hämta mer kunskap eller också har han på annat sätt blivit informerad om Sverres sista tid. Att det är abboten som hela tiden är sagans författare torde vara det mest sannolika att döma av textens inne­håll och berättarstil (Þorleifur Hauksson 2007: xxii–xxiv). 

			Innan jag går in på frågan om Sverres personliga insats vill jag först beakta vilka likheter och skillnader det finns mellan Sverris saga som helhet och den historieskrivning på latin som var känd i Europa under 1100-talet. Koht går själv inte in på några jämförelser men nämner som exempel på tänk­bara latinska förebilder flera samtida furstebiografier, häribland biskop Otto av Freisings och kaplanen Rahewins verk om kejsar Fredrik Barbarossa, Gesta Friderici imperatoris (1157), den franske abboten Suger av Saint Denis’ verk om kung Ludvig den tjocke, Vita Ludovici Grossi (1138) och ett verk om den brittiske monarken Henry II, Gesta Henricis secundis, som tillskrivits abboten Benedict of Peterborough (1190-talet). Andra latinska verk som inte omtalas av Koht men också kan nämnas som tänkbara förebilder i detta sammanhang är Einhards klassiska biografi om Karl den store, Vita Karoli Magni (800-talet) och texter från den romerska antiken som Bellum Iugurthinum och Bellum Catilinae av Sallustius (86–34 före Kristus) och De Bello Civili av Lucanus (39–65 efter Kristus), tillsammans översatta till norrönt språk på 1200-talet under den gemensamma titeln Rómverja saga eller Rómverja sögur (Hermann Pálsson 1991, se nedan).

			Mycket av det här nämnda skrevs under inflytande av 1100-talets kamp mellan regnum och sacerdotium, det vill säga mellan värdsligt och andligt herra­välde. Liksom Fredrik Barbarossa befann sig kung Sverre under sin regerings­tid i konflikt med påven och biskopar inom sitt eget rike om makten över kyrkan, och detta har rimligen varit ett viktigt skäl för honom att få sin furstebiografi skriven på ett sätt som skulle gynna hans politiska syften. Att han valde en isländsk munk och inte en norsk som medarbetare för detta företag berodde förmodligen på att han på Island, där kyrkan domi­nerades av världsliga hövdingafamiljer, hade lättare att finna litterärt kapabla klerker som tänkte i samma banor som han själv och kunde göra för honom vad Otto av Freising gjort för kejsar Fredrik eller Einhard gjort för Karl den store. 

			Det som ändå tydligast skiljer Sverris saga från de latinska skrifterna är natur­ligtvis det norröna språket men också stilen i berättande och hand­lings­inriktade avsnitt, inte minst de talrika krigsskildringarna. Här är de latinska verken i allmänhet präglade av romersk retorik medan Sverris saga för det mesta och särskilt i senare delen präglas av en stramt handlingsinriktad och ”objektiv” stil som påminner om isländsk sagastil, fast utan de inslag av skalde­dikt som är vanlig i senare isländska kungasagor och islänningasagor. Där­emot har forskningen på senare tid påvisat klara likheter mellan Sverris saga och latinsk historieskrivning när det gäller prologen, återgivande av Sverres drömmar, politiska tal och annat som tycks komma från den präst­ut­bildade och latinkunnige kungen själv (se härom Þorleifur Hauksson 2007: lxiv–lxxv). Latininflytandet är även tydligt i de avslutande kapitlen om kungens sjukdom, död och begravning samt beskrivningen av hans utseende, själs­liga egenskaper, uppträdande, vanor, förhållande till omvärlden och det efter­mäle han slutligen fick.

			Vad gäller prologen med dess förklaring av verkets ämne, tillkomst, för­fattare och källor samt hänvändelse till läsaren, så är detta en retorisk text­genre med lång tradition i latinsk historieskrivning men inte i isländsk sagaskrivning där man som regel startar berättelsen direkt med en presen­tation av de viktigaste aktörerna och deras närmaste släktingar. Sagans prolog följer däremot den latinska traditionen, dock utan överdrivna retoriska excesser. Om prologernas medeltida konventioner och förekomst i norrön litte­ratur, häribland Sverris saga, finns numera an förträfflig avhandling på isländska (Sverrir Tómasson 1988).

			Sverres märkliga drömmar, som huvudsakligen förekommer i sagans tidigare och av kungen själv kontrollerade avsnitt, är helt annorlunda än de drömmar som ofta förekommer i islänningasagor och där vanligtvis före­bådar kommande dödsfall och katastrofer styrda av ödet. De drömmar Sverre säger sig ha drömt i ungdomsåren har däremot en annan funktion: de skall visa att Sverre är av Gud utvald att vara Norges konung av Guds nåde. De närmaste parallellerna finner man i Bibelns berättelser om Josef eller i klassiska härskarbiografier som exempelvis Plutarchos berättelse om Alexander den store (Lönnroth 2006).

			Också annat som Sverre förmedlar till Karl Jónsson om sitt förflutna vittnar om hans klassiska beläsenhet. I sagans nittonde kapitel, som innehåller kungens egen berättelse om sina och birkebeinarnas forna umbäranden i vild­marken, har Hermann Pálsson funnit en allusion till en episod i Lucanus De Bello Civili, även återgiven i den norröna översättningen. Det handlar om att männen svälter och lider sådan nöd att de säger: ”det tycks oss manligare att göra som tappra män gjorde enligt forna minnen, de som hellre bar vapen på sig själva och tog livet av sig än de stod ut längre med dessa plågor” (”meiri framkvæmð sýnisk oss til fornra minna at taka ok gera eftir dœmum hvatra manna, þeira er sjálfir bárusk vápn á ok drápusk, heldr en þeir vildi nauðir þola lengr“, Sverris saga, s. 34). Formuleringen inne­håller som Hermann visar en tydlig anspelning på en motsvarande episod i De Bello Civili/Rómverja sögur, då tappra romerska soldater råkade ut för motsvarande umbäranden men räddades till livet i sista ögonblicket (Hermann Pálsson 1991: 59–76). I sagan följs birkebeinarnas självmordshot av att Sverre intalar dem förtröstan och nytt livsmod „som Gud lärt honom“. Det mesta tyder på att det är Sverres egen röst som här hörs i texten snarare än Karl Jónssons (jfr Lönnroth 2005), och att det sålunda är Sverre själv som hänvisar till romerska förebilder. 

			Sverres politiska tal till sina anhängare, särskilt före eller efter större strider, visar också tydligt inflytande från latinsk retorik och i synnerhet från de tal som brukar hållas i äldre romersk historieskrivning. Sådana tal förekommer inte i ättesagorna, däremot i vissa konungasagor, bland vilka Sverris saga är den tidigaste. Den retoriska traditionen i dessa tal har grund­ligt utretts i James Knirks avhandling Oratory in the Kings’ sagas (1981). Även Sverres motståndare får ibland hålla tal i hans saga, men hans egna orationer är otvivelaktigt de mest briljanta, utformade med överlägsen retorisk skicklighet efter alla konstens regler. Effektivt bär de fram hans ideologiska program och krav på att betraktas som legitim konung av Guds nåde. Ovisst är om de bygger på Sverres skrivna texter eller – som utgivaren av Íslenzk fornrit-utgåvan menar – huvudsakligen har formulerats av Karl Jóns­son (Þorleifur Hauksson 2007, s. lxx). Oavsett vilket bör dessa tal upp­fattas som uttryck för Sverres egen vilja.

			Som jag visade i en tidig ungdomsskrift från 1965 om det litterära por­trättet i latinsk historiografi och isländsk sagaskrivning finns stora lik­heter mellan det utförliga porträtt av Sverre som presenteras i slutet av sagan och de fursteporträtt som placeras i motsvarande position i verk som Vita Karoli eller Gesta Friderici imperatoris. De personbeskrivningar som före­kommer i tidiga islänningasagor är betydligt kortare, återfinnes som regel vid introduktionen av vederbörande i sagan och inskränks vanligen till ett fåtal karakte­riserande adjektiv. Den avslutande karakteristiken av Sverre tar däremot, liksom motsvarande porträtt i Einhards och Otto av Freisings / Rahewins kejsar­biografier, fasta på den skildrade furstens såväl fysiska uppen­barelse som andliga personlighet, intellekt, vältalighet, kostvanor och annat. Särskild vikt läggs vid ett värdigt och majestätiskt uppträdande, mått­fullhet vad gäller mat och dryck samt förmåga att uttrycka sig väl. För att klargöra likheterna, som delvis går tillbaka på formuleringar i Suetonius’ kejsar­porträtt, upprepar jag här i något reviderad form de tre fursteporträtten i original och översättning:

			Var hann ok meðan hann lifði allra manna fegrstr á hǫrundit. Sverrir var allra manna bezt látaðr. Hann var lágr maðr á vǫxt ok þykkr, sterkr at afli, maðr breið­leitr ok vel farit andlitinu, oftast skapat skeggit, rauðlituð augun ok lágu fast ok fagrt. Hann var kyrrlátr ok hugaðsamr. Manna var hann málsnjallastr, stór­ráðr, skýrt orðtakit ok rómrinn svá mikill yfir málinu at þó at hann þœtti eigi hátt mæla þá skilðu allir þótt fjarri væri. Hann var sœmiligr hǫfðingi þar er hann sat í hásætinu með vegligum búningi. Hann var hár í sætinu en skammr fótleggrinn. Aldri drakk hann áfenginn drykk svá at hann spillti fyrir þat viti sínu. Sverrir konungr mataðisk jafnan einmælt. Sagt er áðr at hann var djarfr ok frœkn ok eljunarmaðr mikill við vás ok vǫku. (Sverris saga, s. 280)

			(Sverre hade i livstiden den vackraste hy och var den mest belevade av män. Han var kortväxt och kraftig med stark fysik, brett och välformat ansikte, skägget oftast välansat, rödfärgade (bruna?) ögon som låg fast och fagert. Han var lugn och vänlig, i högsta grad vältalig, storsint, klar i sitt tal och med en röst så stark att alla kunde höra honom tydligt också när han talade med låg stämma på långt avstånd. Som en ståtlig hövding såg han ut när han satt i högsätet iförd en magni­fik dräkt. Han tycktes högrest när han satt fast han hade korta ben. Aldrig drack han starka drycker så att han blev vettlös. Kung Sverre åt alltid mat bara en gång om dagen. Som tidigare sagt var han djärv och tapper och mycket energisk också under mödosamma förhållanden.)

			

			Corpore fuit amplo atque robusto, statura eminenti, quae tamen iustam non excederet – nam septem suorum pedum proceritatem eius constat habuisse mensuram – apice capitis rotundo, oculis praegrandibus ac vegetis, naso paululum medio­critatem excedenti, canitie pulchra, facie laeta et hilari. Unde formae auctoritas ac dignitas tam stanti quam sedenti plurima adquirebatur. Quamquam cervix obesa et brevior venterque proiectior videretur, tamen haec ceterorum membrorum celabat aequalitas. Incessu firmo totaque corporis habitudine virili; voce clara quidem, sed quae minus! corporis formae conveniret. […] In cibo et potu temperans, sed in potu temperantior, quippe qui ebrietatem in qualicumque homine, nedum in se ac suis, plurimum abhominabatur. […] Erat eloquentia copiosus et exuberans […] (Einhardi Vita Karoli Magni, kap. 22–24) 

			(Han var välväxt och robust, mycket lång utan att det likväl översteg det rimliga – ty det är känt att han mätte sju gånger sin egen fot i längd. Han hade rund skalle, stora och livliga ögon, näsan något större än genomsnittet, vackert vitt hår, glad och munter uppsyn. Allt detta gav honom auktoritet och värdighet både när han stod och satt, och fastän halsen var en smula kort och tjock och magen utstående, gjorde han ändå ett välproportionerligt intryck. Han gick med fasta steg, rörde sig manligt, rösten var klar men motsvarade inte helt en så storväxt person […] Han var måttlig med mat och dryck men särskilt med drycker; ingenting avskydde han så som att se någon berusad, vem det än vara månde […] Hans vältalighet var utomordentlig och flödande.) 

			Forma corporis decenter exacta; statura longissimis brevior, procerior eminen­tiorque mediocribus; flava cesaries, paulolum a vertice frontis crispata; aures vix superiacentibus crinibus operiuntur, tonsore pro reverentia imperii pilos capitis et genarum assidua succisione curtante. Orbes oculorum acuti et perspicaces, nasus venustus, barba subrufa, labra subtilia nec dilatati oris angulis ampliata totaque facies laeta et hylaris. Incessus firmus et constans, vox clara, totaque corporis habi­tudo virilis. Tali corporis forma plurima et dignitas et auctoritas tam stanti quam sedenti acquiritur […] In convivio talis disciplina, habundantia regia, ut nec sobrietas temulntiam nec fames frugalitatem possit incusare […] In patria lingua admodum facundus. (Gesta Friderici I, bok 4, kap. 86)

			(Han är välproportionerad, kortare än de mycket storväxta men ståtligare än en man av medellängd, håret guldgult och en aning lockigt i pannan […] Hans ögon är skarpa och genomborrande, näsan välformad, skägget rödaktigt, läpparna smala men inte utsträckta till en alltför bred mun; ansiktet i sin helhet gladlynt och muntert […] Hans gång är fast och säker, rösten klar och hela uppenbarelsen manlig. Hans figur ger honom auktoritet och värdighet både när han står och sitter […] Vid måltiderna råder såväl måtta som kunglig frikostighet; drickandet är snarare måttligt än ohejdat men den hungrige kan inte klaga på överdriven enkelhet […] På sitt modersmål är han vältalig.) (Lönnroth 1965: 95–97)

			Vi kan alltså konstatera att Sverris saga vid sidan av traditionell sagastil är den första kungasaga som också uppvisar betydande influenser från latinsk historie­skrivning. Åtskilligt av detta återfinns i den första del av sagan som i prologen kallas ”Grýla” och bygger på Sverres egen diktamen eller egna uppgifter till Karl Jónsson, men en del annat, häribland flera tal och det avslutande porträttet av Sverre står i den del av sagan som i huvudsak till­kommit senare, sannolikt efter kungens död och på grundval av uppgifter från andra men möjligen delvis på grundval av hans bevarade tal i manusform. Möj­ligt (men svårt att bevisa) är också att första delen från början skrivits på latin av Karl Jónsson men senare översattes och fullbordats på norrönt språk, antingen av Karl Jónsson själv eller av Styrmir Kárason (Gottskálk Jens­son 2021). Uppenbart är under alla förhållanden att Sverre själv dels haft ett betydande inflytande på sin egen saga, dels att detta inflytande är präglat av retorisk tradition från latinsk historieskrivning.

			Jag övergår nu till frågan om Sverres inflytande på andra sagor än sin egen. Det bör då för det första observeras att flertalet kungasagor som tillkommit efter Sverris saga och handlar om kungarna före honom ursprungligen av­slutat sin framställning omkring 1177, när Sverre blev Norges kung. Det gäller sålunda översiktsverken Ágrip, Fagrskinna och Morkinskinna men även Snorres Heimskringla. Detta innebär naturligtvis att de som skrivit dessa verk har varit medvetna om Sverris sagans existens och betydelse, oavsett om de var direkt influerade av dess framställning eller inte.

			Ett tydligt tecken på direkt inflytande från Sverre själv är en uppgift i Snorri Sturlusons Heimskringla apropå kung Eystein Haraldssons död 1157. Enligt Snorris text hade Eystein kommit i krig med sin halvbror, kung Inge, vilket medförde att Eystein blev tagen till fånga och grymt avrättad av Simun skalp, en av Inges underlydande. Eystein skall senare ha blivit betraktad som helig och mirakel påstås ha inträffat vid hans grav ”innan hans ovänner hällde soppa gjord på hundkött över graven”. Enligt Snorri fanns upp­gifter om att Simun skalp efter kungens infångande skall ha skickat bud till kung Inge om att så skett, men att denne då skall ha sagt att han inte ville se Eystein för sina ögon (vilket rimligen innebär att han gav Simun fria händer). Därefter tillägger Snorri: ”Så har kung Sverre låtit skriva” (”Svá hefir Sverrir konungr rita látit”, Heimskringla III, s. 346). 

			Halvdan Koht ansåg (1914: 81 f.) att den skrift som Sverre låtit skriva och här åsyftas är Ágrip, det första översiktsverket på norrönt språk om de norska kungarna som ännu bevarats, om än i fragmentariskt skick. I den enda handskrift som finns kvar av Ágrip saknas visserligen det blad som handlar om konflikten mellan Eystein och Inge men det finns åtminstone ett par goda skäl att tro att Koht hade rätt i att det är denna text som åsyftas i Snorris framställning av Eysteins död. För det första vet vi av andra skäl att Ágrip är en av Snorris källor. För det andra framgår av kapitel 60 i Sverris saga att Sverre såg sig själv som Eysteins brorson, arvtagare och efterföljare i den konflikt med den norska kungamakt som stöddes av påvekyrkan, kung Inge och senare av Magnus Erlingsson. Att framställa Eystein som helig martyr och offer för sin bror Inges orättvisa behandling bör därför ha passat Sverres politiska syften som hand i handske. 

			Å andra sidan har Claus Kragh i sin bok Sverre, Norges største middel­alder­konge påpekat att Ágrip av allt att döma bygger på isländsk tradition samt att dess kritiska sätt att omtala kung Sigurd mun som ”aggressiv och besvärlig” i ungdomen (”ofstopamaðr mikill of alla hluti ok óeiramaðr”, Ágrip, s. 52), förefaller egendomlig om Sverre, som ansåg sig vara Sigurds son, verkligen är denna kungasagas upphovsman (Kragh 2005: 271 f.). Även Ágrips karakteristik i kapitel 59 av Eystein som ”slug”, ”svekfull” och ”mycket girig” (”slœgvitr”, ”undirhyggjumaðr”, ”fégjarnastr”, Ágrip, s. 52) är svår att förena med uppfattningen att han på det försvunna bladet i samma text skulle ha framställts som helgon. Oavsett hur det förhåller sig med detta är det uppenbart att Snorres hänvisning till Sverre betyder att denne ”låtit skriva” något om sina föregångare på Norges tron, rimligen i form av en mycket tidig kungasaga (dvs före Sverres dödsår 1202), som antingen är en tidigare version av Ágrip eller någon annan, numera förlorad sagatext. 

			Ett annat vittnesbörd om Sverres inflytande på kungasagor återfinns i den isländska översättningen av den numera förlorade biografi om kung Olav Tryggva­son som skrevs på latin i slutet av 1100-talet i Þingeyrar kloster av Karl Jónssons kollega Oddr munk Snorrason. I den dramatiska skildring som där ingår och utgör förlagan för Snorres klassiska berättelse om slaget står nämligen följande om Kung Olavs uppträdande när hans skepp angreps som värst av fienden:

			Kenndi þá ok allr herrinn hvar konungr stóð í lyptingunni […] Ok svá sagði Sverrir konungr at aldri hefði hann heyrt dœmi til at né einn konungr hafi staðit í lyptingu í þvílíkri atsókn ok gerði sik svá auðkenndan at allir mætti sjá hann í orrostu. En allir megu þat skilja at hann gerði þetta til ágætis sér. (Óláfs saga Tryggvasonar, s. 341–342)

			(”Hela hären kände också igen konungen där han stod på [den upphöjda] aktern. Och så säger kung Sverre, att aldrig hade han hört något exempel på att någon [annan] kung skulle ha stått i aktern under ett sådant anfall och gjort sig så lätt att känna igen, att alla kunde se honom under slaget. Men alla kan förstå att han gjorde detta för sin äras skull.”)

			

			I och för sig skulle man kunna tänka sig att denna hänvisning till vad Sverre skall ha sagt syftar på ett muntligt yttrande förmedlat till Oddr munk från hans abbot Karl Jónsson efter dennes återkomst från Norge till Þingeyrar kloster. Men formuleringen tyder snarare på att Oddr hänvisar till ett citat från något som Sverre låtit skriva ned för att framhålla Olav Tryggvason som ett unikt exempel på en konungs ärofulla beteende inför döden. Citatet visar i varje fall att kung Sverre för Oddr är en viktig auktoritet som åberopas för att stärka hans bild av Olav Tryggvason som hjältemartyr och ”Nordens apostel”. Odds latinska Olav-biografi kan ju faktiskt läsas inte bara som kunga­saga utan också som helgonlegend (Sverrir Tómasson 1988: 261–279). Även Ágrip skildrar för övrigt Olav Tryggvasons uppträdande i aktern på Ormen långe som något ytterligt spektakulärt och mirakulöst för att inte säga helgonliknande:

			En til falls Óláfs konungs var ekki vitat; hitt var sét, at þá er mjǫk rénaði orrostan, at hann stóð lífs þá enn í lyptinginni á Orminum […] En þá er Eiríkr skyldi ganga upp í stafninn á leit hans, þá sleri ljósi fyrir hann sem elding væri, en konungrinn sjálfr horfinn, er ljósit hvarf af. (Ágrip, s. 23–24)

			(”Men om kung Olavs fall visste ingen något. De hade sett att då slaget blev mindre våldsamt stod han levande uppe i aktern på Ormen långe […]. Men då Eirik skulle gå upp i stäven sköt det upp ett ljus framför kungen liksom en blixt, och när ljuset försvann var också kungen borta.”)

			Oddr munks och Ágrips skildring av Olav Tryggvason som ett slags helgon i stil med Olav den helige saknade officiellt stöd i den katolska kyrkan, men hade stöd i de isländska kretsar där de tidigaste kungasagorna skrevs. Ett viktigt skäl till detta är att Islands kristnande enligt Ari Þorgilsson och andra isländska auktoriteter inträffade redan på Olav Tryggvasons tid och på denne kungs initiativ, inte på Olav den heliges. Den kyrka som då byggdes upp på Islands dominerades av inhemska hövdingafamiljer som efterhand i likhet med kung Sverre kom i konflikt med påven och ärkebiskopen av Nidaros, vars intressen på Island företräddes av den stridbare biskop Guðmundr Arason. Politiskt fanns det därför goda skäl för isländska hövdingar att liera sig med Sverres kamp mot påvekyrkan och att föra fram Olav Tryggvason som den store missionskonungen. 

			Jag har i en tidig uppsats försökt visa att det finns tecken både i Odds Olav­biografi och i den äldsta sagan om Gudmund Arason som tyder på att så skedde, och att särskilt de skrivande munkarna i Þingeyrar kloster var politiskt engagerade på hövdingarnas och kungamaktens sida gentemot påvekyrkan och Guðmundr Arason. Detta antog jag vara den främsta drivkraften bakom munkarna Oddr Snorrasons och Gunnlaugr Leifssons latinska sagor om Olav Tryggvason och hans missionsverksamhet (Lönnroth 1963: 90–93). 

			Sverrir Tómasson har senare anfört invändningar mot min politiska tolk­ning. Hans viktigaste invändning är att Oddr och Gunnlaugr haft religiösa skäl att skildra Olav Tryggvason som Olav den heliges föregångare liksom Johannes döparen var Kristi föregångare (præfiguratio), vilket alltså inte inne­bär att de vill ersätta den senare Olav med den tidigare. Dessutom saknar han bevis för att klostret som sådant skulle ha verkat för Sverres eller världsliga trönders intressen (Sverrir Tómasson 1988: 269–273). Det har han i och för sig rätt i. Inte desto mindre finns uttalanden som visar att Sverre, också efter påvens bannlysning av kungen, var starkt uppskattad i kyrk­liga kretsar på Island, icke minst av munkarna i Þingeyrar kloster men också av biskoparna Þorlákr Þórhallsson och Páll Jónsson (se Biskupasögur I, 1858: 100, 129–130). 

			Þingeyrar kloster är otvivelaktigt det kulturcentrum på Island där det latinska inflytandet på isländsk historieskrivning är starkast och tydligast, ett förhållande som blivit utförligt och förtjänstfullt dokumenterat i de senare årens sagaforskning (se Gottskálk Jensson 2021, Sverrir Tómasson 2009, Haki Antonsson 2012). Det är knappast en slump att man i detta kloster finner vänner till kung Sverre, trots dennes av påvemakten fördömda syn på förhållandet mellan kyrkan och den världsliga makten. Om där inte fanns sympati och förståelse för Sverres kyrkopolitik skulle man knappast kunna förklara samarbetet mellan kungen och klostrets abbot, ej heller Odds hänvisningar till Sverres uttalande om Olav Tryggvason.

			Det finns också ett par isländska källor där Sverre omtalas i samband med sagaberättande. Det ena är i den berömda skildringen av bröllopet på Reykja­hólar i Þorgils saga ok Hafliða, en samtidssaga daterad till 1200-talets förra hälft. Det sägs där att man vid bröllopsfesten berättade fornaldarsagor, fantastiska sagor om forntidshjältar, bland annat en saga om Hrómundr Gríps­son, Denna saga skall senare ha berättats för kung Sverre som sade att sådana lögnhistorier var underhållande (”En þessari sögu var skemmt Sverri konungi, ok kallaði hann slíkar lygisögur skemmtiligstar”, Þorgils saga ok Hafliða, s. 27)1 Av citatet framgår alltså att isländska sagor kunde över­föras från Island till kung Sverres hov i Norge och där framföras som under­hållning för kungen. Detta är en viktig information som förmodligen inte bara gäller fornaldarsagor utan även kungasagor och belyser sambandet mellan Sverre och isländsk sagatradition. Det framgår vidare att kungen tycker det är roligt att lyssna på sådan sagaunderhållning också när det inte handlar om historieskrivning med anspråk på sanning (som Ágrip eller Sverris saga) utan om rena ”lögnsagor” utan sanningsanspråk. Man får intrycket att författaren till Þorgils saga ok Hafliða uppskattar Sverres syn på saken, samtidigt som han kritiskt noterar att det finns folk som tror sig här­stamma från den mytiske Hrómundr Grípsson.

			Den av Snorris brorson Sturla Þórðarson på 1260-talet författade kunga­biografin Hákonar saga Hákonarsonar handlar om Sverres sonson på Norges tron och är i sin helhet starkt påverkad av Sverris saga, inte minst vad gäller kungens tal till sina män och det avslutande porträttet av Håkon. Där finns också flera hänvisningar till Sverre som föredöme och ett gäller hans förhållande till sagaberättande. Det förekommer i slutet på ett tal som kung Håkon håller för sina soldater inför deras strid mot hertig Skules upprors­armé 1239:

			Därefter eggade han trupperna och drog fram det exempel som kung Sverre brukade använda (”sagði þeim dæmisögu þá er Sverrir konungr var vanr at segja”): En bonde frågade sin son: ”Hur handlar du om du kommer i strid och vet med säker­het att du kommer att dö?” Sonen svarar: ”Då finns det väl inget annat att göra än att slåss som tapprast och falla med ära?” ”Men om det nu händer sig så”, säger gubben, ”att du vet att du klarar dig undan?” Då svarar sonen: ”I så fall är det väl högst nödvändigt att slåss som djärvast.” ”Här kan vi då se”, säger kungen, ”att dessa två möjligheter är för handen, men något tredje finns inte.” (Hákonar saga II, s. 91–92)

			Citatet är intressant som vittnesbörd om att Sverre själv berättade sagor och även att hans sonson kung Håkon ville följa hans exempel därvidlag. Oavsett om det verkligen förhöll sig så eller inte är det tydligt att Hákonar sagans författare, Sturla Þórðarson, vill se det så. I slutet av sagan återkommer Sturla till Sverres roll som litterärt föredöme genom att berätta att kung Håkon på sin dödsbädd lyssnade på sagor:

			I sin sjukdom lät han läsa högt för sig böcker på latin (latínubœkr), men det tycktes honom mödosamt att förstå vad de betydde. Då lät han högläsa böcker på norrönt språk (norrœnubœkr) både på natten och på dagen, först helgonlegender (heilagra manna sögur), och när de tog slut kungasagor (konungatal) från Halfdan svarte och sedan om alla Norges kungar, den ene efter den andre […] När han hade fått läst för sig om kungarna fram till Sverre lät han dem övergå till Sverris saga. Den blev då läst för honom både på natten och på dagen, alltid när han var vaken. (Hákonar saga II, s. 261–262) 

			Den sista text som den sjuke Håkon lyssnar till innan han dör är alltså enligt Sturla Sverris saga. Ett vackert vittnesbörd om vad kungasagor och arvet från farfadern betytt för Sverres sonson och efterföljare på Norges tron.

			Jag vill nu sammanfatta vad vi i dag kan sluta oss till om kung Sverres betydelse för kungasagornas framväxt. Min genomgång har inte givit några belägg för att han skulle ha initierat kungasagorna som genre eller den klassiska sagastil som vi möter i Snorris Heimskringla. Den äran tillkommer snarare isländsk skaldetradition, isländska lärde som Ari och Sæmundr, Eiríkr Oddsson (författaren till Hryggjarstykki), diverse okända muntliga berättare samt inte minst Snorri Sturluson.

			Däremot är Sverris saga tillsammans med Oddr Snorrasons latinska Óláfs saga Tryggvasonar de första norröna kungasagorna som till väsentlig del skapats efter mönster av latinska furstebiografier. Båda verken har skrivits av is­ländska munkar i Þingeyrar kloster men under inspiration från Sverre själv. Han har i det ena fallet själv medverkat i sagans utformning, i det andra fallet åt­minst­one åberopats som källa. Det finns också flera belägg för att Sverre intres­serat sig för sagaberättande, själv berättat sagor och influerat saga­berättande, samt varit uppskattad av isländska sagaskrivare för sin lärdom och sitt litterära intresse, oansett det extremt dåliga rykte som han hade i Väst­europas katolska kyrka som en av påven bannlyst kättare och usurpator. 

			Huruvida han ”lät skriva” Ágrip eller eventuellt en tidigare version av denna text är oklart, likaså i vad mån han sågs som ett föredöme för påvekyrkans politiska motståndare på Island. Säkert är emellertid att denne usurpator som gjort en sagolik karriär från ”gängledare” till ”Herrans smorde” – för att låna Sverre Bagges formulering2 – på sin ålders höst framstod som en bok­lärd rex iustus på Island och definitivt som en sagaskrivningens vän och beskyddare. Låt vara att Sverris saga i längden inte blev lika inflytelserik som Heims­kringla och helt stilbildande endast för Hákonar saga Hákonarsonar. Inte desto mindre tyder forskningen på att Halvdan Koht hade i stort sett rätt när han hävdade att Sverre faktiskt hade ett avgörande inflytande på saga­skrivningens tidiga historia. Inflytandet bestod främst i att han lät samman­föra latinsk historieskrivning med isländsk berättartradition på ett sätt som fick betydelse för senare kungasagor. Men han tycks också ha skapat ett gynnsamt klimat för isländsk sagaunderhållning vid norska hovet samt för såväl norskt som isländskt sagaskrivande, inte minst det som försig­gick vid Þingeyrar kloster vid övergången från 1100-tal till 1200-tal.

			Senare kungasagor avlägsnade sig efterhand från de latinska furste­bio­grafiernas mönster och blev vad innehållet beträffar mer beroende av skalde­dikternas vittnesmål. Den litterära formen fulländades av Snorri i Heims­kringla. Men Sverres stora insats är att ha skapat eller åtminstone bidragit till att skapa en litterärt livskraftig syntes av europeisk historieskrivning och is­ländskt sagaberättande som blev världslitteratur. Minnet av Sverre som en lärd, sagavänlig och mot islänningar välvillig härskare levde också länge kvar i sagorna.

			 Källor och litteratur

			Ágrip = Ágrip af Nóregskonunga sǫgum. Utg. Bjarni Einarsson. (Íslenzk fornrit 29.) Reykjavik: Hið íslenzka fornritafélag, 1985. 

			Andersson, Theodore M., 1985: Kings’ Sagas. I: Carol J. Clover & John Lindow (red.), Old Norse-Icelandic Literature: A Critical Guide, s. 197–238. Ithaca & London: Cornell University Press.

			Bagge, Sverre, 1996: From Gang Leader to the Lord’s Anointed. (The Viking Collection: Studies in Northern Civilization 8.) Odense: Odense University Press. 

			
					2006: The Making of a Missionary King: The Medieval Accounts of Olaf Tryggvason and the Conversion of Norway. I: JEGP 105 (4), s. 473–513.

			

			Biskupa sögur I. Köpenhamn: Hið íslenzka bókmentafèlag, 1858. 

			Einhardi Vita Karoli Magni. The Latin Library. <https://www.thelatinlibrary.com/ein.html>

			Gesta Friderici I. Imperatoris. Utg. Georg Waitz. Hannover, 1912.

			Gottskálk Jensson, 2021: Þingeyrar Abbey in Northern Iceland: A Powerhouse of Cultural Heritage. I: Religions 12. <https://doi.org/10.3390/rel12060423>

			Haki Antonsson, 2012: Salvation and Early Saga Writing in Iceland: Aspects of the Works of the Þingeyrar Monks and their Associates. I: Viking and Medieval Scandi­navia 8, s. 71–140.

			Hákonar saga Hákonarsonar I–II. Utg. Þorleifur Hauksson, Sverrir Jakobsson & Tor Ulset (Íslenzk fornrit 31–32.) Reykjavik: Hið íslenzka fornritafélag, 2013. 

			Heimskringla III. Utg. Bjarni Aðalbjarnarson. (Íslenzk fornrit 28.) Reykjavik: Hið íslenzka fornritafélag, 1951. 

			Hermann Pálsson, 1991: Boklig lärdom i Sverris saga. I: Maal og Minne, s. 59–76.

			Koht, Halvdan, 1914: Norsk historieskrivning under Kong Sverre, serskilt Sverre-soga. I: Edda 2, s. 67–102.

			

			Knirk, James E., 1981: Oratory in the Kings’ Sagas. Oslo, Bergen, Tromsø.

			Krag, Claus, 2005: Sverre – Norges største middelalderkonge. Oslo: Aschehoug.

			Lönnroth, Lars, 1963: Studier i Olaf Tryggvasons saga. I: Samlaren 84, s. 54–94.

			
					1965: Det litterära porträttet i latinsk historiografi och isländsk sagaskrivning. I: Acta Philologica Scandinavica 27, s. 68–117.

					2005: Nordens äldsta självbiografi? Kung Sverres röst i Sverris saga. I: Det öppna rummet. Festskrift till Merete Mazzarella, s. 135–144. Stockholm: Atlantis. 

					2006: ”Sverrir’s Dreams”, Scripta Islandica 57, s. 97–110.

			

			Óláfs saga Tryggvasonar eptir Odd munk Snorrason. Utg. Ólafur Halldórsson. (Íslenzk fornrit 25.) Reykjavik: Hið íslenzka fornritafélag, 2006.

			Sturlunga I. Översatt av Sten Kindlundh. Göteborg: Anthropos, 2021.

			Sturlunga saga I. Utg. Örnólfur Thorsson et al. Reykjavik: Svart á hvítu, 1988.

			Sverrir Tómasson, 1988: Formálar íslenskra sagnaritara á miðöldum. Reykjavik.

			
					2009: Þingeyrar – stærsta íslenska menningarsetrið á miðöldum”. I: Húnvetningur 28. Ársrit Húnvetningafélagsins í Reykjavík 28, s. 7–23.

			

			Sverris saga. Utg. Þorleifur Hauksson. (Íslenzk fornrit 30.) Reykjavik: Hið íslenzka forn­rita­félag, 2007. 

			Þorgils saga ok Hafliða. I: Sturlunga saga. Utg. Jón Jóhannesson, Magnús Finnbogason & Kristján Eldjárn. Reykjavik: Sturlunguútgáfan, 1946.

			Þorleifur Hauksson, 2007: Formáli. I: Sverris saga, s. v–xc.

			Summary

			In an article published in 1914 Halvdan Koht tried to show that King Sverrir Sigurðs­son, who ruled Norway between 1177 and 1202, had played an important role in the early history of Old Norse saga-writing. Trained as a priest before he fought his way to the throne of Norway, Sverrir had commissioned the first Old Norse biography of a contemporary king, namely the one about himself, Sverris saga, written by abbot Karl Jónsson of Þingeyrar monastery in Iceland. The king had taken an active part in the composition of this saga by supervising its writing and telling Karl Jónsson what to write. Furthermore, Koht argued that Sverrir had also inspired the writing of Ágrip and possibly other sagas and thus been a formative force behind the early development of sagas, particularly konungasögur. 

			Koht’s opinion has not been accepted by later scholars, who have generally described the genre of konungasögur as an Icelandic creation derived from Icelandic skalds and fróðir menn such as Ari Þorgilsson and Sæmundr Sigfússon. In this article it is argued, however, that results of Old Norse studies from later years tend to support Koht’s ideas. Although the konungasögur were indeed mainly created and written by Icelanders, King Sverrir made a very important early contribution to the genre by introducing Latin models for certain aspects of storytelling such as the composition of speeches, dreams and literary portraits. It also seems clear that Sverrir had an influence on the saga-writing in Þingeyrar monastery, and that he was, as a promotor of sagas, a highly respected man in Iceland, in spite of the fact that he was seen in Europe as a dangerous usurper and an enemy of the church.

			Keywords: Sverris saga, konunga sögur, Kings Sagas, Latin biography, Snorri Sturluson, Þingeyrar monastery

			Lars Lönnroth

			Göteborgs universitet

			Institutionen för litteratur, idéhistoria och religion 

			ORCID-iD 0000-0001-5604-529X

			

			
				
						1 Sten Kindlundhs översättning av denna mening i den svenska versionen av Sturlunga från 2021 (Sturlunga I, s. 64) återger citatet så här: ”Denna saga roade kung Sverre, och han ansåg att sådana påhittade sagor var de mest underhållande”. Den översättningen missar dock att det handlar om sagaunderhållning inför kungen, och att denne tycks vilja skilja mellan ”lögnsagor” och ”sannsagor” (som t.ex. kungasagor), dock utan att hävda att de förra nödvändigtvis skulle vara mer underhållande än de senare. Vad han påstår är helt enkelt att lögnsagor (också) kan vara roliga att höra.


						2 Jfr titeln på Bagge (1996). 


				

			
		

	
		

		
			Martin Ringmar, Islänningen som mötte Hitler och DDR-vännen: Om den livslånga vänskapen mellan Gunnar Gunnarsson och Stellan Arvidson – i skuggan av Tyskland 

		

		
			Ringmar, Martin. 2025. Islänningen som mötte Hitler och DDR-vännen: Om den livslånga vänskapen mellan Gunnar Gunnarsson och Stellan Arvidson – i skuggan av Tyskland. 
Scripta Islandica 76: 89–106. https://doi.org/10.63092/scis.76.62657

			ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

			© Martin Ringmar (CC BY)

		

		
			Islänningen som mötte Hitler och DDR-vännen 

			Om den livslånga vänskapen mellan Gunnar Gunnarsson och Stellan Arvidson – i skuggan av Tyskland

			Martin Ringmar

			1. Inledning

			Författaren Gunnar Gunnarsson (1889–1975) – islänning som skrev på danska – och den svenske politikern och författaren m.m. Stellan Arvid­son (1902–1997) brevväxlade i ett halvt sekel.1 Detta trots att de politiskt gled allt längre ifrån varandra, något som syns särskilt tydligt i förhållande till Tyskland: Anti-nazisten Arvidson blev avskedad från sin lektorstjänst i Greifs­wald direkt efter maktövertagandet 1933, medan Gunnarsson under hela 1930-talet var en uppburen i gäst i Tyskland som dessutom fick den tvivel­aktiga äran att som ende islänning träffa Adolf Hitler. Under kalla kriget blev Gunnarsson sedan en utrerad anti-kommunist samtidigt som Arvid­son var en välsedd gäst i DDR och under många år ordförande i För­bundet Sverige-DDR. Hur kom det sig att deras vänskap ändå höll?

			

			1.1 ”Jag har nu läst så gott som alla Edra verk”

			Gunnar Gunnarsson och Stellan Arvidson lärde känna varandra i samband med 250-årsfirandet av slaget vid Lund i december 1926. Inga danska gäster hade inbjudits till det officiella firandet, varför Clarté med Arvidson i spetsen ord­nade en alternativfest med Gunnarsson som huvudtalare. Denne var då före­språkare för en nordisk politisk-ekonomisk union, och hans tal inleddes med fanfaren ”Studenter! Svenske og danske Mænd! Nordiske Brødre!” och fortsatte i samma högstämda stil (Gunnarsson 1927: 70). Gunnarssons argu­ment för en nordisk union var inte minst säkerhetspolitiska, för om en sådan inte kom till stånd skulle Danmark införlivas med Tyskland och Island köpas upp av engelsk-amerikanska affärsintressen (a.a.: passim). 

			Till en början präglades deras relation av att unge litt. stud. Arvidson vörd­nadsfullt sökte upp den 13 år äldre Gunnarsson, och denna asymmetri skulle i viss mån bestå även efter att den förre blivit en etablerad skolman, forskare, politiker och författare.2 Grunden för deras vänskap var Arvidsons önskan att introducera Gunnarssons författarskap i Sverige, ett bland flera livs­projekt hos denne mångfrestare. Att intresset var genuint framgår tydligt och tidigt: ”Jag har nu läst så gott som alla Edra verk och skall i juli söka skriva en serie tidningsartiklar om dem, vilka jag sedan skall söka förena till en bok” (28/6 1927). Denna bok blev sedan ett återkommande ämne i breven och något av ett sorgebarn, och 30 år senare skriver Arvidson: ”Jag för­står, att du börjar tvivla på att jag blir färdig med boken om dig. Men den kommer att bli färdig” (11/1 1957). Boken kunde till slut komma ut 1960 tack vare finansiering från Gunnarssons isländske förläggare (se vidare avsnitt 3 nedan).

			Huvudtemat i brevväxlingen är alltså lanseringen av Gunnarsson i Sve­rige, vilket innebär diskussioner om förlag, översättningar (Arvidson över­satte själv tre av hans romaner), nyutgåvor, Nobelpriset m.m. Likaså berörs existentiella frågor, främst i anslutning till Gunnarssons verk, liksom litte­ratur i allmänhet. Efterhand som vänskapen fördjupas tas också privata saker upp, såsom Stellans långvariga ekonomiska och äktenskapliga problem eller hans av varjehanda engagemang orsakade splittring: ”Jag har ju alltid en massa järn i elden” (SA > GG 25/2 1954). Gunnar redogör för hälsoproblem i familjen – först fr.a. hustruns kroniska ögonsjukdom, senare också egna besvär efter en hjärtattack 1959 – och på äldre dagar även för drömmar han drömt. Stellan å sin sida drömmer om en Islandsresa, inte minst för att bättre kunna förstå Gunnarssons romaner.3 Ett annat återkommande tema är samtidens politiska spörsmål och det står i fokus i det följande. 

			2. Krig och politik

			2.1 ”Selvfølgelig er jeg ikke Nationalsocialist” 

			Vid tiden för sitt besök i Lund 1926 hade Gunnar Gunnarsson som i en askungesaga uppnått en central position inom dansk litteratur: En fattig bond­son från östra Island som efter dansk folkhögskola och några frilansande hund­år slagit igenom med tetralogin om Borgsläktens historia (1912–1914), var­efter ”hans popularitet og oplagene af hans bøger været i stadig stigen” (Elfelt 1927: 7). Även om han skrev på danska – eller kanske just därför – odlade han sin isländska image, och alla hans romaner utspelar sig på Island. Här kunde Gunnarsson och andra danskskrivande islänningar utnyttja ett intresse för ”isländsk exotism” i Danmark; de var ”den friske Vind fra Saga­øen” som gav den danska litteraturen en välbehövlig blodtransfusion (Buk­dahl 1945: 227; jfr Jóhannsson 2000, 2001, 2006).

			Men i början på 1930-talet menade förlaget (Gyldendal) att hans ”Yndest hos Publikum er i hurtig Forsvinden” (brev till Gunnarsson 11/10 1933, citat i Jóhannsson 2011: 502). Däremot var hans stjärna stigande i Tyskland där receptionen av honom inletts på allvar 1927, och redan två år senare häv­dade Gunnarsson att han utan den tyska marknaden skulle ha gjort kon­kurs (Guðmundsson 2006: 199). Totalt ska han ha sålt cirka 200 000 exem­plar i Tyskland fram till 1940 (a.a.: 297), siffror som säkert gladde såväl författare som förlag även om de inte var i nivå med verkliga nordiska bäst­säljare som Hamsun och Gulbranssen (Adam 2013: 242 f.).

			I Tyskland var Gunnarsson ofta inbjuden av Nordische Gesellschaft, grun­dat 1921 i Lübeck som en opolitisk vänskaps­förening men efter 1933 inlemmat i den nazistiska propaganda­apparaten (Jóhannsson 2011: 317 f.).4 Det verkar som om han fick sin bild av ”det nya Tyskland” genom sådan Norden-intresserad respektabel borgerlighet, dvs. delvis samma människor som han lärt känna redan före 1933. Även om Nordische Gesellschaft efter­hand blev alltmer färgat av germansk ras- och blodsretorik gjorde föreningen ändå ett ”anständigt” intryck, vilket framgår av dess tidskrift Der Norden i vars spalter Gunnarsson ofta syntes, både som skribent och i intervjuer. Tid­skriften innehåller lärda artiklar av tyska akademiker i varjehanda ämnen, något som kanske kunde förvissa bildade nordbor om att det Tyskland de kände och beundrade ännu bestod, trots alla nazistiska gaphalsar.5

			Gunnar Gunnarsson imponerades förvisso av den nationella väckelsen i Tysk­land och framhöll den som förebildlig för de nordiska länderna, men ingen­ting tyder på att han skulle ha delat nazisternas rasism och antisemitism (White­head 1995: 90 f.). Det finns emellertid i vissa av hans romaner ett lands­bygds­konservativt stråk som slog an i 1930-talets Tyskland. T.ex. spelar blodet som ”livets heliga vätska” en viktig roll i romanen Jord från 1933, vilket osökt leder tankarna till ”Blut und Boden”, och den av ödet utsedde starke hövdingen framhålls (Kjartansdóttir 1999: 44 ff.; Jóhannsson 2011: 291 f.). Även Arvidson tvingades medge att Jord, som utspelar sig kring All­tingets grundande år 930, ”ger en eftersmak av ledarkult” (1960: 268). För ”die Nord­gesinnten” i Tyskland framstod Gunnarsson som den främste före­trädaren för den nordiska idén (Lutzhöft 1971: 227 f.).

			Gunnar Gunnarsson m.fl. utländska författare kunde dessutom, under för­utsättning att de inte var uttalade antinazister eller av judisk börd, utnyttja det tomrum som uppstått efter att de flesta tyska författare av betydelse gått i yttre eller inre exil (Adam 2013: 15; jfr Barbian 2010: 469 f.). T.ex. publi­cerades såväl Vilhelm Moberg som John Steinbeck – båda sedermera kända anti­nazister – i Tyskland under hela 1930-talet (Mårtensson 1956: 154; Lilje­strand 2009: 46; Evans 2005: 159, 163; Adam 2013: 223–248). Att Gunnarsson var ett namn i Tyskland framgår vidare av att kortromanen Advent (1936) kom till på beställning från Reclam Verlag, och den har sedan blivit hans mest spridda bok.

			Gunnarsson gjorde en dygd av att som utlänning förhålla sig neutral till tysk politik och undvek som regel att uttala sig – positivt eller negativt – om nazismen, vilken han förklarade som en konsekvens av Versaillesfreden som var ”værre end en Forbrydelse: en Dumhed – og en Umenneskelighed” (GG > SA 3/1 1939). På liknande sätt argumenterade han i en intervju i Gads danske magasin (september 1938):

			[J]eg syntes, at det var uværdigt at behandle et stort Folk som det tyske saadan, som det skete i Versailles og i Genève. Jeg har set Tyskerne paa nært Hold i deres bitreste Trængselstid, hvor den store, jævne Befolkning halvsultede og knapt havde Tøj at hænge paa Kroppen. Og jeg har set dem rejse sig under det nye Førerskab […] Det er naturligvis Ting i Udviklingen, jeg kunde ønske anderledes, men – det er saa letkøbt at dømme og fordømme […] Det er vanskeligt at sige, hvilke Muligheder Tilstanden rummer, men jeg tror i Virkeligheden paa Tysklands Fredsvilje. (S. 455 f.; kursiv i original)

			Nordische Gesellschaft ordnade sommaren 1936 en kryssning till Island med Gunnar Gunnarsson som hedersgäst ombord. Då hade han just besökt Heidel­berg där han utnämnts till hedersdoktor i samband med universitetets 550-årsjubileum, vilket bojkottades av många europeiska universitet i protest mot utrensningarna av judiska vetenskapsmän (Remy 2002: 54 ff.). Gunnars­son kände naturligtvis till judarnas betryckta situation i Tyskland, men han protesterade aldrig mot rasförföljelser eller inskränkningar i yttrande­friheten. Däremot gratulerade han till annektering av Sudet respek­tive Österrike 1938, ställningstaganden som uppmärksammades i tysk och nordisk press (Guðmundsson 2006: 293 f.; Jóhannsson 2011: 323). 

			Allt detta bekymrade anti-nazisten Stellan Arvidson som skrev till Gun­nars­son att denne i Norden utpekats som nazistsympatisör, men han sade sig inte kunna tro ”att du sympatiserar med barbariet därnere [då] detta skulle strida mot hela andan i dina romaner”, utan han (bort)förklarade ryktena med att ”du givetvis måste vara intresserad av att dina romaner får avsätt­ning i Tysk­land” (1/1 1939). Gunnar svarade omgående att ”[s]elv­føl­gelig er jeg ikke National­socialist. Men jeg bedømmer mange Ting ander­ledes end man gør her […] hvor man raaber højt om Frihed, men ikke i samme Grad er tilbøjelig at indrømme andre den. Jeg forstaar, at det gik og maatte gaa saaledes i Tyskland” (3/1 1939; kursiv = understrykning i original).

			Arvidson var inte ensam om att oroas. Författarkollegan och (f.d.) gode vännen Otto Gelsted hade i ett öppet brev i vänstertidskriften Kultur­kampen 1936 frågat Gunnarsson: Betyder accepterandet av doktorstiteln från Heidelberg att du stöder nazisternas kulturpolitik? Delar du nazisternas idéer om den germanska rasens överlägsenhet? Dessutom publicerades en kari­katyr där Gunnarsson sitter med gitarr på kanonröret på ett krigsfartyg och sjunger under en hakkorsprydd sol: ”I Heidelberg, der tabte jeg mit Hjerte”. Gun­nars­son svarade i följande nummer att han aldrig satt sin fot på ett tyskt krigs­fartyg, och han undrade dessutom varför Kulturkampen inte tog upp åsikts­förtrycket i Sovjet (Guðmundsson 2006: 286 f.). Denna undvikandets stra­tegi är kännetecknade för hur han framgent skulle bemöta kritik av sitt för­hål­lande till Nazi-Tyskland. Till saken hör vidare att han samma år varit dansk delegat på en socialistdominerad fredskongress i Bryssel, varifrån han reste direkt till NSDAP:s partidagar i Nürnberg som imponerade stort på honom. Han uppfattades därför som politiskt svårplacerad och kraven ökade på honom att bekänna färg (a.a.: 283 f.).

			Gunnar Gunnarsson betonade alltid att han stod fri från alla partilojaliteter och därmed kunde dra sina egna slutsatser, något han i egenskap av för­fattare vore särskild lämpad för (jfr föredömen som Zola, Ibsen m.fl.): ”Kom­pas­naalen ombord i et Folkeskib, det er i al Ubeskedenhed sagt Digterne” (1927: 87). Och förvisso var det med profetisk klarsyn han 1927 konsta­terade: 

			Vi lever paa en Vulkan. Man taler om Verdenskrigen 1914–18 som var den afsluttet. Ingen synes at se, at den kun var den – alle sine Rædsler tiltrods – for­holds­vis tamme Optakt til et Drama, der vil komme til at ryste vor Klode endnu i Aartier, ja vel Aarhundreder. (a.a.: 89)

			Men i förhållande till nazismen brast honom klarsynen.

			Denna felsyn drabbade inte Arvidson som redan 1930 konstaterade att det i Greifswald var ”svart som döden. Studenterna går omkring med hak­kors, och […] Hitler är Tysklands nye gud, och kraschen närmar sig med större hastighet än man har en aning om i Sverge [sic!]” (brev till Sven Stolpe 4/7 1930; jfr Almgren 2016: 64, Meurling 1957: 331). Ironiskt nog skulle denna tidiga insikt om nazismens väsen bidra till Arvidsons senare blind­het för Östblockets avigsidor. DDR förkroppsligade för honom det ”goda” – dvs. anti-nazistiska – Tyskland. Och hans argumentation mot ”den för­ljugna DDR-bilden” i Sverige påminde i mycket om hur Sven Hedin m.fl. apologeter försvarade ”det nya Tyskland” mot ”hetskampanjer” under 1930-talet (Almgren 2013: 436–439).6

			

			2.2 En vinterresa 1940

			Kulmen på Gunnarssons kontakter med Nazi-Tyskland blev uppläs­nings­turnén februari-mars 1940 då han träffade såväl Hitler som Goebbels på tu man hand. Han var då sedan ett år åter bosatt på Island där han på öst­landet låtit bygga en storslagen mangårdsbyggnad, ritad av gode vännen Fritz Höger.7

			Det finns många märkliga omständigheter kring denna färd, vilka givit upphov till mer eller mindre fantasifulla konspirationsteorier. Resan var redan planerad när världskriget bröt ut, och Gunnarsson hade förstås kunnat ställa in den med hänvisning till världsläget. Men det ville han inte. Vin­tern 1940 pågick stridshandlingar framförallt i Finland, och enligt egen utsago var det för Finlands skull han företog den riskabla resan. Tanken var att han via sina kontakter inom nazistpartiet skulle få Tyskland att pressa Sovjet­unionen – då genom Molotov-Ribbentrop-pakten en förbunden – till fred med Finland (Whitehead 1995: 96; Guðmundsson 2006: 300; jfr Roselius et al. 2018: 289 ff.). Att han dessutom behövde inkomsterna är uppen­bart, inte minst med tanke på det stora husbygget.

			Gunnar Gunnarsson uppmärksammades i tysk media som en trogen Tysk­lands­vän, och han besökte mer än 40 orter, även i de annekterade Sudet och Öster­rike, liksom soldater vid ”Westwall” intill gränsen mot Frankrike. Troligen var det Gunnarssons gode vän Hinrich Lohse, ledande nazist i Schles­wig-Holstein, som arrangerade mötet med Hitler, vilket ägde rum den 20 mars (dvs. en vecka efter att Finland och Sovjet slutit fred). Enligt Gun­nars­son ska Hitler ha avrått honom från att fara tillbaka till Danmark (GG > SA 20/12 1962).8

			I Köpenhamn intervjuades han av Berlingske Aftenavis (3/4 1940) om Hitler-mötet under rubriken ”Tyskland ser op til Nordens Kulturskatte”. Det var ett återkommande tema i Gunnarssons Tysklandsbeundran under 30-talet att man där värdesatte det nordiska kulturarvet, och då särskilt den forn­isländska litteraturen, mer än vad man gjorde i Norden, och Hitler skulle ha uttryckt sin uppskattning av bl.a. Eddan (Jóhannsson 2011: 362).

			Från Köpenhamn hade han biljett med ångaren Gullfoss den tionde april, men när han fick veta att Lyra skulle avgå från Bergen till Island redan den sjätte tog han sig till Norge och lyckades komma med. Denna skyndsamhet har givit upphov till idén att han skulle fått veta om det förestående anfallet på Dan­mark och Norge, kanske till och med från Hitler själv?! En lika osan­no­lik tanke är att denne ville kvarhålla honom i Berlin som potentiell quis­ling vid en eventuell tysk invasion av Island (Whitehead 1995: 114; Jóhanns­son 2011: 363, 428 f.).

			Väl på Island framträdde Gunnar Gunnarsson den 18 april i Morgunblaðið i en intervju som frapperar genom sin nästan totala tystnad om Tysklands invasion av Norge och Danmark den nionde april. Det enda han har att säga om att det som varit hans hemland under 30 år just överfallits av det beundrade Tyskland är: ”Mellan Norge och Färöarna fick vi så de stora nyheterna från Danmark och Norge.” Såväl i Berlingske som i Morgunblaðið ger Gunnarsson en tämligen positiv bild av diktatorn: ”Í viðmóti kom Hitler mjer fyrir sjónir sem mjög tilgerðarlaus og blátt áfrám” (’Till sitt sätt föreföll mig H. mycket naturlig och uppriktig’).9 

			2.3 Kalla kriget

			Den nationella enighet som rått när republiken Island grundades 1944 för­byttes snart i bittra konflikter kring amerikanska militärbaser och NATO-medlem­skap m.m. Bl.a. delades den isländska författarföreningen efter poli­tiska skiljelinjer redan 1945 (den återförenades 30 år senare). Gunnar Gun­nars­son höll länge en låg politisk profil men i ett tal 1954 – ”Vestræn men­ning og kommúnisminn” – utmålade han kommunismen som ett hot mot västvärldens kultur och demokrati.10 Därmed gav han vänstern osökt anledning att påminna om hans relation till Nazi-Tyskland och då inte minst uppläsningsturnén 1940 och mötet med Hitler.11 Gunnarsson bemötte kritiken bl.a. med att han enbart läst upp ”fredliga” texter, fr.a. ur sin självbiografi. Detta att fokusera på bisak (vad han läst) med undvikande av huvudsak (att han läst där och då) är kännetecknande för hur han rätt­färdigade sitt förhållande till det nazistiska Tyskland och därigenom skapade en berättelse han kunde leva med (jfr Jóhannsson 2011: 331 f., 429).

			Gunnar Gunnarsson gjorde aldrig offentligt upp med sitt förhållande till nazismen. Hans utförligaste redogörelse är ett sex sidor långt brev till Arvid­son (20/12 1962), skrivet efter att denne bett honom ”ned­teckna det som du i somras berättade för mig om upp­levelserna i Tysk­land” (15/12 1962). Men även där undviker han de mest brännande frågorna: Vad tänkte han om bokbålen, koncen­tra­tions­lägren, Kristall­natten, annekte­ringen av Rest-Tjeckien 1939 m.fl. händelser som hade fått många nordiska Tysk­lands­vänner att dra öronen åt sig? Och vad tänkte han efter kriget om sin tyst­nad under 30-talet? Vad tänkte han och kände när umgänges­vänner, t.ex. Hin­rich Lohse, blev dömda för folkmord?12 Om detta säger han egentligen ingen­ting. 

			När Halldór Guðmundsson konstaterar att ”Gunnar Gunnarsson skrifaði aldrei sinn Skáldatíma” (2006: 313) hänvisar han till boken Skáldatími från 1963 (sv. Skaldetid 1964) i vilken Halldór Laxness gjorde upp med sin roll som ”fellow traveller” (’medlöpare’) åt sovjet­kommunismen. Möjligen be­rodde Gun­nars­sons oförmåga till en sådan självrann­sakan delvis på att det är segrarna som skriver historien: ”Djävulen och Helvetet har bytt namn till Hit­ler och Auschwitz. Nazismen är inte en företrädare för ondskan. Den är Ondskan” (Sjö­stedt 1999: 216). Dvs. om andra världskriget slutat annor­lunda hade kanske Stalin och Gulag i stället blivit symboler för den abso­luta Ondskan? Man har också sett denna oförlösta relation till nazismen som en orsak till att den tidi­gare så produktive Gunnarsson i viss mån tyst­nade som för­fattare; den ovan­nämnda Advent blev hans sista bok av be­tydelse (Guð­munds­son 2006: 313, 353; jfr Jóhanns­son 2011: 383, 414 f.). Åter­stoden av sitt författarliv ägnade Gun­nars­son i huvudsak åt att översätta sina romaner till isländska, trots att de flesta av dem redan förelåg i isländsk över­sättning (Ring­mar 2014: 14).

			2.4 ”Nobelpriset bör gå till Island”

			Under världskriget gick kontakterna mellan de två vännerna på sparlåga, men mot slutet av 1940-talet återupptog Arvidson försöken att lansera Gun­nars­son i Sverige. Från 1950 hade han dessutom som ordförande i Sveriges för­fattar­förening rätt att nominera kandidater till Nobelpriset: ”Samtidigt skall jag hos Svenska akademien föreslå, att du och Laxness delar nästa års nobel­pris. Det bör gå till Island” (SA > GG 28/12 1950).

			Det tycks som att intresset för utländska utmärkelser står i omvänd pro­portion till en nations storlek, och litteraturpriset till Halldór Laxness 1955 har sannerligen blivit föremål för en utdragen isländsk interndebatt. Här, vid Kalla krigets kulmen, blandades politik, litteratur, språk – var inte Gun­nar Gun­nars­son en ”dansk” författare? – in i det av olika lojaliteter och fiend­skaper tätt sammanbundna litterära livet på Island. Så kunde ledande smak­domare som professorerna Sigurður Nordal och Jón Helgason, liksom mece­naten och förläggaren Ragnar Jónsson (som gav ut såväl Gunnarsson som Laxness), föredra Laxness litterärt även om de avgjort ogillade hans kommunist­sympatier.

			Svenska Akademiens förberedande tremannautskott föreslog faktiskt ett de­lat pris Laxness/Gunnarsson för 1955, men närmare än så kom Gunnar Gun­nars­son aldrig det eftertraktade priset, ty förslaget föll omgående i Aka­de­mien in pleno. Och även om inte heller Laxness väckte någon större entu­siasm bland ledamöterna utsågs han till slut till pristagare.13 Det före­faller nästan som att Stellan Arvidson blev mer besviken än Gunnarsson över detta: 

			Utgången av striden om nobelpriset har gjort mig djupt nedstämd. Måhända är Lax­ness en värdig pristagare. Resultatet är ändå orättvist. Men sådan är världen. [Men det] gäller emellertid att inte förtröttas. Vi måste återkomma med förslaget om något år. (SA > GG 30/10 1955)

			Och den oförtröttlige Arvidson fortsatte att föreslå Gunnarson den tid han hade kvar som ordförande i författarföreningen (till 1965). Med känt resultat.

			2.5 ”Kommunisterne forbereder utvilsomt et Kup”

			Att Gunnar Gunnarsson beklagade sig över kommunisterna och deras fel­low travellers hörde till tidsandan: ”Det er saa at man næsten hellere vilde dö end opleve at Russerne tager Norden” (GG > SA 17/2 1951), ”da venter os nok Kommunismens Heksegryde” (26/1 1952). Men det märkliga är att han gör det i brev till Arvidson vilken i egenskap av såväl socialdemokrat som DDR- och Sovjetvän framstår som sinnebilden för en fellow traveller. Gun­nars­son verkar t.o.m. ha trott att Nobelpriset till medlöparen Laxness skulle ha bidragit till att en regering med kommunistisk medverkan kunde bildas på Island 1956:

			Den Saltvandsinspröjtning, [svenska] Akademiet gav Kommunisterne heroppe, gjorde at de andre Venstrepartier béd paa Krogen: dristede sig til at danne Rege­ring med dem. […] Kommunisterne forbereder utvivlsomt et Kup […] Dette er alt sammen bare mellem os, forstaar du. Men jeg befrygter du vil faa at se, at mit Skön er næppe meget ved Siden af. (GG > SA 27/1 1957)

			Gunnarssons kritik mot Laxness och andra medlöpare påminner för övrigt om den han själv undvek att besvara i sitt förhållande till nazismen:

			Mage til Forræderi, som det der udövedes mot Tjekkoslovakiet [1948], Polen, for ikke at tale om de stakkels Östersöstater, véd jeg ikke af i Verdenshistorien. (GG > SA 25/6 1951)

			Nogen indvending mod deres [Sovjets] folkemord i Østersøstaterne har han [Lax­ness] ikke ladet høre, ej heller at han fortryder at være gået imod Finland, da Rusland overfaldt landet, og delingen av Polen tiljublede han hvad Russerne angik. (GG > SA 4/3 1958)

			Arvidson avstår i regel från att kommentera Gunnarssons ”kommunistskräck”, och även omvänt undviker denne att reagera på Arvidsons politiska ställ­nings­taganden, som t.ex. apropå utvecklingen i Finland efter kriget: ”den reaktio­nära klick, som behärskat landet sedan 1918, har trängts undan” (SA > GG 24/11 1946). Så i viss mån talade de förbi varandra i politiska frågor. Där­emot tycks de ibland kunna ge varandra politiskt vinklade gliringar, som här apropå Eyvind Johnsons Islandsbesök: ”Med honom kommer du att ha mycket gemensamt – han är aktiv antikommunist” (28/3 1958). Eller på tal om poeten Þorsteinn Valdimarsson: ”Han er temmelig röd, også iövrigt ovenpå hovedet” (GG > SA 26/5 1959).

			3. ”Det kanske märkligaste författarskapet 
i nordisk litteratur”14

			Stellan Arvidsons långa liv kännetecknades av trofasthet mot tidigt grund­lagda övertygelser, jfr: ”Själv är jag samme socialdemokrat som på 20-talet” (SA > GG 24/8 1948).15 Ett uppenbart exempel på detta är intresset för Tho­mas Thorild, från avhandlingen 1931 via mono­grafier 1937 och 1938 fram till den över tusensidiga biografin 1989/1993, vartill kommer utgiv­ningen av Thorilds samlade skrifter i tolv band 1933–1997. Att introducera Gunnar Gun­nars­son i Sverige var ytterligare ett sådant livslångt engage­mang. I breven ut­tryckte Gunnarsson ofta sin tacksamhet för Arvidsons insatser (t.ex. 8/1 1951, 16/8 1959), liksom även sin förundran över hur denne fann tid till allt: ”Hvordan du kan over­komme alt det du har at staa i begriber jeg ikke, det fore­kommer mig over­menneskeligt” (21/6 1955); ”dine arbejds­planer er stadig lige overvældende!” (9/12 1968). Som det utdragna arbetet med Gun­nars­son-boken visade fanns det gränser också för vad Stellan Arvidson hann med.

			Boken Gunnar Gunnarsson – islänningen kom alltså ut 1960 och är givetvis den vikti­gaste källan till Arvidsons syn på författarskapet.16 Omslaget pryds av en åldrad och allvarsam Gunnarsson i profil som skådar in i fjärran: En bild av För­fattaren som ser längre och djupare än vanliga dödliga. Fotot är kon­ge­nialt med Arvidsons syn på ”livshållningen” som ”det innersta bud­skapet i Gunnarssons diktning. […] Ett resultat av bitter och egensinnig kamp är den­na livs­hållning” (1960: 7). I förordet framhålls att boken inte är en bio­grafi i van­lig mening: ”En levande författare kan ha anspråk på att hans person får vara i fred. Det är hans verk, hans offentliggjorda verk, det här gäller” (a.a.: 8). Här görs dygd av nödvändighet, eftersom Arvidsons be­gränsade kunskaper i is­ländska och om Island förhindrade honom att sätta in Gun­nars­sons verk i en isländsk kontext, vilket han också själv insåg: ”Det hade nog behövts några års vistelse i landet för att helt fatta böckernas roll” (SA > GG 19/6 1955). Sam­tidigt tvingades han här överge sin tidigare socio­logiskt inriktade metod en­ligt vilken ”en diktares biografi först och främst måste undersökas innan verket kunde analyseras” (Almgren 2016: 102; jfr Jonsson 2013).

			

			Genom att bortse från biografin kunde Arvidson också undvika det käns­liga ämnet Gunnar Gunnarsson och Nazi-Tyskland. I den mån detta berörs är det i anslutning till ett par av romanerna, och det blir då närmast en skön­målning: ”I denna bok [Hvide-Krist] från 1934 finns bland annat en skild­ring av den fradgaspottande Olaf Tryggvason, mannen utan ansvar men med oinskränkt makt över män som blint följer hans minsta vink; det kan gott vara en bild av Hitler” (Arvidson 1960: 180). Det behöver väl inte påpekas att Hvide-Krist knappast hade kunnat komma ut i Tyskland 1935 om denna läsart varit uppenbar. Och apropå romanen Graamand (1936), som handlar om Sturlungatidens våldsdåd, citeras ur Gunnarssons fack­bok Sagaøen (1935): ”Man mördade och dräpte. Helst överföll man värn­lösa män­niskor, som man så lemlästade eller egenmäktigt avrättade.” Arvid­son kom­men­terar: ”Förunderligt väl stämmer dessa ord på Tysklands trettio­tal. Gun­nars­son har givetvis inte kunnat undgå att påverkas av de europeiska stäm­ningarna vid mitten av 1930-talet. Hans position är klar” (1960: 181); ”[Graamand] är ett inlägg för rättens sak – i orättens år­tionde” (a.a: 187). 

			Ett återkommande tema hos Arvidson är att man i Sverige aldrig efter för­tjänst uppskattat ”detta kvantitativt väldiga och kvalitativt fullödiga för­fattar­skap” (1960: 280). Att det blivit så är framförallt förlagens fel, för det är ”enbart genom en felaktig förlagspolitik [som Gunnarsson] hittills inte fått den ställning hos svensk publik som han vunnit inom kulturvärlden i övrigt” (1954: 12). (Vad som än avses med ”kulturvärlden” är det endast Island, Danmark och Tyskland som uppvisar fler Gunnarsson-utgåvor än Sverige.) Eller var det kanske Halldór Laxness fel genom vars Nobelpris ”före­gångaren och läraren [Gunnarsson]” (Arvidson 1954: 7) blivit ”orättvist ställd i skuggan av sin lärljunge [sic!]” (Arvidson 1975)? 

			Överhuvudtaget tenderar Arvidson att ta till överord när han talar för sin sak. T.ex. menar han att ”ingen litteratur har någon like till” den själv­biografiska romanserien Kyrkan på berget. Och om den förvisso fram­gångs­rika romanen Gæst den enøjede (1913) heter det att författaren med den ”plöts­ligt vann världsrykte” (a.a.). Boken i fråga hade fram till 1920 översatts till fyra språk: finska, svenska, holländska och isländska.

			4. Avslutning: Varför höll vänskapen?

			Det finns en del påfallande likheter i Gunnarssons och Arvidsons för­hål­landen till Nazi-Tyskland respektive DDR (jfr Almgren 2013: 436 f.), som att de båda blev hedersdoktorer i respektive stat: Gunnarsson i Heidelberg 1936 och Arvidson i Rostock 1969 (han fick även en personlig professur i Greifs­wald 1981). Och under Kalla kriget var Gunnarsson ordförande i den isländska avdelningen av Congress for Cultural Freedom, vilken i hemlighet finan­sie­rades av CIA, medan Arvidson var ordförande i den svenska sektionen av det Sovjet-finansierade Världsfredsrådet.17  

			Men ändå förblev de, trots denna politiska polarisering, vänner så länge båda levde. Hur kom det sig? Av breven framgår tydligt att de var genuint goda vän­ner som trivdes tillsammans, och medan Gunnar bodde i Köpenhamn fick Stellan upprepade inbjudningar: ”Tag en lille Ferie og slaa dig ned her for nogen Dage!” (10/10 1934). Under efterkrigstiden tillbringade familjen Gun­nars­son ofta somrarna i Danmark, och de två vännerna försökte då se till att träffas för att ”talas vid i godan ro om människors vandring under måne, sol och stjärnor” (SA > GG 28/7 1959).18 Tankeutbytet fortsatte livet ut, och Gunnar daterade sista brevet till Sverige 4/7 1975, drygt fyra månader före sin död: ”Og der ville være mange andre ting at beröre – men jeg duer ikke til stort og beder dig undskylde at jeg må slutte. / Din gamle ven Gunnar”.

			Vad gäller Stellan tycks han som person ha haft ett vinnande sätt: ”Många har förundrat sig över hur Stellan Arvidson kunde få så stort inflytande i så många sammanhang och tillskriver det hans blida vänlighet och hans älskvärdhet” (Almgren 2016: 149), vilket intygas av professor eme­rita Brigitte Stepanek i Greifswald som kände honom väl (muntligen 8/5 2024). Denna personliga charm kombinerade han med debattglädje och ”oför­skräckt­heten och modet att stå för din åsikt utan att ängsligt se efter om något hotade bakom hörnet”, som studiekamraten Per Nyström mindes honom långt senare (citat i Almgren 1916: 72). Stellan Arvidson var för övrigt god vän även med Sven Stolpe trots att de i politiska och religiösa frågor stod långt ifrån varandra. 

			För Gunnar Gunnarsson kunde Arvidson också fylla funktionen av en ”bikt­broder” som varken var dansk eller islänning, ty fastän han tillhörde såväl det danska som det isländska litterära livet kände han sig ofta på kant med båda: ”Men jeg er udenfor. Der er ogsaa min Plads og har alle Dage været” (GG > SA 30/5 1950). T.ex. anförtrodde han Arvidson apropå Gel­steds (1926) och Elfelts (1927) böcker om honom: ”De er saamænd meget pæne; men de er – ingenting. Begriber ikke et Muk! Som dansk Sind jo aldrig har begrebet islandsk og aldrig vil komme til det” (2/5 1932; jfr Jóhanns­son 2011: 437 f.). Det är vidare lätt att inse att Gunnarsson hade intresse av en välplacerad introduktör och förespråkare i Sverige och därför vore beredd att bortse från Arvidsons politiska åsikter.

			Det är inte lika självklart att den senare i Gunnarsson skulle se en av sam­tidens stora författare och livslångt verka för hans sak. Men som nämnts verkar Arvidson ha varit trogen sin ungdoms övertygelser och ideal, och det är sannolikt att vänskapen med en etablerad författare som Gunnarsson hade varit viktig för den unge litteraturstudenten. Arvidsons litteratursmak tycks för övrigt ha varit tämligen traditionell (jfr hans monografier om Selma Lagerlöf och Bo Bergman), och han stod främmande inför 40-talets ”oläsbar[a] modernism på lyrikens område” (SA > GG 24/11 1946). Hans egen poesi, i tio diktsamlingar 1927–1996, utvecklades från rim och meter i klas­sisk stil till en sorts tankedikter där ”[g]ränserna mellan lyrik och prosa suddas till sist helt ut” (Almgren 2016: 302; jfr a.a.: 320).19 

			Stellan Arvidson levde tillräckligt länge för att bli besviken över att saker inte blivit som han tänkt sig. Så tyckte han sig efter DDR:s upplösning ha ”förlorat det jag byggt mitt livs arbete på” (citat i Almgren 2016: 272), och likaså menade han att skolreformen förfuskats och blivit en halvmesyr (a.a.: 172 f.). Förmodligen ansåg han också att ansträngningarna för Gunnar Gun­nars­son givit mindre resultat än han hoppats på. Den sista svenska Gun­nars­son-publicering han fick uppleva var en nyutgåva 1969 av hans egen över­sättning av Advent. Sedan skulle det dröja till 2022 innan Gunnarsson åter gavs ut på svenska då Advent kom ut i nyöversättning, som en del i vad som verkar vara ett stillsamt segertåg genom världen för denna fina kort­roman.20 Och att ha en (1) bok som lever är ingen dålig bedrift av en författare som varit död i ett halvsekel, ty de flesta – Nobelpristagare eller ej – får nöja sig med mindre än så.

			Kanske gällde Arvidsons trofasthet till syvende och sist vännen Gunnar Gun­nars­son? Efter dödsrunan i DN – publicerad dagen efter Gunnars­sons död 21/11 1975 – skrev han veterligen inget mer om författaren. Nekro­logens av­slu­tande förhoppning blev sålunda hans sista offentliga ord om Gun­nar Gun­nars­son: ”Skall tiden nu måhända vara inne att också hos oss ge detta märk­liga för­fat­tar­skap dess tillbörliga plats – i det uteblivna Nobel­prisets ställe?” 

			Referenser

			Arkiv

			Gunnar Gunnarssons och Stellan Arvidsons brevväxling. Landsbókasafn Íslands, Reykjavík. 

			Brev från Stellan Arvidson till Sven Stolpe. UUB, Uppsala.

			Övriga källor

			Adam, Christian, 2013: Lesen unter Hitler. Autoren, Bestseller, Leser im Dritten Reich. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag.

			Almgren, Birgitta, 2013: Inte bara Stasi. Relationer Sverige-DDR 1949–1990. Andra reviderade upplagan. Stockholm: Carlssons. 

			Almgren, Birgitta, 2016: Dröm och verklighet. Stellan Arvidson – kärleken, dikten och politiken. Stockholm: Carlssons.

			Arvidson, Stellan, 1954: Förord till G. Gunnarsson: Skepp på himlen. Stockholm: LT. S. 7–12.

			Arvidson, Stellan, 1960: Gunnar Gunnarsson – islänningen. Stockholm: LT.

			Arvidson, Stellan, 1975: Gunnar Gunnarsson död – ”Isländska folkets epos”. DN 22/11.

			Arvidson, Stellan, 1984. DDR Grannland. Stockholm: Förbundet Sverige-DDR. 

			Bukdahl, Jørgen, 1945: Mellemkrigstid 1935–1940. København: Aschehoug Dansk Forlag.

			Elfelt, Kjeld, 1927: Gunnar Gunnarsson. Et essay. København: Gyldendalske Bog­handel Nordisk Forlag.

			Enkvist, Inger, 2016: De svenska skolreformerna 1962–1985 och personerna bakom dem. Stockholm: Gidlunds. 

			Evans, Richard J., 2005: The Third Reich in Power 1933–1939. London: Allen Lane.

			Gads danske magasin. September 1938. København.

			Gelsted, Otto, 1926: Gunnar Gunnarsson. København: P. Haase & Søn.

			Graßmann, A. (red.), 1989: Lübeckische Geschichte. 2. überarbeitete Auflage. Lübeck: Schmidt-Römhild.

			Guðmundsson, Halldór, 2006: Skáldalíf. Ofvitinn úr Suðursveit og skáldið á Skriðu­klaustri. Reykjavík: JPV útgáfa.

			

			Gunnarsson, Gunnar, 1927: Det nordiske Rige. København: Gyldendal. 

			Gunnarsson, Gunnar, 1930:  Ringen / Den glade Gaard. Smaa Historier. København: Gyldendal.

			Isling, Åke, 1980: Kampen för och mot en demokratisk skola 1: Samhällsstruktur och skolorganisation. Diss., Stockholms universitet.

			Jóhannsson, Jón Yngvi, 2000: Scandinavian Orientalism. The reception of Danish-Ice­landic Literature 1905–1950. I: M. Marnersdóttir & J. Cramer (red.): Nordisk litte­ratur og mentalitet. Tórshavn: Føroya Fróðskaparfelag. S. 254–261.

			Jóhannsson, Jón Yngvi, 2001: ”Jøklens Storm svalede den kulturtrætte Danmarks Pande”. Um fyrstu viðtökur dansk-íslenskra bókmennta í Danmörku. Skírnir 175 (vor). S. 33–66. 

			Jóhannsson, Jón Yngvi, 2006: Realism and Revolt: Between the World Wars. I: D. Neijmann (red.): A History of Icelandic Literature. American-Scandinavian Foundation/University of Nebraska Press. S. 357–403. 

			Jóhannsson, Jón Yngvi, 2011: Landnám. Ævisaga Gunnars Gunnarssonar. Reykjavík: Mál og menning.

			Kjartansdóttir, Halla, 1999: Trú í sögum. Um heiðni og kristni í sögum og samtíma Gunnars Gunnarssonar. Reykjavík: Bókmenntafræðistofnun Háskóla Íslands.

			Liljestrand, Jens, 2009: Mobergland. Personligt och politiskt i Vilhelm Mobergs utvandrarserie. Stockholm: Ordfront.

			Lutzhöft, Hans-Jürgen, 1971: Der nordische Gedanke in Deutschland 1920–1940. Stutt­gart: Ernst Klett Verlag.

			Meurling, Per, 1957: Lund mellan världskrigen. I: G. Bendz (red.): Under Lunda­gårds kronor. Minnen upptecknade av gamla studenter. Fjärde samlingen. Lund: Gleerups. S. 317–340.

			Mårtensson, Sigvard, 1956: Vilhelm Moberg. En biografi. Stockholm: Bonnier.

			Remy, Steven P., 2002: The Heidelberg Myth. The Nazification and Denazification of a German University. Cambridge (Massachusetts)/ London: Harvard Univer­sity Press.

			Ringmar, Martin, 2014: ”Den mand vil forraade dig”. Mutual Translators and Nobel Competitors: Gunnar Gunnarsson and Halldór Laxness – and the Price of the Ice­landic Nobel Prize. I: B.J. Epstein (red.): True North. Literary Translation in the Nordic Countries. Newcastle: Cambridge Scholars Publishing. S. 1–19.

			Roselius, Aapo, Oula Silvennoinen & Marko Tikka: 2018. Svart gryning. Fascismen i Finland 1918–44. Översättning Mattias Huss. Stockholm: Lind & Co.

			Sjöstedt, Charlotta, 1999: I skuggan av ett hjälteland. Svenska frivilliga för det ocku­perade Norge. Stockholm: Hjalmarson & Högberg.

			Stokes, Lawrence D., 2001: Der Eutiner Dichterkreis und der Nationalsozialismus 1936–1945. Neumünster: Wachholtz Verlag. 

			Whitehead, Þór, 1995: Ísland í síðari heimsstyrjöld. Milli vonar og ótta. Reykjavík: Vaka-Helgafell.

			

			Summary

			The Icelander who met Hitler and The true friend of the GDR: Gunnar Gunnarsson and Stellan Arvidson – a lifelong friendship in the shadow of Germany

			The Icelandic writer Gunnar Gunnarsson (1889–1975), who wrote in Danish, and the Swedish pedagogue, literary scholar and politician Stellan Arvidson (1902–1997) exchanged letters for 50 years (their ca 350 letters are kept at the National Library of Iceland). Their political opinions diverged early on, however, which became particularly obvious in relation to Germany: Whereas the anti-Nazi Arvidson lost his position as lecturer in Swedish in Greifswald following the Machtübernahme in 1933, Gunnarsson was a frequent guest in Nazi-Germany where he received an honorary doctorate in Heidelberg in 1936; he is also known as the only Icelander to have met Hitler in person. During the Cold War, Gunnarsson sided strongly with the anti-communist camp, whereas Arvidson, although a social democrat, remained a true friend of the GDR (honorary doctorate in Rostock in 1969, professor in Greifs­wald in 1981) until the fall of the Berlin Wall and beyond. 

			It is remarkable how Gunnarsson, because he had seen the “injustices” the Ver­sailles peace agreement had caused the Germans, tended to notice only the positive sides of the “national revival” in Germany of the 1930s. Arvidson, in contrast, had realised the danger of Nazism early on but for that very reason later became insen­sitive to the dark sides of the GDR. 

			In spite of all these differences the two seem to have been genuinely good friends who enjoyed each other’s company. It appears, furthermore, that Gunnarsson, who often felt at odds with both the Danish and Icelandic literary scenes, found it easy to confide in Arvidson as a Swede. Add to this Arvidson’s never-failing zest in pro­moting Gunnarsson in Sweden (although the hopes of a Nobel Prize would not materialize), which remained the fundament for their lifelong friendship.

			Keywords: Gunnar Gunnarsson, Stellan Arvidson, Nazi Germany, Cold War

			Martin Ringmar

			Lunds universitet

			Språk- och litteraturcentrum

			

			
				
						1 Gunnarssons brev till Arvidson lämnades av denne till Islands nationalbibliotek 1977, där alltså hela korrespondensen om ca 350 brev bevaras. Den har i någon mån använts av två isländska Gunnarsson-biografer (Guðmundsson 2006, Jóhannsson 2011), men emellertid inte i Almgrens Arvidson-biografi (2016: 61). 


						2 Stellan Arvidson är idag bekant – förutom för sitt DDR-engagemang – fr.a. som ”den svenska grundskolans fader” eftersom han i egenskap av sekreterare i 1946 års skolkommission var en nyckelperson vid enhetsskolans tillkomst (se vidare Almgren 2016, Enkvist 2016 och https://sv.wikipedia.org/wiki/Stellan_Arvidson; läst 27/11 2023).


						3 Första gången en Islandsresa kommer på tal är i samband med Alltingets 1000-årsjubileum 1930 (GG > SA 9/2 1930). Våren 1958 är saken så gott som klar, och Gunnarsson förbereder ett stor­stilat mottagande för Arvidson som vid denna tid är såväl ordförande i Författarföreningen som riksdagsman (GG > SA 22/3 1958). Men då utfärdas totalt reseförbud för alla SAP-leda­möter pga. den instundande ATP-omröstningen: ”Min Islandsresa sprack” (SA > GG 28/3 1958). Först 1965 kunde Arvidson besöka Island.


						4 Gunnarsson var också frekvent gäst hos Eutiner Dichterkreis, en grupp författare av nordtysk ”Heimat”-litteratur (Stokes 2001), där han bl.a. lärde känna Hans Friedrich Blunck som 1933–35 var direktör för den av Goebbels instiftade ”Reichsschrifttumskammer” till vilken alla författare måste ansluta sig för att få publiceras.


						5 Att många nordiska Tysklandsvänner efterhand blivit skeptiska mot nazistregimen föranledde Der Norden (1/1940) att i en ledare (”Ein offenes Wort”) konstatera att de nordiska länderna inte förstått ”das neue Deutschland”. Men det är ”vielleicht die Besten, die gegen den Strom zu schwimmen wagen. Wir gedenken eines Knut Hamsun, eines Sven Hedin und eines Verner von Heidenstam, eines Gunnar Gunnarsson.” (Jfr Graßmann 1989: 716.)


						6 T.ex.: ”De svenska massmedia tävlar om att sprida en förljugen DDR-bild: man deltar utan hämningar i en internationellt organiserad hetskampanj mot de socialistiska staterna” (Arvidson 1984: 110).


						7 Fritz Höger, som tillhörde kretsen kring Nordische Gesellschaft, fick ett arkitekturpris upp­kallat efter sig, vilket dock namnändrades 2022 till ”Erich-Mendelsohn-Preis” efter av­slöjanden om hans kontakter med nazisterna; se: https://de.wikipedia.org/wiki/Fritz-H%C3%B6ger-Preis_f%C3%BCr_Backstein-Architektur (läst 8/5 2024).


						8 Enligt Gunnarsson tog det en vecka att få en flygbiljett till Köpenhamn (det var stopp i båt- och tågtrafiken), vilket till sist lyckades med svenska ambassadens hjälp. Han tycks ha kopplat ihop dessa svårigheter med Hitlers avrådan från att resa: ”Der skete visse ting som kunne tyde på, at Hitler ikke var enig med sig selv om hvad han skulle foretage med mig” (GG > SA 20/12 1962). Det troliga är väl ändå att Hitler vid denna tidpunkt hade annat att tänka på än var Gunnar Gunnarsson befann sig.


						9 Senare skulle Gunnarsson ge en betydligt mer negativ bild av Hitler, t.ex. sa han strax före sin död 1975 till Sveinn Skorri Höskuldsson: ”ég hef varla hitt aumkunarverðari mann” (’Jag har knappast någonsin mött en mer beklaglig människa’; citat i Jóhannsson 2011: 361).


						10 Gunnarsson var även 1955 en av grundarna av Almenna bókafélagið, vilket hade som uttalat mål att vara en motvikt mot vänsterförlaget Mál og menning (Jóhannsson 2011: 440 ff.).


						11 Gunnarsson kommenterade kritiken i ett brev till Arvidson 21/6 1955: ”[Kommunisterna] kunde ikke svare mig med andet end Ukvemsord: Mordet, i den ene eller anden Form, er jo deres Vaaben – eller var!”


						12 https://de.wikipedia.org/wiki/Hinrich_Lohse (läst 25/3 2024).


						13 Om turerna kring Nobelpriset 1955 se Ringmar 2014 och där refererad litteratur.


						14 Arvidson 1960 (baksidestext).


						15 Arvidson behöll även sådana övertygelser som var till men för karriären. T.ex. lär hans uttalade ateism ha förhindrat en utnämning till såväl skoldirektör i Stockholm som ecklesiastikminister på 50-talet (Almgren 2016: 190 ff.). Och hans stöd till DDR och Sovjet medförde att SAP:s Stock­holms­distrikt vägrade att åternominera honom inför riksdagsvalet 1968 (året för Prag­våren): ”Jag har väl också varit för obekväm” (SA > GG 15/5 1968; jfr Almgren 2016: 206). Ett möjligt opportunistiskt undantag är hans sidbyte i frågan om grundskolan: ”Från att ha varit en Saulus som bekämpade enhetsskoltanken blev han en Paulus som predikade den” (Isling 1980: 297; Almgren 2016: 118 ff.). Tack vare denna helomvändning kunde han 1946 lämna rektors­tjänsten i Hudiksvall och inleda en politisk och yrkesmässig bana i Stockholm.


						16 Boken hade kommit i isländsk översättning året innan (1959) på Ragnar Jónssons förlag Helga­fell, men redan 1954 hade Arvidson till sin förvåning utlovats ett förskott på 10 000 svenska kr för att kunna avsätta tid till arbetet: ”Hur kan Helgafell gå i land med så stora honorar?” (SA > GG 28/11 1954).


						17 https://sv.wikipedia.org/wiki/Congress_for_Cultural_Freedom, https://sv.wikipedia.org/wiki/V%C3%A4rldsfredsr%C3%A5det (läst 29/8 2025).


						18 Arvidson citerar här ur Gunnarssons novell ”Det gyldene Nu”: ”[Vi] drøftede smaasnakkende og i en tilsyneladende let Tone meget alvorlige Ting, Livet og Døden og Livets Vilkaar, Men­neskenes Vandring under Maane, Sol og Stjerner” (Gunnarsson 1930: 231).


						19 Almgren ägnar ett kapitel (”Glömd lyrik”) åt Arvidsons poesi (2016: 298–318).


						20 Nyliga Advent-översättningar inkluderar ryska (2013), italienska och nynorska (2016), tjeckiska (2017), azerbajdzjanska (2018), bretonska (2022) samt ungerska (2024). 


				

			
		

	
		

		
			Veturliði Óskarsson, Det isländska Nya testamentet 1540 och dess plats i den isländska språkhistorien 

		

		
			Óskarsson, Veturliði. 2025. Det isländska Nya testamentet 1540 
och dess plats i den isländska språkhistorien. 
Scripta Islandica 76: 107–135. https://doi.org/10.63092/scis.76.61545

			ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

			© Veturliði Óskarsson (CC BY)

		

		
			Det isländska Nya testamentet 1540 och dess plats i den isländska språkhistorien

			Veturliði Óskarsson

			1. Inledning

			Gränsen mellan fornisländska och nyisländska dras i handböcker och ord­boks­arbete vid året 1540.1 Detta år utgavs i tryck det Nya testa­mentet på isländska och denna bok är den första med säkerhet kända tryckta boken på detta språk.2 Samma år som boken publicerades tillträdde den första lutherska biskopen på Island, i Skálholt, södra Island, och tolv år senare fick även Hólar på norra Island en luthersk biskop. Denna artikel handlar om detta verk, det isländska Nya testamentet 1540 (hädanefter NT 1540) och dess ursprung, tillkomst och plats i den isländska språkhistorien. Syftet är att ge en samlad bild av verket, dess översättare och själva boken. 

			Efter denna inledning handlar kapitel 2 om boken, dess format och utse­ende och annat som rör den som fysiskt objekt. Ett av de få bevarade exemplaren av boken finns i Universitets­biblioteket i Uppsala och det och dess historia tas upp och beskrivs i detta kapitel. Kapitel 3 handlar om översättaren av NT 1540, ”Odd Norske”, som översatte verket mellan 1535 och 1539. I kapitel 4 diskuteras källtexterna för översättningen och i kapitel 5 tas NT 1540:s position inom isländsk språkhistoria upp, som en gränsdragande text. Exempel på stavning och språk i verket ges samt ett litet exempel på ett vid den tiden ganska nytt lånord som är vanligare i detta verk än i äldre texter. I kapitel 6 sammanfattas artikelns viktigaste slutsatser. 

			2. Boken

			Nya testamentet på isländska trycktes i Danmark år 1540, i ett tryckeri i Roskilde.3 Tryckningen avslutades den 12 april, vilket anges på bokens sista sida:

			Þryckt vti Konungligum stad Roschylld af mier Hans Barth xii dag Aprilis, Anno domini, MDxl

			Tryckaren Hans Barth var från reformationens födelseort Wittenberg, född omkring 1500 och var verksam där som boktryckare från 1525 och sedan i Magde­burg 1527–1532. Han flyttade till Roskilde 1533. Barth var särskilt aktiv som tryckare av luthersk litteratur.4 Barth kunde inte isländska, vilket på­pekas i bokens epilog, ”honum er tungu malit nærsta o skilianligt” (fol. 330r), dvs. ’för honom är språket i stort sett obegripligt’. Med sedvanlig stilis­tisk ödmjukhet ber översättaren om ursäkt för texten och säger att det läsaren eventuellt inte helt förstår må antingen bero på över­sättarens ”stirt tungu tæki”, dvs. ’stela språk’ (bristande uttrycks­förmåga), eller det att tryckaren kan ha slarvat eller gjort misstag. Enligt Halldór Hermannson (1916: 4) är boken full av tryckfel på grund av att den trycktes utanför Island och det att ’översättaren inte utövade någon ordentlig övervakning’.5 Det är visser­ligen osannolikt att den korrekturlästes kontinuerligt av Oddur eller någon annan som förstod språket, men Oddur kan knappast ha varit helt från­varande medan boken trycktes.

			Boken är i ett litet oktavformat och har varit omkr. 10 × 15 cm oinbunden och oskuren, dvs. betydligt mindre i storlek än en typisk pocketbok idag. Detta kan jämföras med det svenska Nya testamentet 1526, vars storlek är un­gefär 20 × 30 cm.6 Antalet sidor är följaktligen stort; boken består av 330 blad (660 sidor), 41 ark (det sista arket är 10 blad), inklusive titelbladet, och den är drygt 4,5 cm tjock. Detta handboks­liknande format kan ha varit avsett att vara bekvämt för präster att ta med sig på sina resor. Som stöd för bokens användning under mässan är den i marginalerna försedd med särskilda markeringar med anvisningar till kyrkoårets evangelier och epistlar. Ett register över dessa finns nära bokens slut, fol. 325r–327v. Registret inleds med följande förklaring:

			Registrum huernen finnaz skulu pistlar og Gudzspioll, þau sem lesin verda i heilagre, Kirkiu, a Sunnu daugum eda odrum hatidum, kring vm tolf manudu, þui huar þetta mercki  stendr i textanum, þad til teicknar at þar sie vpp haf þess Gudzspialls edr Pistils sem a þeim degi verdr lesinn […]

			’Ett register över hur de brev och evangelier som ska läsas i den heliga kyrkan på söndagar eller andra högtider under de tolv månaderna hittas, ty varhelst detta tecken förekommer i texten då indikerar det att där finns början på det evangeliet eller den episteln som ska läsas den dagen.’

			Titeln på bokens första trycksida (fig. 1) lyder som följer: 

			Þetta er hid nya Testament, Jesu Christi eigenlig ord og Euangelia huer hann sialfr predikadi og kendi, hier i heime, Sem hans postular og Gudz spialla menn sidan skrifudu. Þau eru nu hier vtlogd a Norrænu, Gudi til lofs og dyrdar, enn almuganum til sæmdar og Salu hialpar. 

			’Detta är Nya testamentet, själva Jesu Kristi ord och evangelia vilka han själv predikade och lärde ut här i världen, som hans apostlar och evangelister senare skrev. De översätts nu här till norröna, till Guds pris och ära, och till allmogens heder och själahjälp.’

			Ramen som omger texten är samma träsnitt som användes i Melanchthons Instructio Visitationes som Hans Barth tryckte i Roskilde 1538.7 Överst i ramen, i den övre marginalen, avbildas Kristus som sänder ut apostlarna och längst ner i ramen syns även Kristus, samt aposteln Petrus som vänder sig mot honom med en nyckel i sin högra hand, och där till höger återigen apostlarna. På versosidan av titelsidan finns ett träsnitt som föreställer kung David som sjunger och spelar harpa. Ovanför denna bild och under den finns några bibliska citat.

			Boken inleds fol. 2–3 (s. 4–5) med ett uttalande från kung Christian III.8 Där nämns översättaren, som kallas ”Otthe Norske”, som har översatt Nya testamentet för de islänningar ’som själva vill läsa och förstå denna heliga skrift’. Det anges också att lärda män vid Köpenhamns universitet har läst igenom texten och bekräftat att den är korrekt återgiven efter ’den latinska över­sätt­ningen’ (se nedan) och att kungamakten (”vi”) har beordrat att boken trycks. Vidare uppmanas biskopar, prelater, fogdar och ämbets­män och alla andra kyrkliga och världsliga, särskilt de som bor på Island, att til­låta försäljning och användning av boken och att inte hindra det på något sätt. Utlåtandet är daterat ”otthende dagen effther alle Helgen dagh Aar etc. M.D.xxxix”, dvs. den 9 november. 

			I kungabrevet sägs boken vara översatt ”effther then latiniske translation”. Hur detta ska förstås är ovisst. Texten vilar i högsta grad på Luthers över­sättning (se kapitel 4) även om det finns exempel på användning av Vulgata samt text­ställen som tyder på att Erasmus av Rotterdams latinska Nya testa­mente har funnits tillhands. Det är möjligt att latinet omnämns för att det gav texten en högre status än att den bara skulle vara översatt från tyska. Men det är även tänkbart att detta formuleras på detta sätt för att inte störa myndig­heter och användare. Ingen visste hur framtiden skulle se ut för den nya formen av kristendom och det var kanske säkrast att hålla sig på rätt sida och att inte nämna att översättningen var gjord efter Luthers tyska text, som vissa kunde anse vara kättersk. Att texten har granskats av lärda män vid univer­sitetet är i sig inte troligt eftersom det är osannolikt att det fanns lärda vid Köpen­hamns universitet som förstod mycket isländska vid denna tid.

			Efter kungabrevet följer på fol. 3v–7r Luthers förord, ”formale”, och där­efter en lista över Nya testamentets böcker, ”Þessar eru bækr hins nya testa­menti” (7r–7v).9 Därpå börjar texten och i slutet av boken är registret (nämnt ovan) och på fol. 328r–330r en epilog skriven av översättaren själv. Där talar han till Islands folk och förklarar för dem trons huvud­punkter och att Guds rena ord här har översatts till isländska. 

			Boken återutgavs i en faksimilupplaga 1933 i serien Monumenta Typo­graphica Islandica, med en inledning skriven av Sigurður Nordal. En nyutgåva anpassad efter modern standardspråksnorm publicerades 1988 (Guðrún Kvaran et al. 1988).10 

			Upplagan och antal exemplar

			Oddur Gottskálksson har sannolikt seglat med upplagan av Nya testamentet till Island sommaren 1540. Inga upplysningar finns dock om det och det mesta är okänt om antalet exemplar och om distribution av boken. Samma år som NT 1540 publicerades tillträdde en ny, öppet luthersk biskop i Skál­holt, Gissur Einarsson. Han var översättaren Oddur Gottskálkssons vän och tros ha gjort vad han kunde för att sprida boken. I ett brev år 1547 till präster i Skálholts stift från biskop Gissur uppmanar han och instruerar dem alla att skaffa sig en samling av predikningar som Oddur Gottskálks­son hade översatt och som kom ut 1546 (tryckt i Rostock), om de inte redan hade gjort det, och dessutom Nya testamentet:

			þa byd eg og bifala ollum prestum sem hier ero ȷ vnder skylldu kennimannligrar hlydni og prestzstettar sem adr hafa ecki þessar bækur ad þeir n duol utuegi eina af þeim med bok hins nya Testamentis hid allra fyrsta. (Diplomatarium Islandicum 11 nr 485, s. 540)

			’jag befaller alla präster som är här, under förpliktelse till prästerlig lydnad och prästadömet, som inte redan har dessa böcker [dvs. predikosamlingen, två band] att de utan fördröjning skaffar en av dem tillsammans med Nya testamentets bok, så fort som möjligt.’

			Det verkar därför som att antalet exemplar åtminstone skulle räcka för de präster som då var i tjänst i Skálholts stift. I en minnesanteckning från 1542 har biskopen skrivit:

			ad minnazt frammi ad hafa j prestastefnvnni. | þad prestar utuegi sier þessi noua testamenta og dagliga ȷ þeim lesi ȷ stadinn skylldutidanna sem kalladar hafa uerid. (Diplomatarium Islandicum 11 nr 131, s. 134)

			’att ha följande i åtanke på synoden: att prästerna skaffar sig dessa nya testamenten och läser i dem dagligen i stället för de obligatoriska tider som de har kallats.’

			Man vet inte mycket om antalet präster på Island under 1500-talet, men de var troligen drygt 200 omkring 1540, varav 150 i Skálholts stift (Helgi Þorláksson 2003: 112–113). Antalet kyrkor var större. Omkring 1570 fanns det 227 kyrkor i Skálholts stift och drygt 330 på hela Island (Björk Ingi­mundar­dóttir 2019: 37 och 38), och de var troligen lika många omkring 1540. Så antalet exemplar av NT 1540 kan ha varit allt från circa 150 till 330, beroende på om boken var avsedd för alla präster i Skálholts stift, alla präster i landet eller alla kyrkor i landet. Det är rimligt att anta att det fanns hopp om att även lekmän skulle köpa boken, åtminstone en och annan förmögen bonde, så antalet 200–400 exemplar är inte omöjligt. Det kan jämföras med det att första upplagan af hela Bibeln på isländska, Bibeln 1584, trycktes i 500 exemplar. 

			Det anses vara sannolikt att Oddur lät trycka boken på egen bekostnad även om det inte finns någon direkt uppgift om det (Halldór Hermannsson 1916: 3; se en diskussion hos Helgi Þorláksson 2003: 51 och Vilborg A. Ísleifs­dóttir 2024: 83). 

			Idag vet man med säkerhet om 10 bevarade exemplar av NT 1540.11 Enligt upp­gifter från Landsbókasafn (Nationalbiblioteket) och Þjóð­skjalasafn (Riks­arkivet) på Island i maj 2025 finns det tre exemplar på Island, alla något defekta, och alla förvaras på Landsbókasafn. Två exemplar finns på Kungliga biblio­teket i Köpenhamn, ett på Universitets­biblioteket i Köpenhamn, ett på Universitets­biblioteket i Oslo, ett på Universitets­biblioteket i Uppsala, ett i Fiske-samlingen vid Cornell University och ett exemplar ägs av British and Foreign Bible Society (London). Det kan även finnas exemplar i Tyskland (jfr Halldór Hermannsson 1916: 4; Jón Þorkelsson 1888: 15) men detta har inte kunnat bekräftas för närvarande.

			Ett av de bevarade exemplaren är på sitt sätt säreget och intressant efter­som det, som det ser ut nu, innehåller en avvikande och sekundär språklig variant som ändå har citerats som om den vore en huvudvariant. Detta gäller ett av de tre exemplaren på Landsbókasafn Íslands, ett exemplar som på webb­platsen Bækur.is kallas A-exemplaret (”A-eintak”) och som tidigare ägdes av Islands teologiska seminarium (Prestaskóli Íslands).12 Det speciella med detta exemplar är att det har givits ett nytt titelblad (1r–1v) och sista­blad (330r–330v). Detta är inte uppenbart vid första anblicken men syns tyd­ligt både när dessa blad jämförs med andra blad i A-exemplaret, eftersom de är betydligt ljusare och renare än resten, och även vid jämförelse med andra exemplar av NT 1540 med oskadade första- och sistablad, t.ex. med ett av de exemplar som bevarats i Köpenhamn13 och exemplaret i Uppsala universitets­bibliotek (se en beskrivning av det nedan). De nya bladen är, som det verkar, manuellt kopierade med penna (snarare än ett provisoriskt återtryck) och är exceptionellt välgjorda i återgivandet av typsnittet, all uppsättning och regelbundenhet. Bilderna i ramen som omger texten på titelsidan skiljer sig dock tydligt i A-exemplaret från bilderna i andra exemplar av boken, vilket framgår när A jämförs med de två andra exemplaren (se fig. 2).

			Den variant som avviker i A-exemplaret finns på bokens näst sista sida, 330r, i raderna 22–23. Det rör sig om en felaktig läsning hos den som tog hand om dessa nya sidor i A-exemplaret. Originaltrycket av NT 1540 lyder enligt följande, där Oddur ursäktar sitt ’stela’ språk (jfr ovan) och tryckarens ’okunnighet om isländska språket’: ”Hueriu vallda ma mitt stirt tungu tæki, elligar þad prentarinn kunne hafa misgad sig, þuiat honum er tungu malit nærsta o skilianligt”, dvs. ’vilket kan bero på min stela tunga, eller så kan tryckaren ha misstagit sig eftersom språket i stort sett är obegripligt för honom’. Ordet misgáð, supinum av verbet misgá (sig) ’att ha fel, missta sig’, skrivs i radbrytningen 〈mıſ⸗ | ɡaꝺ⟩. Personen som tog hand om tilläggs­sidorna i A-exemplaret har i sin förlaga läst detta som ”misséð”, supinum av verbet missjá ’se fel’. Texten och formatet i A-exemplaret är exakt desamma som i originaltrycket av NT 1540 förutom att det i radbrytningen nu står 〈miſ⸗ | ſieꝺ⟩. Det finns exempel på att det hänvisas till detta textställe med A-exemplarets ”misséð” (jfr Ritmálssafn Orðabókar Háskólans under missjá). 

			Uppsalaexemplaret

			Exemplaret som finns i Uppsala universitetsbibliotek (signum: Danica vet. 9) är komplett och mestadels oskadat. De första sidorna är något mörka men i övrigt är boken ren och verkar inte ha använts särskilt mycket. På insidan av den främre bokpärmen, på det främre försättsbladet, recto och verso, på titelsidan och dess baksida samt på fol. 3r och 7v, finns ägar­inskriptioner (se nedan). På bakre försättsbladet (rectosidan), i slutet av boken, finns en anteckning som i själva verket inte gäller NT 1540 utan det danska Nya testamentet 1524 (daterad till 1522 i anteckningen). På 3r finns en religiös reflektion över fördelarna med att läsa andliga skrifter, och en bön är skriven efter texten på bokens sista sida, 330v. Några illustrationer och dekorativa initialer (anfanger) har färglagts med rött bläck. Annars har nästan ingenting skrivits in i boken förutom handskrivna anteckningar fol. 98v–99r och 110v–111r i Lukasevangeliet och enstaka ord på några andra ställen. På fol. 114 i Johannesevangeliet, kapitel 2, har en bild av en hand ritats in och under den skrivits ”nota: psal: 68”, vilket är en hänvisning till Gamla testamentet (borde vara Psalm 69, sål. t.ex. i Psaltaren i Bibeln 1584). Boken är inbunden i pergamentklädda träpärmar. Storleken är 10 × 13,5 cm (sidstorlek). Den har skurits vid bindningen, vilket framgår av att marginalier på flera ställen är beskurna, t.ex. i Matteusevangeliet, fol. 11v och 12v, Lukasevangeliet, fol. 98v.14 På ryggen står det ”NIA TESTAM:”. Två spännen har funnits på boken men de saknas nu. 

			Sigurður Nordal (1933: 10) kände till detta exemplar och hänvisar om det till bibliotekarie Arvid Hj. Uggla (1921: 551) men hade troligtvis inte sett det själv. Exemplaret ägdes senast av den svenske språkvetaren och islandsfararen Rolf Arpi (f. 1853, d. 1909), som hade fått det som en gåva från den färöiske språkvetaren V. U. Hammershaimb15 (f. 1819, d. 1909) år 1886. Hammershaimb hade själv fått det av prästen Hans Kristian Rask (f. 1805, d. 1875), som enligt Uggla (a.a.) köpte det på auktion efter sin halvbror, den danske språkvetaren Rasmus Kristian Rask (f. 1797, d. 1832). Hammershaimb skriver på isländska på insidan av bokens främre pärm: 

			Þetta N. T. er mér gefið af prestinum H. Kr. Rask, og gef eg nú vini mínum Rolf Arpi í Uppsölum bókina til eignar og umráða. Lyderslev 17da febr. 1886. V U Hammershaimb. 

			Innan dess tycks boken ha tillhört släkter på Västfjordarna. Bland dess ägare har varit den kände prosten Björn Halldórsson (f. 1724, d. 1794), bosatt i Sauðlauksdalur vid Patreksfjörður, som har fått boken av Guðbrandur Sigurðarson år 1764, troligen den som var präst på Brjánslækur (f. 1735, d. 1779); Torfi Magnússon (f. 1653, d. 1706) bonde och lögréttumaður (domstolsledamot) på kungsgården Auðkúla i Arnarfjörður, som gav boken 1706 som sommardagspresent till sin dotter Kristín (båda nämns i folk­räkningen 1703, Manntal á Íslandi árið 1703: 193); Björn Bjarnason, som fick boken av sin far 1603, som i sin tur hade fått den år 1576 – dessa två är troligen Bjarni Björnsson (f. omkring 1540, d. efter 1616), bonde på Brjánslækur (farfarsfar till Torfi Magnússon) och hans son Björn (f. 1585, d. efter 1649), bonde på Lækur och Kambur i Króksfjörður (jfr Íslendingabók.is). På titelsidan står, med klumpig och svårläst skrift, troligen följande: ”þeſſa book ge gıſle ʙıͬnaſ”16, dvs. ’denna bok ger Gísli Bjarna(son)’; vem denna Gísli är vet man inte. 

			

			3. Översättaren och översättningen

			Oddur Gottskálksson, översättaren av NT 1540, föddes (vad vi vet) på Island troligen strax före 1500 och dog år 1556 (se t.ex. Páll Eggert Ólason 1922: 292 ff.; jfr Vilborg A. Ísleifsdóttir 2024: 77).17 I sin bok om språket i NT 1540 argu­men­terade Jón Helgason för att Oddur var född 1514 eller 1515 (1929: 3–5), vilket filologen Jón Sigurðsson hade föreslagit tidigare utan att det hade vunnit genomslag (1860: 120). Flera tog upp detta efter Jón Helgason, bland andra Sigurður Nordal (1933: 11–12), och den tids­bestämningen nämns ofta i senare diskussioner om Oddur. Jón Helgasons och Sigurður Nordals argument stöds dock inte av de källor som finns om Oddur och hans familj. 

			Det är inte mycket som är känt om Oddur, endast det som står i två för­hållandevis korta berättelser skrivna ett halvt sekel efter hans död. En skrevs år 1605 av krönikören Jón Egilsson (f. 1548, d. efter 1634)18, som fick berättelsen från en man som kände Oddur (Jón Egilsson 1856: 76–79). Den andra nedtecknades år 1613 av biskop Oddur Einarsson (f. 1559, d. 1630) efter en man som hade bott i Oddurs hem under hans sista levnadsår; den handlar dock mestadels om Oddurs vuxna liv och åren kort före hans död, samt omständigheterna kring hans död (Oddur Einarsson 1933–1939). 

			Oddur var son till en norsk biskop i Hólar på norra Island, Gottskálk Nikulásson (f. 1469, d. 1520) och en isländsk kvinna, Guðrún Eiríksdóttir (f. ca 1470). Biskop Gottskálk var den tredje i samma norska släkt som oavbrutet besatt biskopsstolen i Hólar under 1400-talet och fram till 1520, i nästan 80 år; först Gottskálk Kæneksson 1442–1457, efter honom hans brorson Ólafur Rögnvaldsson 1459–1495 och efter honom Gottskálk Nikulás­son 1496–1520, brorson till Ólafur. Före dem innehade också Gott­skálk Kænekssons farbror Jón Eiríksson Hólar åren 1358–1390. Oddurs moder Guðrún var av en gammal hövdingasläkt på Island, dotter till stor­bonden Eiríkur Loftsson (f. ca 1415, d. 1473) som var son till stathållare (hirð­stjóri) Loftur Guttormsson (f. ca 1375, död 1432), en av Island rikaste och mäktigaste män på sin tid. 

			Enligt Jón Egilsson (1856: 76; jfr också Oddur Einarsson 1933–1939: 134) sändes Oddur till Norge vid sex års ålder, troligen med sin farbror Guttormur Nikulásson (f. ca 1460, d. 1541)19, som hade bott på Island men som flyttade tillbaka 1502/1503 och blev några år senare lagman i Bergen, 1509–1536. Oddur växte upp i Bergen och på Torsnes i Hardanger, ca 50 km öster om Bergen, varifrån släkten kom. En ”ott po tosnes” (’Odd på Torsnes’) nämns i ett norskt dokument som skatteskyldig där år 1519, och det har föreslagits att detta syftar på Oddur Gottskálksson (Kolltveit 1953: 57) – och om så är fallet skulle det stödja det antagandet att han var född före 1500. 

			Bergen hade länge varit den viktigaste staden utomlands för Island och isländsk handel (se t.ex. en översikt i Veturliði Óskarsson 2003: 66 ff.) och det fanns alltid flera islänningar som bodde eller vistades en tid i Bergen (jfr Vilborg A. Ísleifsdóttir 2024: 78). Det är också sannolikt att en ung biskops­son har haft en islänning som ledsagade honom till Norge. Oddur behöver därför inte ha gått miste om det isländska språket under sin uppväxt i Bergen. Även om han har bott i Torsnes som barn har han varit i Bergen under skolåren – det sägs i den korta berättelsen från 1613 att han studerade där i skolan (”lærde þar vel i skola”, Oddur Einarsson 1933–1939: 134). Det har utan tvekan varit katedralskolan i Bergen. Mycket litet är känt om Oddurs utbildning, resor och aktiviteter innan han bosatte sig på Island, men de få orden i en av texterna om honom, som nämner vistelse i Danmark och Tyskland (”Hann var bæði í Þýzkalandi og Danmörk”, Jón Egilsson 1856: 76), tyder på att han skaffade sig utbildning där.

			Oddur kom tillbaka till Island omkring eller kort före 1520 och var en tid hos sin far på Hólar men åkte tillbaka till Bergen troligen 1521, strax efter biskopens död 1520 (Oddur Einarsson 1933–1939: 134). Inget är känt om hans liv efter det fram till det att han kom till Island 1534.20 I Jón Egilssons berättelse om Oddur (1856: 76) sägs det mycket kort att Oddur kunde latin, tyska och danska mycket väl (”var mjög vel lærður á latínu, þýzku og dönsku”) och att han innan han åkte till Island skaffade sig böcker på dessa språk samt Nya testamentet (”áður hann sigldi aptur, þá fèkk hann sèr bækur með þrimur túngumálum: latínu, þýzku og dönsku, og þar var með Nýja testamentið”, a.st.). Det sägs också att han strax före denna resa hade konverterat från katolicismen till lutherdomen, så det är inte osannolikt att detta Nya testamente som han tog med sig har varit något annat än Vulgata, troligen Luthers version. Om detta har skett i Bergen eller i Tyskland (eller Danmark) får vi inte veta. 

			Om Oddurs vistelse eller studier i Tyskland vet man ingenting, men i över­sikter om reformationen på Island och om Oddur föreslås ibland att han studerat där, möjligtvis i Wittenberg (t.ex. Harboe 1751: 229; Münter 1833: 532–533; Tryggvi Þórhallsson 1989: 3121). Inga källor stöder dock det, även om det kan tyckas vara sannolikt. 

			Det går inte att säga hur mycket som är korrekt i de två 1600-talsberättelserna om Oddur, men ser man kritiskt på texterna, som är de enda riktiga källorna om Oddur, annalen från 1605 och berättelsen från 1613, får man känslan av att händelser blandas ihop tidsmässigt, och naturligtvis saknas också mycket. Om Oddur var född ca 1496 skulle han ha varit ca 37–38 år när han kom till Island 1534; var det först kort innan det som han konverterade till lutherdomen? Eller syftar berättelsen hos Jón Egilsson på att detta hände kort innan han kom till Island förra gången, ca 1520, strax efter studier på katedralskolan i Bergen, där han förmodligen studerade tillsammans med Geble Pedersson (f. ca 1490, d. 1557), som var en av de största norska lärdoms­männen under första hälften av 1500-talet, och andra andans själar i Bergen? Kanske är det ”naturligt å konkludere med at ideen om oversettelse av Det nye testamentet har tatt form i den atmosfære af gjæring, kreativitet og lærdom, som hersket i Bergen og universitetsbyene i den nordlige del av kontinentet, hvor Odd fikk sin utdanning” som Vilborg A. Ísleifs­dóttir (2024: 78) utrycker det.

			Enligt Jón Egilsson (1856) blev Oddur skrivare i Skálholt hos biskop Ögmundur Pálsson. Vilborg A. Ísleifsdóttir (2024: 79) argumenterar för att Ögmundur hade träffat Oddur i Bergen 1533 och anställt honom. I Skál­holt blev Oddur bekant med bl.a. Gissur Einarsson (f. 1512, d. 1548), som man vet hade studerat i Tyskland, i Hamburg (jfr Jón Egilsson 1856: 79) och som några år senare, 1540, blev den förste lutherske biskopen på Island. Samtidigt fanns det flera andra unga män på biskopsgården som var positiva till den nya lutherska tron; vissa nämns av Jón Egilsson (1856) och de är också kända från andra håll. Det är mycket troligt att atmosfären i Skálholt uppmuntrade Oddur att påbörja sin översättning – eller fortsätta med den om han redan hade börjat. Han ska dock ha arbetat i hemlighet eftersom den gamle biskopen i Skálholt själv var en hängiven katolik. Enligt Jón Egilsson (1856: 77) satt Oddur och översatte ute i ett kostall och ska ha övertygat biskopen om att han satt och läste gamla böcker och skrev av biskops­statuter. Då översatte han Matteusevangeliet, enligt Jón Egilsson. Oddur flyttade på våren till en gård på södra Island och verkar ha bott där några år. Där översatte han förmodligen resten av Nya testamentet men mycket mer får vi inte veta: ”Ekki er getið þar um, að hann legði þar út fleira á þeim vetri, fyr en hann var í burtu og kom í búskap. Hann bjó fyrst á Reykjum í Ölvesi”, dvs. ’det nämns inte att han översatte mera där den vintern förrän han hade lämnat och skaffat sig eget hushåll. Han bodde först på Reykir i Ölfus’ (a.st.). Man känner inte till att han har haft någon med­hjälpare i samband med översättningen. 

			Översättningen slutfördes av allt att döma 1539. Den kunde inte tryckas på Island eftersom den enda tryckpressen i landet var kopplad till biskops­sätet i Hólar på norra Island, där motståndet mot den nya tron var mycket starkt. Där­för fick boken tryckas utomlands och Oddur reste till Dan­mark denna som­mar eller höst – om denna resa vet vi dock ingenting. I inled­ningen till ny­ut­gåvan 1988 skriver biskop Sigurbjörn Einarsson om Oddur och säger bl.a. (s. xvii): ”Þegar prentun var lokið hélt Oddur til Íslands með upplagið og var samferða vini sínum Gissuri Einarssyni”, dvs. ’när tryck­ningen var klar, reste Oddur till Island med upplagan och åtföljdes av sin vän Gissur Einars­son’. Biskop Sigurbjörn anger ingen källa för detta. Det är visserligen korrekt att Gissur Einarsson reste till Danmark 1539; den gamle biskopen Ögmundur Pálsson uppger i ett brev på latin skrivet 1 juli 1539 att han till­sammans med andra lärda och lekmän i Skálholts stift har valt Gissur till biskop, och ger honom ett pass för att gå till kungens möte (Diploma­tarium Islan­dicum 10 nr 183, s. 447 ff.). Det sägs dock ingenting om Gissurs resa men i ett tillägg och rättelse från tidigt 1700-tal till en annal skriven omkring 1640 (Skarðsárannáll) uppges det att Gissur reste tillsammans med en man, dock knappast Oddur som säkert hade nämnts om han hade varit biskopens res­kamrat (Annálar 1400–1800, 1: 98, fotnot 1; om annalen se spec. s. 29 ff.). 

			Vi får alltså nöja oss med att vara säkra på att Oddur Gottskálksson reste till Danmark 1539, och att han på något sätt fick – eller tidigare hade fått – kontakt med en ’luthersk’ tryckare i Roskilde, drygt 30 kilometer väster om huvudstaden, att han lät sätta och trycka boken under vintern, att han tog hand om texten tillsammans med en tryckare som inte kunde ett ord isländska, att han skaffade speciella typer (skrifttecken) till boken (se kap. 5) och att han sedan under våren eller sommaren 1540 tog med sig 200–300 eller fler exemplar till Köpenhamn och transporterade dem till Island, antagligen direkt till Skálholt där hans vän Gissur hade blivit biskop. Det här är konturerna i berättelsen, men detaljerna känner vi inte till och kommer aldrig att göra. 

			Senare översatte Oddur en del annat, Kurtze Auslegung der Evangelien av Antonius Corvinus, utgiven 1546, Die Historia des leydens […] av Johannes Bugen­hagen, utgiven 1558, Die Passion Christi […] av Antonius Corvinus, utgiven 1559, och Catechismus pro pueris et iuventute av Justus Jonas, troligen utgiven 1562, eventuellt mera (Halldór Hermannsson 1916: 4, 11–13, 14–15, 45; Vilborg A. Ísleifsdóttir-Bickel 2021: 179–180). Oddur översatte också delar av Gamla testamentet som biskop Guðbrandur Þorláksson använde i Bibeln 1584, dock ovisst vilka delar (se Guðrún Kvaran 2015: 22). 

			NT 1540 och Bibeln 1584

			Biskop Guðbrandur Þorláksson (f. ca 1541, d. 1627) var redaktör och ansvarig för den första utgåvan av hela Bibeln på isländska år 1584 och över­satte även själv delar av den (se t.ex. Guðrún Kvaran 1990: 12–13). Det hävdas ofta att Guðbrandur tog upp Nya testamentets text från NT 1540 så gott som oförändrad. Detta påstående härrör sannolikt från professor Páll Eggert Ólasons ord i hans utförliga diskussion om Oddur och NT 1540 (1922: 538 ff.). De flesta som har diskuterat och jämfört NT 1540 och Nya testamentet i Bibeln 1584 är mer eller mindre av denna uppfattning; Guðrún Kvaran (2017: 123–124) nämner t.ex. Jón Helgason, Sigurður Nordal, Steingrímur J. Þorsteinsson, Chr. Westergård-Nielsen och Oskar Bandle, av vilka den sistnämnda dock är en av dem som har en viss reservation gällande detta. 

			För närvarande översikt granskades Markusevangeliet i båda verken i syfte att se vilka förändringar Guðbrandur gjorde. Det är tydligt att texten i Bibeln 1584 är ’samma’ text som i NT 1540 och de ändringar som har gjorts i texten 1584 är mestadels små. Satsbyggnad, ordföljd och ordval är med mycket få undan­tag exakt desamma i båda texterna men vissa lexikaliska skillnader före­kommer. I evangeliets kapitel 1–4 (ca 2 960 ord) finns det till exempel mellan 50 och 60 lexikaliska skillnader, dvs. olika ord eller tillägg/borttagning av ord i Bibeln 1584 (böjningsskillnader antecknades inte). En kort översikt över dessa räcker för att belysa de huvudsakliga skiljaktigheterna. (NT 1540 → Bibeln 1584.)

			Skillnaderna är inte stora. Omkring hälften består av mycket små före­teelser, som tillägg av ett og (6) eller hann (1); byte från en till og (4), byte från og till en (1), byte från að till og (1), byte från er till eð (1); strykning av að (3), hann, hinn, og, sem, svo, til, var, þá (ett exempel på varje); þá er ’då’ → er; þá er ’de som’ → þá (1); því að ’ty’ → það ’ty’, ’det’ (1). 

			

			Litet större lexikaliska skillnader är sådana som de följande, i kap. 1: af Esaia spámanni → hjá spámönnunum ’hos profeterna’, allar Júðasveitir ’allt Judafolk’ → allir af Júda ’hela Juda’, í Jórdanarflóði ’i floden Jordan’ → í Jórdan, prestahöfðingjanum dat.sg. ’överprästen’ → prestunum dat.pl. ’prästerna’; i kap. 2: leðurbelgi ack.pl. ’läglar av läder’ → belgi ’läglar’.

			Mer betydande varianter är sedan dessa, i kap. 1: nú → þú (dvs. ”Sjá nú til að þú seg það öngum” → ”Sjá þú til að þú segir það öngum”), freistaðist → freistaðist af andskotanum ’blev frestad av djävulen’, þeim ’de’ → djöflunum dat.pl. ’djävlarna’ (ordet djöfla ack.pl. står några ord innan i samma sats i NT 1540), vorkynnti ’tyckte synd om’ → sá aumur á ’tyckte synd om’; i kap. 2: tolltektarar ’tullindrivare’ → tollheimtumenn ’tullindrivare’, fórnarbrauð ’skådebröd’ → sjónarbrauðin ’de synliga bröden’; i kap. 3: tvístraður ’splittrad’ → við sig ósamþykkur ’oenig med sig själv’, skammar gen.sg. ’skam, vanära’ → dóms gen.sg. ’dom’; i kap. 4: sængastaði ack.pl.22 ’sängar’ → mæliask ack.sg. ’skäppa’, grasjurtum dat.pl. ’örter, gräs’ → kálgrösum dat.pl. ’kål’. 

			Det är kanske diskutabelt huruvida dessa exempel kan betraktas som små skillnader eller inte. Texten i Bibeln 1584 är tydligt tagen efter NT 1540 och ofta är längre avsnitt ordagrant identiska i båda texterna. I en outgiven lista över skillnader mellan hela NT 1540 och Nya testamentet i Bibeln 1584, samman­ställd av Guðrún Kvaran och Stefán Karlsson, ska det emellertid finnas över sjutusen varianter när allt räknas (Guðrún Kvaran 2017: 119). Det är därför åtminstone tydligt att biskop Guðbrandur förändrade en del i sin återgivning av Oddurs text även om mycket av det var mindre företeelser. 

			4. Förlagan

			Alla som har diskuterat Oddur Gottskálkssons översättning av Nya testa­mentet är överens om att han främst använde Luthers högtyska text i sin över­sättning (se Jón Helgason 1929: 176–178; Sigurður Nordal 1933: 15; Guðrún Kvaran et al. 1988: xxiii–xxiv; Astås 2005: 1198). Han har dock också haft tillgång till andra texter, däribland Erasmus av Rotterdams utgåva av NT, med grekisk och latinsk parallelltext (första utg. 1516). En under­sökning av Oddurs användning av den är ännu inte gjord, men det finns text­exempel i NT 1540 som bekräftar Oddurs tillgång till Erasmus text (Jón Helgason 1929: 176, 185). Oddur har även haft Vulgata till hands och Jón Helgason visar exempel som stöder detta, där Oddurs text inte kan vara översatt efter vare sig Luther eller Erasmus (a.a.: 178, 180–182). Den Vulgata­text som Oddur har haft tillgång till är äldre än Vulgatautgåvan från 1529, möjligen en upplaga från 1509. Oddur har förmodligen inte kunnat grekiska, åtminstone inte tillräckligt för att ha kunnat jämföra med den grekiska ursprungstexten. 

			I sin bok visar Jón Helgason med exempel att Oddur inte har använt Luthers äldsta upplagor från 1522–1527 (1929: 177). Luthers förord till Apostla­gärningarna saknas i NT 1540, och eftersom den först kom i Luthers upp­laga av Nya testamentet 1533 och i tyska Bibeln 1534 har Oddur haft en äldre upplaga än det. Jón Helgason ansåg det mest troligt att Oddur hade använt en av två utgåvor som båda kom ut 1530 (a.a.: 178–179).

			Översättningen innehåller Luthers marginalanteckningar samt förorden till varje bok, förutom det till Uppenbarelseboken som Oddur bytte ut för ett som han skrev själv. Han skriver at ”þennan formála sem doctores hafa saman sett yfuer þessari bok Apocalipsis […] hefi eg eigi þorat hier fyre at setia lata […] af þui mier þicker hann nærsta hardlgia (sic) hlioda, vpp a þann ed þeir kalla veralldligann Pafuadom, og fulan fiedratt er biscupar og þeirra hof prestar, hafa nu vm stunder haft”, dvs. ’detta förord, som de lärda har skrivit till denna bok Apocalypsis, har jag inte vågat ta med här […] efter­som det förefaller mig tala mycket hårt mot vad de kallar det sekulära påve­dömet och den smutsiga förskingring som biskoparna och deras präster har haft nu för tiden’ (NT 1540, fol. 307r). 

			Inget liknande står i förordet till utgåvorna före 1530 och dessa ord tyder på att Oddur hade den version av Luthers förord som talar illa om påven och påve­kyrkan, och det är just vad kan läsas i utgåvan från 1530 och senare (se förorden hos Heydenreich 1939: 32 ff.). 

			Enligt Jón Helgason är det inte uteslutet att Oddur har haft en lågtysk översättning av Luthers text till hands. Oddur växte ju upp i Bergen, där det låg­tyska inflytandet var starkt, och det var kanske inte osannolikt att Oddur skulle ha velat ha en lågtysk text som jämförelse. Åtminstone tretton låg­tyska upplagor publicerades av Luthers Nya testamente före 1533 (Jón Helgason 1929: 179). Jón nämner ett ställe i NT 1540 som kan tyda på detta (s. 180), nämligen i förordet fol. 6 rad 11–13, där några ord i Oddurs text inte verkar förekomma i någon högtysk utgåva men däremot i den lågtyska upplagan tryckt i Wittenberg 1530.23 

			Enligt Jón Helgason (1929: 187) finns det ingenting i Oddurs text som tyder på att han har haft tillgång till Chr. Pedersens danska översättning av Nya testamentet (1529, 1531); inte heller till Christian III:s översättning från 1524 eller det svenska Nya testamentet 1526. Ytterligare forskning behövs för att nå en säkrare slutsats om detta. Oddur hade troligen tillgång till helgon­sagan Jóns saga baptista II av Grímr Hólmsteinsson (d. 1298); det fram­går av likheter i Lukasevangeliet och Jóns saga (Jón Helgason 1929: 193; Stefán Karls­son 2000 [1984]: 414). Han kan också ha varit bekant med bibel­kom­pi­lationen Stjórn, som visserligen bara innehåller GT (om den se Astås 2009), även om han kanske inte hade direkt tillgång till den när han arbetade med över­sättningen. Det är åtminstone tydligt att Oddur var väl påläst och kun­nig om kyrklig och religiös litteratur från århundradena före sin tid, och han an­vänder både stil (så kallad lärd stil) och ord som återspeglar texter från 1200- och 1300-talen (Jón Helgason 1929: 196–197, lista s. 197–199).

			5. Ett gränsdragande dokument?

			Nya testamentet 1540 har fått rollen som en milstolpe eller ett gränsdragande dokument i isländsk språkhistoria. Som en rent historisk gräns är detta val ganska lämpligt. Vid denna tid vann lutherdomen mark på Island, 1540 i Skálholt och omkring 1550/1552 i Hólar. Ur språklig synvinkel finns det emeller­tid inte så mycket som motiverar att sätta en gräns där – den hade likaväl kunnat sättas vid mitten av 1400-talet, nära den tid då många av de största förändringarna i isländskan ägde eller hade ägt rum, vid 1500, för att få en jämnare gränsdragning, eller vid 1550, året som den sista katolska biskopen på Island avled, om man hellre vill hålla sig till en historisk händelse. Eftersom denna bok, Bibelns Nya testamente, är den första tryckta isländska boken har det dock ansetts lämpligt att inkludera dess text i excerperingen för ordboken över modern isländska vid Islands universitet, och ett motsvarande beslut återspeglas i det faktum att den fornvästnordiska ord­boken i Köpenhamn, Ordbog over det norrøne prosasprog, i princip stan­nar vid samma år i sin excerpering. 

			Det är således å ena sidan boktryckningens början och dess nytta och nöd­vändighet för en ny religion i mitten av 1500-talet som kan sägas vara gräns­dragande för det isländska språket och å andra sidan det faktum att det var just Bibeln som översattes och publicerades under denna period, nämligen Nya testamentet 1540 och resten av Bibeln 1584. Fram till dessa utgåvor fanns det ingen komplett isländsk översättning av vare sig Nya eller Gamla testamentet. Citat från de flesta av Bibelns böcker finns dock i olika forn­isländska texter (jfr Kirby 1976, 1980). Några av Gamla testamentets böcker översattes i slutet av 1200-talet och början av 1300-talet i Norge (Stjórn) och de finns bevarade huvudsakligen i isländska handskrifter från 1300- och 1400-talen. Dessutom hade flera andra religiösa texter översatts, till exempel berättelser om apostlarna och om heliga män och kvinnor, men inte Bibeln i sin helhet.

			NT 1540 blev dock inte en förebild för det isländska språket under de följande århundradena eller en förutsättning för det isländska språkets liv eller vitalitet, vilket Nya testamentet 1526 ibland sägs vara för svenskan. 

			Stavningen

			

			Stavningen är i stort sett densamma som i handskrifter från samma period, inklusive viss användning av förkortningar och speciella skrifttecken som tillhör den skriftliga traditionen. I boken används flera av de samma förkort­nings­band och -tecken som var brukligt i isländsk skrift på den tiden, t.ex. ofta tecknet 〈⁊〉 för ’og’, förkortningsstreck för nasaler och annat, t.ex. 〈en̄〉 för ”enn”, 〈hn̄〉 för ”hann”, 〈þinū〉 för ”þínum” etc., 〈mōm〉 för ”mönnum”, 〈ꝥt〉 för ”því að”, 〈ꝥꝛ〉 för ”þeir”, även typer med diakritiska tecken, t.ex. i 〈ſ°〉 för ”svo” (alla dessa funna på fol. 14r i Matteusevangeliet 6). I böcker på danska som Hans Barth tryckte i Roskilde används nästan inga sådana förkortningar (Jón Helgason 1929: 12). Detta är tydligen Oddur Gott­skálkssons val. Även vissa typer fick specialtillverkas för denna bok, naturligtvis 〈þ〉, men även 〈ꜳ〉 som ibland används för /á/ (dvs. [au]), 〈〉 för ”f” och 〈〉 för ”æ”, bokstäver som enligt Jón Helgason inte förekommer i danska böcker som Hans Barth tryckte – Barth använder där 〈f 〉 och 〈æ〉 utan hake. 

			Språket

			I vissa avseenden är språket i NT 1540 ovanligt och återspeglar inte sin tids språkbruk, särskilt vad gäller ordförråd och meningsbyggnad. Översättaren Oddur hade från sex års ålder växt upp i Norge och norska var utan tvekan hans dagliga språk där. Hans behärskning av norska överträffade förmodligen, åtminstone i viss mån, hans isländska när han började översättningen av Nya testamentet. Men trots många tyska lånord och en tyskpåverkad sats­byggnad, som ibland är störande, är språket i översättningen i sin helhet ganska rikt och varierat. Ordförrådet är variationsrikt och texten är stilistiskt väl­skriven och välstrukturerad. Det är tydligt att Oddur behärskade isländsk grammatik till fullo och texten är inte grammatiskt eller idiomatiskt sämre än andra isländska översättningar av religiösa texter tryckta mellan 1550 och 1600, alla översatta av islänningar på Island (jfr Veturliði Óskarsson 2019: 103–104). Latinskt inflytande på ordförrådet i NT 1540 är mycket litet (Þórir Óskarsson 1994: 363).

			Några exempel på lågtyska lånord i texten är verben bítala ’betala’, blífa ’bli; vara; förbli’, forlíka ’försona’ och fornema ’uppfatta’. Äldre exempel på dessa ord finns t.ex. i diplom från 1440 (bítala), 1418 (blífa), 1426 (forlíka), 1431 (fornema) (jfr Veturliði Óskarsson 2003). Många av lånorden i Nya testa­mentet är numera föråldrade i isländskan, bland annat de fyra nyss nämnda verben, antingen därför att motsvarande inhemska ord fanns i det dagliga språket, t.ex. greiða för det tidigare nämnda bítala, verða för blífa och sætta för forlíka, eller i andra fall för att de århundraden senare försvann eller rensades bort från språket under 1800- och 1900-talets språkpurism. Ett bra exempel är verbet blífa.

			Verbet blífa

			Verbet blífa ’bli; vara; förbli’ var inte vanligt i isländskan innan Oddur tog det i bruk i sin text. Verbet hade kommit in i de nordiska fastlandsspråken från medel­lågtyska på 1300-talet (jfr Markey 1969; Veturliði Óskarsson 2009; Skrzypek 2020). I isländska texter hittar vi några exempel från 1400-talet, nästan alla i officiella dokument och handlingar, och ungefär hälften (16) från dokument skrivna av en enskild skrivare, en norrman som arbetade för en av biskoparna på Island åren 1420–1440. Verbet blir lite vanligare under första hälften av 1500-talet, återigen med alla exempel som finns från offi­ciella dokument. Men det är inte förrän med Oddurs översättning som vi ser en tydligt ökad användning. I sin översättning använder han verbet cirka 140 gånger (Veturliði Óskarsson 2009: 99 ff.).

			Det fanns kanske inte samma behov av detta verb i isländskan som i de andra nordiska språken. I många dialekter och språkformer i de nordiska språken på fastlandet hade preteritumformerna av verben vara och varda (’bli’) smält ihop till en form, vilket banade väg för och underlättade införandet av det nya tyska verbet. Detta hände inte i isländskan, men att blífa nu förekom i ett så mycket läst verk som Nya testamentet bidrog säker­ligen till att knyta det till språket, åtminstone för en tid, och även om verbet aldrig blev lika centralt som i de nordiska grannspråken och knappast är användbart i modern isländska, fortsatte det att leva i bibelutgåvor de kommande 300 åren efter NT 1540. Redan i den första isländska Bibeln, som trycktes 1584 och tog upp Oddurs text med mindre ändringar, jfr ovan, ersattes dock några belägg av detta verb i Oddurs text med ett inhemskt ord, verða, och några belägg försvann sedan med varje upplaga av Bibeln tills sista exemplet försvann med Bibelupplagan som publicerades 1841.

			En hyllad och lovordad text

			Oddur har ofta fått stort beröm för sin översättning, speciellt av äldre forskare (se Þórir Óskarsson 1990: 203–204, om den något ensidiga diskussion som förts om språk och stil i NT 1540). Till exempel tyckte historie­professor Páll Eggert Ólason (1922: 552) att Oddur utan tvekan kunde rankas bland dem som skrivit bäst på isländska på sin tid, och även både före och efter denna tid, och Steingrímur J. Þorsteinsson, professor i isländsk litteratur (1950: 48–85), kallar honom för ”einn af mestu stílsnillingum, sem við höfum átt”, dvs. ’en av de största stilisterna som vi [dvs. isländskan] har haft’. Professor Sigurður Nordal (1933) kallade översättningen ”eitt af leiðar­merkjunum í sögu íslenskra bókmennta”, dvs. ’ett av landmärkena i den isländska litteraturens historia’. Han tyckte att även om vissa brister finns i språket, både i ordval och satsbyggnad, om det jämförs med det bästa som finns förr och nu, är stilen ’så uttrycksfull och nyanserad och hans språk så rikt att det fortfarande är ett nöje att läsa evangelierna i den skepnaden’ (”þá er stíll hans svo svipmikill og mergjaður og mál hans svo auðugt, að enn er unun að lesa guðspjöllin í þeim búningi”). Utgivarna av 1988 års upplaga av NT 1540 är något mer återhållsamma i sina ord, men är i grunden av samma åsikt (Guðrún Kvaran et al. 1988: xxvii). Ofta omnämns den främmande stilen och ordförrådet men det ursäktas då med att man skrev så på den tiden.

			Sådant beröm kan tyckas något överdrivet, men Oddurs text beskrivs även i nyare forskning som förhållandevis bra ’för sin tids normer’ (Kjartan Ottos­son 2005: 1998).24 Enligt vad man tyckte var rätt och yrkesmässigt korrekt vid den tiden översatte översättare ord för ord och följde sina original mycket noga. Och detta gjorde Oddur i sin översättning från tyska (Astås 2005: 1198). Texten visar att Oddur till största delen hade god kontroll över isländsk gram­matik, som nämnts ovan. Däremot sticker tyska lånord ut från det i övrigt inhemska ordförrådet, och även syntaxen visar på influenser från tyska eller latin. Jón Helgason sa att ’[u]r en rent syntaktisk synpunkt står Nya testa­mentet i många avseenden närmare dansk och svensk prosa från sam­ma tid än genuint isländskt språk’ (1931: 39). Även om Jón här kan ha uttryckt sig något för kraftfullt är det sant att ordföljd och syntax ofta låter främ­mande och säkert har gjort så också när boken publicerades. Det går dock inte att med någon säkerhet säga om det främst beror på översättarens språk­liga bakgrund eller har, åtminstone till dels, sin orsak i det att man i bibel­över­sättningar efter­strävade ett visst register som ofta avvek från en stilis­tisk standardnorm. 

			Tankar om språkets öde

			Vissa har gått så långt som att påstå att det isländska språket skulle ha för­ändrats avsevärt mer än vad det har gjort de senaste femhundra åren om Oddurs översättning – och senare under århundradet, hela Bibeln – inte hade sett dagen, jfr t.ex. Jón Helgason (1929) som förvisso formulerar detta ganska milt:

			Enginn getur sagt, hvernig farið hefði, ef Oddur hefði ekki brugðið við á þessum tímamótum og vikizt undir nauðsyn þjóðarinnar. En það er að minsta kosti vel hugsanlegt, að forlög tungu vorrar hefði þá orðið allfrábrugðin því sem varð, og verri. (1929: 2)

			’Ingen kan säga vad som skulle ha hänt om inte Oddur hade reagerat vid denna vänd­punkt och svarat på nationens behov. Men det är åtminstone tänkbart att vårt språks öde skulle ha blivit helt annorlunda än vad som hände, och värre.’ 

			Sigurður Nordal (1933) är inne på det samma när hans säger:

			In its treatment of language and poetic usage the literature of the Reformation clearly reflects the battle between foreign influence and national tradition. At that time it was finally decided whether the Icelandic written language should continue its existence on the basis of the Old Norse or go down before the Danish literary language as did the Norwegian. (1933: 7)

			Denna uppfattning är kanske inte lika framträdande nu som den var förr, men den är inte okänd i dag (jfr t.ex. Guðrún Kvaran et al. 1988: xxvii). 

			Det nämns också ofta att delar av texten i NT 1540 i stort sett förblir oför­ändrade i senare utgåvor av den isländska Bibeln, vilket visar textens betydelse för det isländska bibelspråket. Men vid mitten av 1500-talet hade isländska sedan länge varit ett moget litterärt språk och behövde inte en översättning av vare sig Nya testamentet eller Bibeln för att bli det. Skriv­traditionen var gammal och stark och det finns inget som tyder på att den skulle ha upphört att vara det. Det är åtminstone ett faktum att isländska språket fortsatte att användas på samma sätt som under tidigare århundraden, handskrifter skrevs och kopierades årtionde efter årtionde och århundrade efter århundrade – faktiskt ända fram till 1900-talet; det var en del av landets tradition och kultur. 

			Det påstås ibland att det hade kunnat hända att den isländska kyrkan skulle ha tvingats att använda danska Bibeln om Nya testamentet och hela Bibeln inte hade publicerats på 1500-talet, vilket skedde i Norge, där en Bibel på modersmålet inte fanns förrän i början av 1900-talet. Många (speciellt språkvetare) är dock tveksamma, bl.a. professor Jón Helgason (1931) som skrev: 

			Då reformationen kom till Island, var Island liksom Norge i politiskt avseende beroende av Danmark, men skillnaden mellan isländskan och danskan var vida större än skillnaden mellan danskan och flertalet norska bygdemål. Varje tanke på införande av danskt kyrkospråk i den isländska gudstjänsten måste därför synas i strid med reformationens stora krav, att också allmogen skulle följa med i det som blev predikat och sjunget i kyrkan (Jón Helgason 1931: 38; jfr Þórir Óskarsson 1990: 205–206 och de källor han hänvisar till där)

			Man bör också komma ihåg att de stora skillnaderna mellan isländska och danska i slutet av medeltiden inte skulle ha gjort det lätt för isländska präster att använda danska, och den allmänna bristen på danskkunskaper bland islänningar (jfr Veturliði Óskarsson 2018: 44) skulle förmodligen ha gjort det omöjligt.

			6. Avslutande ord

			I denna artikel diskuterades några av de viktigaste aspekterna relaterade till tillkomsten av Nya testamentet på isländska som publicerades år 1540, historien bakom dess tillkomst och innehåll. Detta verk betraktas som gräns­dragande mellan äldre och yngre isländska, särskilt eftersom det är den första boken som publicerats i tryck på isländska. Själva översättningen hade emellertid inte någon stor inverkan på det isländska språket under de kommande århundradena eller på det isländska språkets liv, eftersom skriv­tradition redan var gammal och etablerad på Island när detta verk publi­cerades. Men denna text är likväl unik på många sätt och har till exempel påverkat isländskt bibelspråk fram till vår tid.

			Det är på många sätt anmärkningsvärt att översättaren inte var en infödd islänning utan norsk-isländsk, uppvuxen i Bergen, Norge, och det är märk­ligt och till och med lite rörande att han oombedd skulle åta sig att utföra detta stora verk, vilket tog honom flera år, förmodligen från 1535 eller tidigare och fram till 1539. Och vidare att han skulle se till, förmodligen på egen bekostnad, att boken skulle tryckas, inte på Island i den enda tryck­press som fanns i landet vid den tiden, och där den förmodligen skulle ha stoppats halvvägs på grund av farliga kopplingar till en ny religiös sed som vida ansågs kättersk, utan i Danmark. Och det brinnande intresse som över­sättaren uppenbarligen hade slutade inte med detta, dvs. att föra sin över­sättning säkert till Danmark och få kungens tillstånd där och få verket tryckt i en tryckpress i Roskilde. Förmodligen övervakade han arbetet i Dan­mark och såg bland annat till att vissa nya typer göts för tryckpressen, och sedan transporterade han flera hundra exemplar av boken med fartyg till Island, troligen ensam och utan officiellt stöd. Men Oddur Gottskálksson var sannerligen inte ensam om att bli så intresserad av att översätta Bibeln eller delar av den på egen hand; i Danmark gjorde Christiern Pedersen det­samma och i England William Tyndale25 för att nämna två pionjärer – och natur­ligtvis var Luther själv fylld av samma brinnande entusiasm.

			Tyvärr är våra källor om översättningen, översättaren och översättnings­arbetet knappa, och om vissa saker kommer det aldrig att vara möjligt att säga mer än vad som redan har gjorts i de viktigaste primära och sekundära källorna som finns tillgängliga om verket och översättaren. Men det finns fort­farande mycket att göra för dem som vill forska om texten, även om en del av arbetet redan har utförts, exempelvis av Jón Helgason (1929) om ord­förrådet och om verkets källor med mera, av Þórir Óskarsson (1990 och 1994) om översättningens stil och av Guðrún Kvaran (1990, 2015, 2017 och i flera andra verk), bl.a. om sambandet mellan NT 1540 och Bibeln 1584 och om verkets plats inom isländsk bibeltradition. Bland de saker som skulle behöva göras är en närmare granskning av källorna, en djupare under­sökning av ordförrådet och dess särdrag, en syntaktisk analys, även en studie om verkets ortografi, men kanske inte minst en studie om själva över­sätt­nings­arbetet i jämförelse med hur andra översatte Nya testamentet vid denna tid. Ett litet exempel på vad man kan hitta så fort man börjar söka visar sig i Matteus 17:27, där Jesus befaller Petrus att fiska upp ett mynt i sjön för att betala tempelskatten: ”[…] gå ner till sjön och kasta ut en krok. Ta sedan den första fisken du får upp och öppna munnen på den. Då hittar du ett silvermynt. Ta det och ge till dem för mig och dig.” (Svenska folkbibeln 2015). Där gör Oddur inte som Luther och flera andra gjorde som översatte Vulgatas / Erasmus’ monetära enhet stater till modersmålet, t.ex. med ’Zwei­groschen­stück’ (Luther), ’en sølff penning’ (Christiern Pedersen), ’pening’ (det svenska Nya testamentet 1526), ’a pece of twelve pens’ (Tyndale) (jfr Arblaster 2004: 26–28), utan han lämnar ordet oöversatt, ”eina stateram” (NT 1540, fol. 29v). Det krävs förstås mer forskning innan man vet vilka slut­satser som kan dras av just detta, och detta nämns bara som ett exempel, nästan ett kuriosum – men det finns utan tvekan mycket liknande att hitta. 

			Det vore därför önskvärt att flitiga forskare fortsatte det arbete som Jón Helgason inledde med sitt betydelsefulla verk 1929 och som i viss mån har fort­satts av yngre forskare.

			Bibliografi

			Aarsberetninger og meddelelser fra det Store Kongelige Bibliothek 2. Utg. av Chr. Bruun. Köpenhamn: Gyldendalske Boghandel, 1875. <https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb11315493?page=337> 

			Annálar 1400–1800 1. Utg. av Hannes Þorsteinsson. Reykjavik: Hið íslenzka bókmentafélag, 1922–1927. 

			Arblaster, Paul, 2004: ‘Totius Mundi Emporium’: Antwerp as a Centre for Vernacular Bible Translations, 1523–1545. I: Arie-Jan Gelderblom, Jan L. de Jong & Marc van Vaeck (red.), The Low Countries as a Crossroads of Religious Beliefs, s. 9–32. (Intersections: Yearbook for Early Modern Studies 3.) Leiden, Boston: Brill.

			Astås, Reidar, 2005: From Old Nordic to Early Modern Nordic: The language of the translations I: Icelandic and Norwegian translations. I: Oskar Bandle et al. (red.), The Nordic Languages. An International Handbook of the History of the North Germanic Languages 2, s. 1195–1201. Berlin, New York: Walter de Gruyter.

			Astås, Reidar (utg.), 2009: Stjórn: Tekst etter håndskriftene 1–2. (Norrøne Texter 8.) Oslo: Riksarkivet. 

			Bibeln 1584 = Guðbrandsbiblía: Biblia. Þad Er, Øll Heilỏg Ritning, vtlỏgd a Norrænu. Med Formalum Doct. Martini. Lutheri. Hólar 1584. <https://baekur.is/bok/cc67179c-0a98-4489-aa90-977c46b38117> 

			

			Björk Ingimundardóttir, 2019: Prestaköll, sóknir og prófastsdæmi á Íslandi 1. Aust­firðinga- og Sunnlendingafjórðungar. Reykjavik: Þjóðskjalasafn Íslands. 

			Björn Þorsteinsson, 1960: Elzta heimild um prentun á íslenzku. I: Saga 3, s. 96–97. 

			Danica vet. 9. → NT 1540.

			Dat Nye Testament Martini Luthers. Würtembergische Landesbibliothek. <http://digital.wlb-stuttgart.de/purl/bsz352254645>

			Diplomatarium Islandicum – Íslenzkt fornbréfasafn 9, 10, 11. Reykjavik: Hið íslenzka bókmenntafélag 1909–1913, 1911–1921, 1915–1925. 

			Finnur Jónsson, 1775: Historia ecclesiastica Islandiæ […]. Band 3. Köpenhamn: Typis Orphanotrophii Regii, Excudis Gerhardus Giese Salicath. <https://baekur.is/> 

			Guðrún Kvaran, 1990: Almúganum til sæmdar og sáluhjálpar. Um íslenskar biblíuþýðingar. Orð og tunga 2, s. 9–19. 

			Guðrún Kvaran, 2015: Brautryðjendur í Biblíuþýðingum á Íslandi. Um þátt þeirra Odds Gottskálkssonar og Gissurar Einarssonar. Ritröð Guðfræðistofnunar 41, s. 20–26. 

			Guðrún Kvaran, 2017: Breytingar Guðbrands biskups á Nýja testamenti Odds Gottskálkssonar. I: Hjalti Hugason, Loftur Guttormsson & Margrét Eggerts­dóttir (red.), Áhrif Lúthers. Siðaskipti, samfélag og menning í 500 ár, s. 119–144. Reykjavik: Hið íslenska bókmenntafélag. 

			Guðrún Kvaran, Gunnlaugur Ingólfsson & Jón Aðalsteinn Jónsson, 1988: Um þýðingu Odds og útgáfu þessa. I: Sigurbjörn Einarsson, Guðrún Kvaran, Gunn­laugur Ingólfsson & Jón Aðalsteinn Jónsson (red.), Nýja testamenti Odds Gottskálkssonar, s. xxi–xxxii. Reykjavik: Lögberg. 

			Halldór Hermannsson, 1916: Icelandic Books of the Sixteenth Century. (Islandica 9.) Ithaca, New York: Cornell University Library. 

			Helgi Þorláksson, 2003: Saga Íslands 6. Red. Sigurður Líndal. Reykjavik: Hið íslenska bókmenntafélag – Sögufélagið. 

			Harboe, Ludvig, 1751: Første Afhandling om Reformationen i Island, hvad Begyndelse, Fremgang og Modstand samme har havt fra 1539 til 1548. Köpenhamn. <https://baekur.is/> 

			Heydenreich, Ludwig Heinrich, 1939: Der Apokalypsen-Zyklus im Athosgebiet und seine Beziehungen zur deutschen Bibelillustration der Reformation. I: Zeitschrift für Kunstgeschichte 8, 1–2, s. 1–40. 

			Íslendingabók.is. 1997–2025. Íslensk erfðagreining ehf. & Friðrik Skúlason ehf. <https://islendingabok.is/> 

			Jahnke, Carsten, 2018: Diskussion: En katolsk kamphane? I: Historisk Tidsskrift 117, 2, s. 421–436.

			Jón Egilsson, 1856 [1605]: Biskupa-annálar. Utg. av Jón Sigurðsson. I: Safn til sögu Íslands og íslenzkra bókmenta að fornu og nýju 1, s. 15–136. Köpenhamn: Hið íslenzka bókmentafélag. 

			Jón Helgason, 1929: Málið á Nýja testamenti Odds Gottskálkssonar. (Safn Fræða­fjelagsins um Ísland og Íslendinga 7.) Köpenhamn: Hið íslenska fræðafjelag í Kaupmannahöfn. 

			

			Jón Helgason, 1931: Från Oddur Gottskálksson till Fjölnir. Tre hundra års isländsk språk­utveckling. I: Island – Bilder från gammal och ny tid, s. 36–50. (Skrifter ut­givna av Samfundet Sverige-Island 1.) Uppsala: A.-B. Lundeqvistska bok­handeln. 

			Jón Sigurðsson, 1860: Lögsögumanna tal og lögmanna á Íslandi með skýringar­greinum og fylgiskjölum. I: Safn til sögu Íslands og íslenzkra bókmenta að fornu og nýju 2, 1, s. 1–250. Köpenhamn: Hið íslenzka bókmentafélag. 

			Jón Þorkelsson, 1888: Digtningen på Island i det 15. og 16. århundrede. Köpenhamn: Andr. Fred. Høst og Søns Forlag. 

			Jørgensen, Jens Anker, 2007: Humanisten Christiern Pedersen: En Præsentation. Köpen­hamn: C. A. Reitzel.

			Kirby, Ian J., 1976, 1980: Biblical Quotation in Old Icelandic-Norwegian Religious Literature, Vol. 1, Text; Vol. 2, Introduction. (Rit Stofnunar Árna Magnússonar á Íslandi 9–10.) Reykjavik: Stofnun Árna Magnússonar á Íslandi. 

			Kjartan Ottosson, 2005: Language cultivation and language planning IV: Iceland. I: Oskar Bandle et al. (red.), The Nordic Languages. An International Handbook of the History of the North Germanic Languages 2, 1997–2007. Berlin, New York: Walter de Gruyter. 

			Kolltveit, Olav, 1953: Jondal i gamal og ny tid. 1. Bygdesoga, 2. Gards- og ættesoga. Bergen: Jondal bygdeboknemnd.

			Manntal á Íslandi árið 1703. Tekið að tilhlutun Árna Magnússonar og Páls Vídalín. Reykjavik: Hagstofa Íslands, 1924–1947. 

			Markey, Thomas L. 1969. The Verbs varda and bliva in Scandinavian. With Special Emphasis on Swedish. (Acta Universitatis Upsaliensis. Studia Philologiae Scandi­navicae Upsaliensia 7.) Uppsala. 

			Münter, Friedrich, 1833: Kirchengeschichte von Dänemark und Norwegen 3. Leipzig: Friedr. Christ. Wilh. Vogel. 

			Nordiskt lexikon för bokväsen. [1946–]1951. Red. av Palle Birkelund, Esli Dansten & Lauritz Nielsen. Köpenhamn, Oslo, Stockholm: Nyt Nordisk Forlag Arnold Busck, Dreyers Forlag, Förlaget Forum. 

			NT 1540 = Þetta er hid nya Testament […].26 Roskilde 1540. <https://baekur.is/bok/9e16b051-a1e9-441e-83b5-c4bd6451d4e3>.

			Oddur Einarsson, 1933–1939 [1613]: Frasaga Þormodar Asmundarsonar i Brædra­tungu um afgang Odds lỏgmanns Gottskalkssonar […]. I: Diplomataricum Islandicum 13, s. 133–135. Reykjavik: Hið íslenzka bókmenntafélag. 

			Páll Eggert Ólason, 1922: Menn og menntir siðskiptaaldarinnar á Íslandi 2. Reykjavik: Bókaverslun Guðm. Gamalíelssonar.

			Rankin, Mark, 2018: Tyndale, Erasmus, and the Early English Reformation. I: Erasmus Studies 38, s. 135–170. <https://doi.org/10.1163/18749275-03802001> 

			Reske, Christoph, 2015: Die Buchdrucker des 16. und 17. Jahrhunderts im deutschen Sprach­gebiet. Auf der Grundlage des gleichnamigen Werkes von Josef Benzing. 2., über­arbeitete und erweiterte Auflage. (Beiträge zum Buch- und Bibliothekswesen 51.) Wiesbaden: Harrassowitz Verlag. 

			Ritmálssafn Orðabókar Háskólans. Stofnun Árna Magnússonar í íslenskum fræðum. <http://ritmalssafn.arnastofnun.is/> 

			Sigurður Nordal, 1933: The New Testament of Odd Gottskálksson. I: Hið Nya Testa­ment 1540. Oddur Gottskálksson’s Translation of The New Testament, s. 9–18 (Monu­menta Typographica Islandica 1.) Published in Facsimile with an Intro­duction in English and Icelandic by Sigurður Nordal. Köpenhamn: Levin & Munksgaard.

			Skrzypek, Dominika, 2020: The Swedish bli-passive in a diachronic perspective. I: Lege artis – Language yesterday, today, tomorrow 5, 2, s. 301–334. 

			Stefán Karlsson, 2000 [1984]: Samfellan í íslensku biblíumáli. I: Guðvarður Már Gunn­laugsson (red.), Stafkrókar, ritgerðir eftir Stefán Karlsson gefnar út í tilefni af sjötugsafmæli hans 2. desember 1998, s. 405–414. Reykjavik: Stofnun Árna Magnússonar á Íslandi. 

			Steingrímur J. Þorsteinsson, 1950: Íslenzkar biblíuþýðingar. I: Víðförli 4, s. 48–85. 

			Svenska Folkbibeln 2015. <www.biblegateway.com/> 

			Tryggvi Þórhallsson, 1989: Gissup biskup Einarsson og siðaskiptin. Reykjavík. [Utg. av författarens barn.] 

			Uggla, Arvid Hj., 1921: Uppsala universitetsbiblioteks samling av nyisländsk litte­ratur. Några meddelanden. I: Uppsala universitetsbiblioteks minnesskrift 1621–1921, s. 537–574. (Acta Bibliothecae R. Universitatis Upsaliensis 1.) Uppsala: Almqvist & Wiksells boktryckeri A.B. 

			Ugulen, Jo Rune, 2006: «…alle the knaber ther inde och sædescwenne…» Ei under­søking i den sosiale samansetjinga av den jordeigande eliten på Vestlandet i mellom­alderen. Avhandling for graden Philosophiae Doctor (PhD), Universitetet i Bergen.

			Veturliði Óskarsson, 2003: Middelnedertyske låneord i islandsk diplomsprog frem til år 1500. (Bibliotheca Arnamagnæana 43.) Köpenhamn: C. A. Reitzels Forlag. 

			Veturliði Óskarsson, 2009: Um sögnina blífa, vöxt hennar og viðgang í íslensku. I: Íslenskt mál 31, s. 89–124. 

			Veturliði Óskarsson, 2018: Det rena språket och lånorden. Om främmande, särskilt dansk, påverkan på isländskan. I: Årsbok 2016–2017, s. 39–54. (Annales Socie­tatis Litterarum Humaniorum Regiae Upsaliensis – Kungl. Humanistiska Veten­skaps­samfundet i Uppsala.) 

			Veturliði Óskarsson, 2019: The Icelandic Language at the Time of the Reformation: Some Reflections on Translations, Language and Foreign Influences. I: Sigrun Høge­tveit Berg, Roald E. Kristiansen & Cathinka Dahl Hambro (red.), Northern Reformations, s. 102–114. (Nordlit 43). <https://doi.org/10.7557/13.4960>

			Vilborg Auður Ísleifsdóttir, 1997: Siðbreytingin á Íslandi 1537–1565. Byltingin að ofan. Reykjavik: Hið íslenska bókmenntafélag. 

			

			Vilborg Auður Ísleifsdóttir, 2005: Oddur norski og Nýja testamentið 1540. I: Ritmennt 10, s. 133–150. 

			Vilborg Auður Ísleifsdóttir, 2013: Byltingin að ofan. Stjórnskipunarsaga 16. aldar. Reykjavik: Hið íslenska bókmenntafélag. 

			Vilborg Auður Ísleifsdóttir-Bickel, 2021: Die Einführung der Reformation in Island 1537–1565. Die Geburt eines frühmodernen Staates. Darmstadt: Wbg Academic. 

			Vilborg Auður Ísleifsdóttir, 2024: «Otthe norske» og Det nye testamente. I: Norsk slekts­historisk tidsskrift 47, 2, s. 67–86. 

			Þórir Óskarsson, 1990: Sundurgreinilegar tungur. Um mál og stíl Nýja testamentis Odds Gottskálkssonar. I: Gunnlaugur A. Jónsson (red.), Biblíuþýðingar í sögu og samtíð, s. 203–221. (Studia theologica islandica 4.) Reykjavik: Háskóli Íslands, Guðfræðistofnun. <https://timarit.is/page/6554561#page/n203/mode/2up> 

			Þórir Óskarsson, 1994: Íslensk stílsaga. I: Þorleifur Hauksson (red.), Íslensk stílfræði, s. 169–418, 440–467, 491–554. Reykjavik: Styrktarsjóður Þórbergs Þórðarsonar og Margrétar Jónsdóttur, Háskóla Íslands, & Mál og menning. 

			Abstract

			The article discusses the first translation of the New Testament into Icelandic in 1540, its translator, the Norwegian-Icelandic bishops son Oddur Gottskálksson, and the text’s place in the history of the Icelandic language. The NT 1540 is considered a landmark document in the history of Icelandic, and for example, its year of publication marks the boundary between Old Icelandic and Modern Icelandic in dictionary work. In many ways this is appropriate, even though its publication did not have any major impact on the development of the language in the following centuries, with the exception of the language of the Bible, nor does it particularly reflect changes in the language at the time of the translation.

			Keywords: Nya testamentet, Bibeln, Luther, isländska, 1500-talet, översättningar

			Veturliði Óskarsson 

			Uppsala universitet 

			Institutionen för nordiska språk

			ORCID iD 0000-0003-0434-0611

			

			
				
						1 Jag tackar Björk Ingimundardóttir, Guðrún Ása Grímsdóttir, Helgi Skúli Kjartansson, Jökull Sævarsson, Kolbrún Haraldsdóttir och Lasse Mårtensson för samtal och hjälp. Jag tackar också de två anonyma granskarna för deras värdefulla synpunkter och kommentarer. Artikeln bygger på ett föredrag på symposiet Bibeln som språkhistoriskt gränsdokument som hölls den 7 maj 2025 vid Institutionen för nordiska språk vid Uppsala universitet i samband med konferensen Svenska språkets historia 18. 


						2 I räkenskaper i Hamburg från 1530 nämns ett isländskt tryck men det är okänt vad det kan ha varit (Björn Þorsteinsson 1960).


						3 En bra översikt över en del av det som diskuteras här finns i Halldór Hermannsson (1916: 3–4), särskilt vad gäller bokens yttre.


						4 Om Barth se Nordiskt lexikon för bokväsen (1951: 49); Reske (2015: 628, 1085); Jahnke (2018: 421–436).


						5 ”[T]he book abounds in printer’s errors, due to the fact that is was printed outside of Iceland and no proper supervision exercised by the translator”. 


						6 Ett exemplar bevarat på Uppsala universitetsbibliotek (Rar. fol. 10:23) är 18,5 × 26,5 cm, beskärningsstorlek. 


						7 Titelsidan i Instructio Visitationes beskrivs i Aarsberetninger og meddelninger fra det Store Kongelige Bibliothek, band 2, s. 189; jfr s. 230 om NT 1540.


						8 Uttalandet finns tryckt i Diplomatarium Islandicum 10 nr 312 (ska vara: 212), s. 491.


						9 Ingen ordförklaringsdel följer direkt efter innehållsförteckningen som i det danska Nya testa­mentet 1524 och det svenska Nya testamentet 1526, där nya och sällsynta ord förklaras för läsaren, och en sådan var inte heller med i Luthers text.


						10 Ett fel har smugit sig in hos Vilborg A. Ísleifsdóttir, som anger att NT 1540 trycktes om i Rostock år 1546 (1997: 159, upprepat 2013: 146, 2021: 179 och 2024: 83). I själva verket trycktes boken aldrig om. 


						11 Halldór Hermannsson (1916: 4) kände till sex exemplar och han hade hört talas om några till, fyra eller fler; Sigurður Nordal (1933: 10) uppräknar några till och uppskattar antalet bevarade exemplar till 11.


						12 Länk till A-exemplaret i Bækur.is: https://baekur.is/bok/9e16b051-a1e9-441e-83b5-c4bd6451d4e3/1. 


						13 Länk till Köpenhamns-exemplaret i Archive.org: https://archive.org/details/den-kbd-pil-130018097762-001. 


						14 Detsamma kan även ses på samma ställen i andra exemplar av NT 1540 som nu har granskats.


						15 Inte J. V. Hammershaimb som det står hos Uggla (1921: 551) och som upprepas i Sigurður Nordal (1933: 10). 


						16 Förmodligen så; lite klotter efter ”gıſle” kan möjligen vara en eller två bokstäver och det som här läses ”ʙıͬnaſ” är inte fullt säkert. 


						17 Dessa två har mest detaljerat beskrivit Oddurs liv utifrån tillgängliga källor. Vilborg har publicerat två artiklar om Oddur (2005 och 2024) och nämnt honom även i andra publikationer (1997, 2013, 2021). För mer information om Oddur, se speciellt hennes publikation från 2014.


						18 Jón skrev sin text 1605, jfr inledningen till utgåvan (1856: 18 och 20). 


						19 På norska Guttorm Nilsson, se Ugulen (2006: 365 och 372).


						20 Han nämns i ett diplom från 1536 som en av domsmännen närvarande vid en rättegång (Diplomatarium Islandicum 9 nr 630) och det är första gång han nämns i isländskt sammanhang. 


						21 Tryggvi hänvisar om detta till biskop Ludvig Harboe (1751), men även till biskop Finnur Jónsson (1775: 203) som dock inte nämner Wittenberg men däremot antyder att Oddur har haft samtal i Tyskland med lärda män ”inter qvos a qvibusdam ipse Lutherus & Melanchton numerantur”, dvs. ’bland vilka av vissa Luther och Melanchthon räknas’. 


						22 ”kueikizt og liosit til þess at þad setiezt vnder bord edr sænga stadi” ’tänder man ljuset för att sätta det under ett bord eller sängar’ (jfr Markus 4:21). 


						23 Texten är följande: ”Enn postularner tidka og þessi ord/ eg aminne eg bid og beide ydr. / Þad er fyre gudz saker edr nockrs konar annars at bidia” (NT 1540, 6r) som i den lågtyska texten är: ”Vnde de Apostel bruken des wordes/ Ick vormane/ ick flee (dat ys dorch Godt edder ichteswat anders bidden)” (Dat Nye Testament Martini Luthers, 4r) och det är orden inom parentes i den lågtyska texten som saknas i högtyska upplagor. 


						24 ”It is clear, though, that Gottskálksson made an effort to write in a good and rich language for the standards of his time.”


						25 Om Pedersen och Tyndale, se t.ex. Jørgensen (2007) och Rankin (2018). 


						26 Full titel: Þetta er hid nya Testament, Jesu Christi eigenlig ord og Euangelia huer hann sialfr predikadi og kendi, hier i heime, Sem hans postular og Gudz spialla menn sidan skrifudu. Þau eru nu hier vtlogd a Norrænu, Gudi til lofs og dyrdar, enn almuganum til sæmdar og Salu hialpar. 


				

			
		

		
			Figurer

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Nya testamentet 1540, titelsida. (Bild: Landsbókasafn Íslands.)

			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			
					Från titelsidan i tre exemplar av NT 1540. Överst: NT 1540, exemplar bevarat Köpenhamn. Mitten: NT 1540, exemplar bevarat i Uppsala. Nederst: A-exemplaret.

			

		

	
		

		
			Recensionsartikel

			Eldar Heide, Kvar går norrønfilologien? Tankar om metode og ret­ning etter lesing av Mikael Males. Den äldsta forn­nordiska litte­ra­turen. Nya vetenskapliga rön. 

		

		
			Heide, Eldar. 2025. Kvar går norrønfilologien? Tankar om metode og retning etter lesing av

			Mikael Males. Den äldsta fornnordiska litteraturen. Nya vetenskapliga rön. 
Scripta Islandica 76: 137–167. https://doi.org/10.63092/scis.76.61139

			ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

			© Eldar Heide (CC BY)

		

		
			Kvar går norrønfilologien?

			Tankar om metode og retning etter lesing av

			Mikael Males. Den äldsta fornnordiska litteraturen. Nya vetenskapliga rön. Dialogos, Stockholm, 2024. ISBN 9789175044347. 248 sider.

			Recensionsartikel av Eldar Heide

			1. Innleiing

			Denne boka er ei spennande reise langs fronten av forskinga på den eldste gammal­nordiske diktinga, der det i seinare år er gjort store framsteg i datering og forståing. Boka formidlar og bygger på ein enorm kunnskap om norrøn dikting og språkhistorie. Det blir greidd ut om kjenningar, for­melle dateringskriterium, versemål og metrisk analyse, og pløgd i djupna. Vi får veta at den og den typen kjenning er brukt så og så mange gonger i mate­rialet, i periode så og så, og i den og den strofa. Data som dette blir skarp­synt sette saman med andre poeng om innhald og kulturkontakt, til syntesar som ofte verkar robuste. 

			Forfattaren brukar mykje plass på polemikk mot visse forskingsretningar. Han går hardt ut mot tendensen til å datere norrøne dikt seint, og meiner han heng saman med uvitskapleg metode. Som alternativ agiterer han for Karl Poppers hypotetisk-deduktive metode, og prøver å vise korleis den kan appli­serast på temaet for boka. 

			Eg har sjeldan sett så harde spark i ein fagpublikasjon. Boka reiser såpass viktige spørsmål for heile norrønfilologien, om kvar vi står og kva vegar vi no kan ta, at eg har valt å skrive ei utvida bokmelding. Eg stør arbeids­måtane Males går inn for, men meiner det ofte er misvisande å skildre dei som hypotetisk-deduktiv metode. I staden meiner eg det overordna metode­prinsippet i våre fag bør vera å ta heile materialet med i vurderinga når vi ut­viklar teoriar. Dette gjer eg greie for med bakgrunn i ein del metodedøme, der ordboksarbeid står sentralt. 

			2. Oversikt over boka

			Mikael Males ønsker å tilby ei innføring i tidleg gammalnordisk dikting som bygger på ny forsking og som legg fram metodikken i denne nye forskinga. Boka presenterer forskingsfronten når det gjeld metrisk analyse og datering ut frå språklege kriterium, konkretisert i tolkingsdøme. Samtidig skal eitt av kapitla (2) bøte på mangelen på ”en vetenskapligt godtagbar översikt över forn­nordisk metrik” (s. 233, jf. 43). Sentralt i boka står agitasjon for meir vit­skapleg metode i gransking av tidleg nordisk dikting, norrøn filologi og humaniora generelt. 

			Males freistar å ”redogöra för alla metodologiska överväganden och beve­kelse­grunderna för varje ställningstagande” (s. 233), av fleire årsaker. Grunn­synet til Males er at forsking skal presenterast på denne måten, og han sjølv som student og doktorand sakna eit ”verk som […] förklarade till­gäng­liga metoder för studiet av den tidiga fornnordiska litteraturen” etter slike retnings­linjer (s. 233). Han peikar òg på at det er meir nødvendig enn før å bygge grunnmur til resonnementa våre. Forfattarar kan ikkje lenger gå ut frå at lesarane har den nødvendige bakgrunnen (s. 238). Dei gamle filo­logiske disiplinane er i mange tilfelle nedlagde, og Males nemner spesielt at ”de nöd­vändiga kunskaperna i metrik och relevanta aspekter av textkritik för när­varande inte lärs ut vid svenska universitet”. Derfor er boka meint å gje ”grund­läggande redskap för självstudier” (s. 234–235, jf. 238). 

			Boka vender seg altså både til interesserte lekfolk og til studentar i norrøn filo­logi. Males definerer filologi som ”studiet av texter på döda språk” (s. 15). Det spesielle med studiet av slike tekstar, peikar han på, er at dei ikkje utan vidare er forståelege, pga. den kulturelle avstanden (s. 17). 

			Den viktigaste bakgrunnen for boka, seier Males, er at dei siste 20 åra har sett store framsteg i metrisk analyse og datering av norrøn dikting: Sie­vers analyse frå Sievers 1893 har ”underkastats så omfattande prövning att dess huvud­drag idag är ställda bortom rimligt tvivel”. Dermed er dei grunn­leggande føresetnadene for å studere gammalnordisk dikting betre i dag enn for berre eit par tiår sidan. I tillegg har forskinga dei siste 20 åra gått forbi Sievers, slik at ein no studerer ”både metriken och dess implikationer för date­ringen med en precision som inte bara kan mäta sig med Sievers, utan är långt mer exakt och fortlöpande tillåter nya slutsatser” (s. 54). 

			Denne utviklinga har gått hand i hand med fornya vekt på språkhistorisk kunn­skap i lesing av tidleg nordisk dikting, og på formelle dateringskriterium. Dette gjeld, vel å merke, forskingsretninga som Males representerer. Boka bygger på vitskaplege publikasjonar derifrå, ikkje minst frå Males sjølv. ”Fältet är nu mer dynamiskt än det var under de föregående åttio till hundra åren”, seier Males. (s. 54) 

			Boka er delt inn i åtte kapittel medrekna innleiing og sluttord. Dette er dei andre kapitla: 

			
					”Filologi och vetenskaplig metod”. Her skisserer Males sitt syn på kva som er målet med forsking og korleis filologisk forsking bør drivast, sær­leg innanfor tematikken han arbeider med. Han tek utgangspunkt i Karl Poppers hypotetisk-deduktive metode og appliserer den på ut­forsking av tidleg nordisk dikting. Formelle kriterium spelar ei nøkkel­rolle i metodikken Males skisserer, særleg språkhistoriske kriterium, som v- bortfall i framlyd (vreiðr > reiðr), partikkelen of / um og hiatus (éarn > járn, sæing > sæng, osb.). 

					”Fornnordisk metrik”. Kapitlet presenterer systemet i metrikken ifølgje den nyaste forskinga, med vekt på fornyrdislag, ljodahått, drottkvætt og kviduhått. 

					”Vår första fullständiga strof: Teoderikstrofen”. Males presenterer Teode­rik-innskrifta på Röksteinen, den tradisjonelle tolkinga og Bo Ralphs tolking frå Ralph 2007, før han viser at ho tørnar imot kunn­skap om syntaks og metrikk. På grunn av dette avviser Males denne tolkinga. 

					”Vår förste skald: Brage”. Males presenterer språket som særmerker skalde­dikting og kva som skil Brage frå dei seinare skaldane når det gjeld språk og metrikk. Han går nærare inn på Gjevjun-strofa og strofene om Tor og Midgardsormen i Ragnarsdråpa, og viser korleis presis kunnskap om metrikk, etymologi og språkhistorie kan bringe oss nærare originalteksten og dei mest sannsynlege tolkingane. 

					”Den höges tal (Hávamál)”. Her viser Males korleis Müllenhoff (1891) si frisering av Håvamål har vore avgjerande for den seinare oppfatninga at diktet er eit konglomerat. Den argumenterer han imot. Han går gjen­nom språklege kriterium og innhaldskriterium som han meiner er eigna til datering: Brenning av avlidne i strofe 71 og 81, samhøvet mellom deyr fé / deyja frændr i Håvamål 76–77 og Håkonarmål, Gjaltr i strofe 129 i høve til irsk språk, og å ofre høveleg mykje i Håvamål 145.

					”Völvans spådom (Vǫluspá)”. Her peikar Males på språklege kriterium som er eigna til datering, at Arnor jarleskald ser ut til å sitere Voluspå 57 på midten av 1060-talet, mogelege kristne innslag og spor av tysk på­verk­nad. Han kjem med eit forslag om når og i kva miljø Voluspå vart dikta. 

			

			Når det gjeld resultat, vil eg dra fram følgjande hovudpunkt frå den granskinga Males gjer av dei nemnde dikta: 

			
					Ikkje berre mange skaldedikt, men òg mange eddadikt, kan med høg sann­synlegheit daterast til førkristen tid, på grunnlag av metriske og språk­lege kriterium, og visse innhaldskriterium. At seinare diktarar lurer oss med å arkaisere språket, blir motsagt av data (s. 30, 149, 187). Håva­mål daterer Males til 900–960 eller litt før (s. 161), og Voluspå til 975–995 (s. 229. Andre eddadikt meiner han er mykje yngre, m.a. Det fyrste kvedet om Helge Hundingsbane og Hyndluljod frå 1100-talet; s. 117, 133). 

					Voluspå vart dikta under Håkon jarl og urframført ved hirda hans, kanskje av Einar Skålaglam eller Eiliv Gudrunsson (s. 223–228). 

					Den tidlege dateringa av mange skalde- og eddadikt, gjer at Males går imot skikken med å ”behandla […] hela den fornnordiska litteraturen som ett enhetligt fenomen” (s. 10). Den førkristne litteraturen bør granskast for seg, seier han. 

					”[D]e äldsta dikterna förhåller sig till en levande mytologisk värld och […] det […är] först […] senare som skaldediktningen mer blir en lek med ord än ett fönster till en samtida föreställningsvärld” (s. 123). Dei tidlege skaldane, særleg Brage, var nyskapande og frie, og laga kjen­ningar som ikkje høver inn i dei seinare sjablongane (s. 109). 

					”[D]rottkvätt […] är den mest självständiga litterära innovation som Norden någonsin har frambringat” (s. 78). På 800-talet kjende folk i Norden seg ikkje underlegne, seier Males, og den perioden såg ei kulturell bløming som aldri heilt gjentok seg etter at vi fekk ei meir ”under­dånig roll” i høve til dei store grannane i sør (s. 107). Gammal­nordisk dikting oppstod i ein for det meste ”inhemsk”, sjølvstendig prosess (s. 78, 106). 

					Skandinavane var opne for impulsar frå grannane, men innpassa dei i sin eigen kultur. Males argumenterer for at Midgardsormen er eit lån frå irsk tradisjon i vikingtida – og at irane i sin tur har han frå kulturar rundt Middelhavet via kristne tekstar (s. 126–139). Gjaltr (Gjalti) i Håva­mål 129 skal vera lånt frå irsk forteljetradisjon (s. 155–158); Volu­spå skal ha fleire kristne innslag frå kristendomen (s. 196–214) og vera påverka av tysk dikting (s. 214–223). 

					Det er lett å påvise kristne innslag i tidleg nordisk dikting, men dette inne­ber ikkje at dikta er kristne eller at dei er dikta av kristne. Males av­viser oppdelinga i tekstar som er seine og kristne og tekstar som er tid­lege og reint heidne. (s. 175–176, jf. 171 ff. og 196–214) 

					Males meiner det går an å spora, i ganske stor detalj, vandring av motiv og ord mellom land og kulturar, og å koma langt i å prikke inn opphavet til visse dikt. Dette gjeld slike forslag som at Voluspå er påverka av tysk dikting, at Midgardsormen er lånt på 800-talet frå irsk tradisjon, som har han frå Middelhavslanda, og det svært presise for­slaget om opphavet til Voluspå. 

					Eddadikta hadde ikkje meir folkeleg basis enn skaldedikta (s. 143, 170, 223–224). Dei var enklare underhaldning enn skaldediktinga (s. 225), men alt tyder på at dei var ”kopplad[e] till krigareliten och miljön kring härskaren”, ikkje ”vanligt folk”. Dette går fram, meiner Males, av at krigar­eliten viste til eddadikta ”i kungens eller jarlens hall”, og av at ”kopplingen till hovet […] gjorde att den gamla diktningen trade­rades munt­ligen mellan 800- och 1200-talet”. Lovdikta til fyrstane vart skapte med eldre dikt som modell. ”Det finns inga tecken på att edda­dikt­ningen skulle ha traderats på andra vägar bara för att slut­ligen hamna i samma isländska handskrifter som skaldediktningen.” (s. 224, jf. 139) 

					Håvamåls ”uppbyggnad är konstfärdig och genomtänkt”; diktet er ik­kje sett saman av fleire opphavleg uavhengige stykke (s. 144, 161–171). 

			

			Andre, mindre sentrale poeng: Males argumenterer for at hendingar skal forståast som ein type (postvokalisk) allitterasjon, ikkje rim (s. 75–78). Gjevjun-strofa i Ragnarsdråpa tyder på at hokjønnsordet rauf hadde ei tyding ”byte, rov” i tidleg norrønt (s. 110–111). I den fyrste Brage-strofa om fisketuren til Tor, er det sterke grunnar til å lesa aldafaðs, ”människornas härskares”, heller enn aldafǫðrs, ”människornas faders” (s. 115–118). 

			3. Vitskapsteorien til Males

			Males brukar mykje plass på å formulere ein vitskapsteori for humaniora og spesielt den typen forsking på gammalnordisk dikting som han er talsmann for. Bakgrunnen er kva som er gjort og ikkje gjort fram til no med gammalnordisk dikting, og på kva måte det er gjort. Det forskings­programmet Males kjem fram til, har han utvikla i kontrast til dei forskings­retningane som har dominert inntil dei siste åra. 

			Males går sterkt inn for meir vitskapleg gransking av gammalnordisk litte­ratur, og med det meiner han hypotetisk-deduktiv metode (HDM) à la Karl Popper (1994 [1934]). Det er fordi ”förklaringar av icke uppenbara för­hållanden strängt taget aldrig kan bevisas” (s. 18). Dermed blir oppgåva til forskaren ”att uppställa välinformerade hypoteser och sedan försöka falsi­fiera dem tills de har genomgått så många prov att en tillfredsställande grad av sannolikhet är uppnådd” (s. 18). 

			Konkurrentane til HDM er berre to, seier Males: positivisme og rela­tivisme / subjektivisme / postmodernisme (s. 19). Positivismen avviser Males, som Popper, fordi det er umogeleg å prove at noko er sant (s. 18–19). Rela­tivisme / subjektivisme / postmodernisme avviser Males (s. 19–20, 24, 31) fordi denne modellen ”inte kan prövas utifrån dess egna premisser. Om subjektet dikterar sin egen uppfattning om verkligheten kan den modell som förutsätter att så är fallet inte antas vara densamma från individ till individ”. Skal vi kunne tru at den relativistiske modellen er éin modell, så føre­set det ein intersubjektivitet som modellen avviser. (s. 20) 

			Eit fundamentalt problem, seier Males, ”är att det inom humaniora aldrig har rått enighet om grundläggande vetenskapliga standarder” (s. 14). Der­for vil han ”göra det som Popper aldrig gjorde och utvärdera hur en sanno­lik­hets­baserad kunskapsmodell [= HDM] kan tillämpas” i humaniora, og då sær­leg i den greina av filologien som han sjølv arbeider i (s. 25). 

			For å få til dette, tek Males (inspirert av Hirsch 1967) utgangspunkt i ”text­kritiken, vars uppgift är att försöka komma så nära författarens ur­sprung­liga text som möjligt” (s. 25). Sentrale omgrep og spørsmål han går inn på, er:

			
					stemmatologisk metode, 

					arketype,

					trivielle og signifikante variantar eller innovasjonar, 

					trivialisering, 

					språkhistoriske data, 

					språklege dateringskriterium og datering basert på innhald, 

					lectio difficilior potior, altså at ”det är mer troligt att en skrivare skulle förenkla än försvåra en text”, og 

					”det vetenskapsteoretiska begreppet förklarande kraft.” (s. 23–41, 66–67, 124–125)

			

			

			Det siste forklarer Males slik: ”Om en hypotes har stor förklarande kraft inne­bär det att den kan bestå många prövningar”, t.d. ”både språkhistoriska och textkritiska sådana.” ”Varje förhållande som en hypotes kan förklara ökar därmed dess sannolikhet, men det kräver också att den är enkel och inte särskilt anpassad för att förklara observationerna.” (s. 66) 

			Her ser vi at ”hypotesprövning” står sentralt i forskingsidealet til Males. God forsking blir særmerkt av ”prövbarhet” (s. 11). Berre ”prövbar kunskap” er kunnskap (s. 19, jf. 21, 35, 155, 118–129). Derfor skal hypotesar formu­lerast slik at dei kan ”prövas” (s. 23, 40, 92–93, 237, m.m.). Vi finn former av verbet pröva og ord samansette med pröv- opp mot 100 gonger i boka.

			Kriterium som skal fungere i ”prövning”, må vera ”specifika”, seier Males vidare (s. 33, 35, 40, 147, 177, 184, 186, 237, m.m.). Med det meiner han ‘sær­merkt, spesiell, kompleks’. Vil ein t.d. argumentere for at eit motiv i eit dikt er lånt frå eit anna dikt, så må motivet vera spesifikt. Er motivet all­ment, vagt eller enkelt, slik at vi finn det i mengdevis av dikt i mange kulturar, så kan ikkje påstanden prøvast, og dermed vil ein ikkje klare å sann­synleggjera ideen (s. 186). 

			Her er òg ”intersubjektiv prövbarhet” eit nøkkelomgrep (s. 145, 177, jf. 20, 44). Males poengterer, med Popper, at ”prövning” er ein intersubjektiv prosess. Utlagt: Dersom berre du synest du har eit godt argument, så har du ikkje det. 

			Sentralt i det Males seier om ”prövning”, står òg at dei delane av eit resonne­ment som ikkje er prøvbare, skal koma sist. Utgangspunktet må vera det som kan prøvast. Til dømes er oppfatningar om kva stil som var på moten i den eller den perioden, for subjektive til å danne grunnlaget for god datering (s. 38). I staden må vi freiste å ”först datera och sedan dra slut­satser” om kva smak og stil som var på moten (s. 229, jf. 184). 

			Av idealet om prøving, følgjer at vi ”måste […] vara beredda på att ibland ha fel”, peikar Males på. Vil ein unngå det, så må ein unngå å formulere hypo­tesar, eller berre formulere hypotesar som er så ”vaga […] att de inte kan prövas”. Men i så fall har ein ikkje gjort jobben sin som forskar. (s. 93) 

			Males poengterer at vi skal freiste å falsifisere ikkje berre andres, men også eigne hypotesar (s. 19). Her lever Males som han lærer: ”I denna anda vill jag tillstå att jag själv i en publikation från år 2013 [Males 2013: 106–112] hävdade att stroferna om Oden i trädet [Håvamål 138–140] var diktade under 1100-talet, på grund av likheter mellan dem och [det kristna] kors­fästelse­motivet” (s. 176). Det resonnementet har han no forlate, og meiner det er svært usannsynleg at Håvamål er frå 1100-talet (s. 176). 

			

			4. Kva vitskapssynet til Males er ein reaksjon mot

			Det Males formulerer om metode, kan ikkje sjåast isolert. Det er eit oppgjer med forskingsretningar som har rådd frå midten av 1900-talet, særleg frå rundt 1970, og som ikkje for alvor er vortne utfordra før dei siste 10–20 åra, mest frontalt av den retninga Males representerer. 

			Males er særleg kritisk til ”tendens[en] att vilja datera fornnordiska dikter så sent som möjligt” (s. 31), som skaut fart rundt 1970 (s. 145, 153, 236). Sidan den gongen har ”den fornnordiska filologin upplevt en rörelse bort från pröv­ning av hypo­teser och mot forskarnas subjektiva upplevelser”, seier Males (s. 31). 

			Dette har særleg, meiner han, kome som ”en reaktion på missbruket av det germanska arvet före och under andra världskriget. Om texterna är yngre blir de mindre germanska och mer europeiska och kristna, och forskarna und­viker därigenom att de själva och deras studieobjekt förknippas med tidigare ideologiskt missbruk.” (s. 31, jf. 146–147) 

			Forgrunnsfiguren i rørsla Males skildrar, var Klaus von See, som Males er svært kritisk til: Hans ”önskan att distansera sig från Tredje rikets för­vansk­ningar av historien tycks runt år 1970 ha utvecklats till ren fanatism” (s. 236). Von See hade ein ”stark […] tendens att läsa in kristna element i de tidiga dikterna” (s. 154), seier Males. 

			I kontrast til dette erklærer Males: ”Denna bok företräder […] bara en enda ideologi: att sannolikhetsbedömning bör vara forskningens ständiga rätte­snöre. Graden av kulturell renhet eller blandning skall inte förutsättas, utan undersökas”. Sanning må vera det overordna målet, og ”historien blir mer intellektuelt stimulerande om vi inte på förhand bestämmer vilka svar som kan godtas.” (s. 13) 

			Spesielt er Males kritisk til kolossen Kommentar zu den Liedern der Edda (1997–2019), som von See stod bak: I visse tilfelle har dette verket ein ”meto­do­logi som får många konspirationsteorier att blekna” (s. 36). Når det gjeld datering, ”skapar [Kommentar] en hierarki av kriterier som är helt om­vänd mot den vetenskapliga”, seier Males (s. 34, jf. 44, 147, 160, 192–193). 

			Han meiner fleire faktorar har støtta opp om forskingsretninga han kriti­serer. Éin er at den gamle filologien vart fragmentert gjennom 1900-talet: 

			Lingvister fick ansvar för språkforskningen, men förväntades inte längre uppvisa någon nämnvärd kulturell förståelse […]. Litteraturvetare, religionsvetare, histo­riker och andra […] fick ansvar for texttolkning, men förväntades inte ha några djupare insikter i […] den språkliga utformningen. [… D]en holistiska filo­logiska kompetens som krävs för att förstå och kontextualisera äldre texter blev allt ovanligare. (s. 32) 

			Dette forklarer, seier Males (med Lindblad 1977, 1980), at mange som arbeider med eldre litteraturhistorie, fyrst og fremst har litteraturvitskapleg bak­grunn og derfor ofte ”saknar de metodologiska redskap” dei treng for å svara på spørsmåla dei stiller (s. 235). Noko av denne kritikken er retta mot for­fattarane av Kommentar. Til dømes viser dei, ifølgje Males, ”inga tecken på att förstå de metriska omständigheter som avslöjar att Völvans spådom inne­håller hiatusformer” (s. 193, jf. 44). 

			Fragmenteringsproblemet er vorte styrkt av ”den relativistiska kunskapssyn som har vuxit sig stark genom postmodernismen” (altså på 1980–1990-talet), seier Males vidare (s. 31, jf. 19–20, 24). Dette kunnskapssynet står sterkt i litte­raturvitskap, slik at ”diskurser” der, ifølgje Males, ”kan liknas vid en kon­ver­sation i det belevade sällskapslivet, där elegans står högt i kurs men där förhållandet mellan yttranden och fakta är av underordnad vikt” (s. 18–19). 

			I tillegg har den nyfilologiske retninga spela ei rolle, meiner Males. Det har vore:

			en generell tendens inom fornnordisk filologi att röra sig bort från vetenskaplig hypotesprövning. Sedan 1990-talet har forskare med sådana preferenser samlats under benämningen nyfilologi eller materiell filologi. Nyfilologer studerar hur texter kommer till fysiskt uttryck i enskilda handskrifter, men de har oftast ringa ambitioner om problemlösning. Nyfilologins fokus på handskriften och den tid då denna skapades, i stället för den tid då texterna i handskriften ursprungligen för­fattades, har underblåst […] tendensen att datera texter så sent som möjligt. Under mer än ett halvsekel har alltså den fornnordiska filologin upplevt en rörelse bort från prövning av hypoteser och mot forskarnas subjektiva upplevelser. (s. 31) 

			Males ser ut til å meine at denne typen tankegang er eit problem også i større delar av humaniora, når han nemner ”många humanisters närmast out­tömliga förråd av ursäkter för att inte förhålla sig till vetenskapliga prin­ciper” (s. 237). ”[D]et teoribegrepp som används inom stora delar av dagens humaniora saknar relevans för kunskapsproduktion”, hevdar han (s. 238). 

			Dette er eit syn Males har utvikla over tid: ”I mitt eget fall tog det om­kring femton år av studier och forskning innan jag på allvar började ana hur oveten­skaplig mycket av den humanistiska forskningsdiskursen är, och tio år till innan jag kände full tillit till mina observationer av detta sakernas tillstånd.” (s. 238–239)

			

			Males poengterer at det fanst spreidde, vitskaplege unntak (t.d. skryter han av Kuhn 1983: 84) gjennom det halve hundreåret som i hans fram­stilling var dominert av uvitskapleg forsking på norrøn dikting m.m. Men så, seier Males, har det i løpet av dei siste 10–20 åra kome mange granskingar av tidleg nordisk dikting som legg større vekt på kunnskapsproduksjon og vit­skapleg metode, med eksplisitt formulering av metodologisk og teoretisk grunn­lag. Kva forskarar som står bak denne dreiinga, blir ikkje sagt klårt, men så vidt eg forstår, er det særleg Males sjølv, Klaus Johan Myrvoll og Haukur Þorgeirsson. 

			Males håpar at ”denna utveckling på sikt [kan] leda till ett sundare forsk­nings­klimat, mer orienterat mot kunskap om studieobjektet och meto­do­logisk konsekvens, och mindre mot akademiska och politiska trender” (s. 239). 

			Men det er visst ei stund til vi er der. Dei seinare tiåra har det vorte ei ”uppdelning”, seier Males, i ”två forskarläger, där somliga fokuserar på språket och prövar giltigheten i sina kriterier, medan andra fokuserar på inne­hållet [les: vage, subjektive kriterium] och överlag försummar prövning” (s. 186 / 33, jf. 40, 228). 

			Desse to skulane har i liten grad gått i debatt med kvarandre. ”I stället har dialogen varit intern för de två perspektiven, så att de flesta forskare bara disku­terar med andra av ”samma sort”” (s. 33). Men skal forskarkollektivet samla sett gjera framsteg, så krev det ”att forskare faktiskt granskar varandras hypoteser” (s. 92). 

			Males ser von See-retninga som ei einaste stor avsporing. ”[O]fta [är det] nödvändigt att förbise det senaste halvseklets forskning för att i stället ta vid där den konstruktiva forskningen upphörde” (s. 235, jf. 31–32). ”[D]e senaste vetenskapligt relevanta rönen inom många aspekter av fornnordisk litte­ratur är mellan sjuttio och hundra år gamla” (s. 32). Håvamål-dateringa Males no har gjort, inneber såleis at diktet er ”så gammal[t] som man tidigare trodde” – ikkje frå 1100-talet eller endå seinare, slik von See-ret­ninga har hevda (s. 144–145). 

			Samtidig inneber den langvarige avsporinga for Males at det står eit ferdig dekt bord for forskarar med anna tilnærming. Det var avgrensa kva dei gamle forskarane rakk, så ”Den fornnordiska litteraturen bjuder […] på otaliga forskningsframsteg som bara väntar på att göras” (s. 32). 

			

			5. Mine tankar om resultat og metode i boka

			5.1. Hypotetisk-deduktiv metode

			Eg er grunnleggjande positiv til prosjektet Males er i gang med og til boka han har skrive. Meir fokus på metode i norrønfilologien vil heilt klart vera eit framsteg. Dateringsresultata Males legg fram, minskar kjelde­problema i gransking av førkristen religion. Det er eg glad for, sidan eg jobbar mykje med slik tematikk. Eg meiner òg at sidan Males er ein forskar i toppklasse, er det all grunn til å granske nøye det han seier. Likevel har eg nokre merk­nader. 

			Den viktigaste gjeld Poppers hypotetisk-deduktive metode i humaniora. Så vidt eg forstår, har Males og eg omtrent same ideal for forsking i norrøn filo­logi og humaniora elles. Eg trur vi har om lag same oppfatning om kva studiar som er gode og kva studiar som ikkje er det. Men eg meiner metoden i mange gode studiar i våre fag ikkje rimeleg kan skildrast som hypo­tetisk-deduktiv metode, og at dette derfor er eit lite tenleg metodeideal. 

			I ein forstand driv alle med ”prövning”. Sjå på dette sitatet av Gro Steins­land, religionshistorikar med spesialisering i norrøn religion: 

			Min arbeidsmåte […] er primært, i forlengelsen av kildekritikken og den filo­logiske analysen, som også må foretas av religionshistorikeren, å lete etter modeller eller mønstre i mytematerialet. Slik kan de enkelte kildene kjedes sammen til meningsfulle helheter. Det er når et mytemønster plutselig kommer til syne i sammenstillingen av flere tekster, at ting begynner å skje. Teksten ”åpner” seg, begynner å tale. Man kan oppleve at mytenes bilder og symboler faller på plass innenfor meningsfulle helheter. Mener man å ha ringet inn et slikt helhetlig mønster, må man gå ut i et bredere kildemateriale for å se om den første antakelsen bærer. Får man sine antakelser bekreftet eller må hypotesen falle? Denne fasen i forskingsarbeidet er meget spennende. (Steinsland 2000: 17) 

			Her seier Steinsland at ho brukar HDM, berre med andre ord. Eg trur vi alle kjenner oss att. Men det er ein viktig skilnad frå realfaga, som Popper tenkte ut frå. Hos han ligg det i korta at hypotesen / teorien skal formulerast på grunnlag av dei dataa ein har i dag. Når ein så prøver hypotesen, er det mot nye data, som ein samlar inn i felt eller noterer i eksperiment. Det kan ikkje vera slik at før ein går i gang med å utleie hypotesen frå materialet, så legg ein til sides ein slump med data, slik at ein har noko å prøve han mot etterpå. Hypotesen kan ikkje prøvast mot data som låg på bordet i utgangs­punktet. Dei skulle i så fall vore med i grunnlaget for hypotesen. 

			I den forskingsprosessen Steinsland skildrar, er det ingen nye data å prøve hypotesane mot. Alle data ho undersøker, låg på bordet frå før. Heile materialet kan og bør vera brukt før, av andre forskarar, som byggesteinar i hypo­tesar og teoriar som er alternativ til dei ho formulerer. 

			I den ferdige publikasjonen presenterer vi ofte opplysningane i anna rekke­følgje enn vi gjekk gjennom dei i den prosessen Steinsland skildrar. Dette viser at skilnaden frå det Popper skisserte, er viktig. Fordi heile materialet var tilgjengeleg frå før, er det vilkårleg kva del av det vi tek til med. Somme kjem inn i temaet / materialet frå éin kant, andre frå ein annan kant. Ingen del av materialet er noko naturgjeve utgangspunkt, som skal gje grunnlaget for hypotesar som så skal prøvast mot resten av materialet. Heile materialet høyrer til før-prøvingsfasen hos Popper. Derfor kan vi setja stoffet i ei anna rekke­følgje når vi har jobba oss gjennom det. 

			Det kunne vi ikkje gjort i Popper-modellen. Der må hypotesen formu­lerast på grunnlag av dataa som er kjende i utgangspunktet, og dei nye data vi prøver hypotesen mot, må koma etterpå. 

			I prosessen kan ein oppleva det som ein driv med HDM, jf. Steinsland-sitatet. Det er fordi det tek tid å få oversikt over materialet. Men metoden i den teksten vi publiserer, er det ofte urimeleg å kalle HDM. Gjer vi det like­vel, inneber det ofte ein usann påstand om at visse delar av materialet har fundamentalt annan status enn andre delar. Kallar vi det HDM, så vil det oftast òg gjera at vi framstiller det som om vi gjekk gjennom data i anna rekke­følgje enn vi gjorde. 

			Eg vil stille opp ordboksarbeid som føredøme, illustrert med ein tilfeldig artikkel frå Ordbog over det norrøne prosasprog i København. Då forskarane der skulle formulere ein definisjon av inkjekjønnsordet níð, så gjekk dei gjen­nom alle dei 39 prosabelegga og formulerte to tydingar på grunnlag av alle saman. Slik blir det presentert på nettsida (https://onp.ku.dk/onp/onp.php?o56949). Alle 39 belegga står der, og dei er sorterte under dei to tydingane. 

			Leksikografane hadde sikkert arbeidshypotesar under vegs, før dei hadde fått oversikt over materialet. Men det er ikkje så interessant for meg som lesar og brukar. Eg bryr meg om to ting: 1. Kva definisjonar dei kom fram til, og 2. at definisjonane bygger på heile materialet. 

			Eg trur alle meiner det er slik ordboksforsking bør fungere og slik ho bør presenterast. Eg trur ingen ønsker seg at det fyrst blir presentert ein hypo­tese basert på nokre belegg, som så blir prøvd mot fleire belegg, og så endå fleire, før det blir konkludert med at denne hypotesen har stått seg gjennom fleire rundar med prøving. Det einaste rimelege er å presentere kva ein er komen fram til etter å ha sett heile materialet i samanheng. 

			Eit tilsvarande ideal har vi i namnegransking. Eit døme kan vera Helgey / Helgøy- / Helgö, som er nemnt ein del gonger i gammalnordiske tekstar og i mange tilfelle kan vera frå førkristen tid. Då Karin Calissendorff i 1964 prøvde å finne ut kva føreleddet i namnet sikta til, såg ho ikkje berre på sitt heim­lege, aust­svenske område, men på heile det området ho hadde opp­lysningar om, nemleg heile Sverige, Noreg og Svensk-Finland. Same til­nærming finn vi t.d. i Gösta Holms gransking av namn på gammal­nordisk (-)angr, t.d. Hardanger og Lövånger. Han la svært stor vekt på å få med alle namn som inneheld dette ordet i Norden (Holm 1991: 7–8). 

			I namnegransking er det vanskeleg å få konklusjonar aksepterte om dei ikkje bygger på dei aller fleste tilfella av namnet eller namneelementet ein granskar. Grunnen er faren for at tilfelle som ikkje er tekne med i vurde­ringa, skal motseia konklusjonen. Skulle slike motseiingar vera klåre, vil det vera rett å seia at dei falsifiserer konklusjonen. 

			Eg meiner den som daterer eddadikt i dag, er i ein liknande situasjon som leksi­kografane. Sannsynlegvis er alle relevante data og argument lagde fram på bordet, etter over 200 års forsking på norrøn dikting og norrønt språk. Det forskaren då skal gjera, er å gå gjennom heile materialet av tekstdata og argument og så formulere dei konklusjonane som blir minst motsagde av det. Han eller ho vil ha arbeidshypotesar undervegs, arbeidshypotesar som blir vraka eller styrkte. Men det det er interessant å publisere for forskar­felles­skapen, er det ein kjem fram til – etter å ha vurdert heile materialet. Eit viktig poeng er at dersom ein gjer dette, så er det ikkje meir materiale å prøve teorien mot. Dermed blir HDM lite relevant. 

			Det er ikkje slik at berre ein studie brukar eit stort materiale, så er det HDM. Leksikografen arbeider på same måte som i níð-dømet også med verba hafa, vera og taka, som i prosa har 2478, 3407 og 4023 belegg (https://onp.ku.dk/). 

			Etter mitt syn, er problemet med dateringane i Kommentar ikkje at for­fattarane ikkje har prøvd teoriane sine. Problemet er at dei har sett bort frå viktige delar av det materialet dei hadde, eller burde hatt, liggjande fram­føre seg på bordet. Det er som om leksikografane berre brydde seg om halv­parten av dei 39 níð-belegga. Det er selektiv lesing, eller cherry-picking, som det ofte blir kalla i dag. Vi treng ikkje HDM for å vise at det er uheldig. 

			Mange har slutta seg til dateringane i Kommentar, trass i at dei bygger på veik metodikk. Liknande metodikk ligg til grunn for t.d. Richard Perkins sin teori om at drottkvætt oppstod som ”rowing chants” (Perkins 1984–1985), og den teorien er møtt med den skepsisen han burde. Problemet er at teorien har grunnlag i ein svært liten del av materialet. Tek ein med heile det tid­lege drott­kvættkorpuset, så er det for mykje som ikkje høver med teorien. 

			Eg dreg fram leksikografien fordi prinsippet eg prøver å få fram, er lettast å sjå der. Det er fordi det der er så klårt kva som er heile materialet, og at kon­klusjonane skal bygge på heile materialet. Definisjonane av níð i Ordbog over det norrøne prosasprog skal bygge på alle belegg for níð i norrøn prosa; defini­sjonane av verbet reka skal bygge på alle belegg for dette ordet, osb. Dette er ingen usamd i, og når det blir gjort slik, er materialet brukt opp. 

			Men det eg seier, gjeld berre dei tilfella der materialet er klårt avgrensa. Det er det ofte ikkje, heller ikkje i leksikografien. Til dømes mǫndull, ‘sveiv på hand­kvern’, er heimla berre éin gong, i poesi, og sikre på kva det tyder der, blir vi berre når vi dreg inn det som ser ut som same ord i seinare nor­diske varietetar. Då er ikkje materialet tydeleg avgrensa. Samtidig blir det rimelegare å snakke om HDM, fordi det er eit kjernemateriale og eit støtte­materiale. Då kan ein godt seia at hypotesar formulerte på grunnlag av kjerne­materialet skal prøvast mot støttematerialet. 

			I namnegransking er det ofte vanskeleg å avgrense den gruppa av namn ein vil undersøke. Til dømes når det gjeld Helgøy, osb., får ein problem med halve­mål, som er at ein h fremst i eit ord i mange nordiske varietetar kan falle bort eller bli lagd til. Dermed kan nokre Helgøy-namn vera falske, og andre kan ein gå glipp av, fordi h-en fremst i namnet er borte. Då er det med ein gong eit drøftingsspørsmål kva som er heile materialet, og prinsippet om at konklusjonar skal bygge på heile materialet, blir vanskelegare. Då blir det òg rimelegare å snakke om eit kjernematerialet og eit støttemateriale. 

			Eg meiner forskingstilfella vi står overfor i våre fag kan grupperast langs ein akse, der det i eine enden er opplagt og enkelt kva som er materialet og at teoriar skal bygge på heile dette materialet, slik at det ikkje er nokon rest å prøve teoriane imot. 

			I andre enden finn vi klåre HDM-tilfelle. Vi har det sjølvsagt i humaniora òg. Til dømes nemner Males (s. 24) at lingvistikken skaffar seg nye data ”genom upprepade vetenskapliga experiment”. Då brukar dei HDM, utan tvil. Ofte gjer arkeologane det òg; dei får heile tida inn nye data som kan avsanne eller korrigere rådande hypotesar. Det kan òg gje norrønfilologien nye data. I mange år var rådande syn hos oss at dei små kultbygningane i sogene (klårast Eyrbyggja saga 1935: 8) er kristne fantasiar frå høgmellomalderen, projiserte tilbake på førkristen tid (Olsen 1966, Düwel 1985). Dette synet heng saman med tendensen til sein datering som Males peikar på. Men dette vart det heilt urimeleg å hevde då arkeologane hadde funne mange slike bygningar frå førkristen tid (Kaliff og Mattes 2017). Eit anna døme finn vi i forskinga til Helge Ingstad. Hans funn av norrøne hustufter på New­found­land (Ingstad 1965) avliva den utbreidde skepsisen til Amerika-ferdene som Vinlands-sogene fortel om. 

			

			Dei fleste studiane finn vi mellom desse ytterpunkta. Dag Strömbäcks klassiske studie av seiðr (1935) ligg ganske nær ordboksenden av skalaen. Han går gjennom belegga for seiðr i norrøne tekstar og formulerer tydinga av ordet på grunnlag av dei. Else Mundals studie av fylgjemotiva i norrøn litte­ratur (1974) ligg òg ganske langt mot den enden av skalaen. Ho går gjen­nom alle belegga for ordet fylgja og seier kva ordet tydde på grunnlag av det. Men der er det tydelegare eit støttemateriale, nemleg belegga for dei orda som i større eller mindre grad blir brukte synonymt med fylgja, som hamingja, hugr og dís. Då er ikkje lenger avgrensinga av materialet like klår. 

			Litt lenger frå ordboksenden av skalaen vil eg plassere Preben Meulen­gracht Sørensens (1995) doktoravhandling om islendingsogene. Éin grunn til at den er så god, meiner eg, er at ho i prinsippet bygger på heile korpuset av islendingsoger – sjølv om det i staden blir ein syntese, fordi korpuset i dette tilfellet er så stort at det er uråd å leggja heile fram i boka. 

			Terje Torgilstveits studie av historisk presens på norrønt er metodisk sett eit interessant tilfelle. Han påviste at historisk presens er knytt til punktuelle verb, som skildrar handlingar som er avslutta og derfor er fortidige sjølv om dei står i presens (Torgilstveit 2007). Dette gjorde han med å granske dei same tekstane som alle har hatt framføre seg i alle år. I desse tekstane såg han noko som ikkje var påvist før, altså noko nytt. Eg ser likevel ikkje dette som HDM. I prinsippet er det Torgilstveit gjorde meir på linje med leksi­kografen som definerte níð. 

			Min studie av horg ligg nærare HDM-enden av skalaen. Materialet eg sær­leg granska, var stadnamn på horg, med vekt på gamle slike namn (Heide 2025). Dette fann eg ferdig presentert i Rost­vik 1967, slik Ström­bäck og Mun­dal fann sine belegg i ordbøkene. Men land­skaps­bakgrunnen som eg under­søkte, var fyrst nyleg vorten tilgjengeleg gjennom digitale namne­basar kopla til zoombare kart, flyfoto, digitale land­skaps­modellar og data om land­heving. Dette var altså nye data som eg henta inn, data eg kunne prøve den eta­blerte, meir tekstbaserte oppfatninga av horg mot – og som eg meiner avsanna ho. 

			Min studie av gandr (Heide 2006) ligg òg over mot HDM-enden av skalaen, fordi eg dreg inn mykje støttemateriale. Kjernematerialet er gandr med avleiingar i mellomaldertekstane. Men i tillegg prøver eg å dra inn:

			
					stadnamn som inneheld ordet gand-,

					alle tydingar av gand- med avleiingar i seinare nordiske varietetar, 

					liknande fenomen i samisk religion, som tradisjonen knyter gand til, og 

					liknande fenomen i tradisjonar elles i Nord-Europa, ofte ikkje ned­skriven før i moderne tid. 

			

			

			Eg er samd med Males i at ein del gode studiar i norrøn filologi og tilgrensande fag kan skildrast som HDM. Men eg er usamd i at vi skal framstille HDM som metodestandard. Dei studiane eg meiner det er rimelegast å sjå som HDM, er dei som dreg inn mykje data frå utanfor dei norrøne tekstane. 

			Andre gode studiar ligg nær det leksikografane gjer, der alle meiner heile mate­rialet skal takast med i vurderinga i utgangspunktet, og det derfor ikkje er meir å prøve teoriane mot etterpå. Når Males nemner at lingvistikken skaffar seg nye data, så er poenget hans at dette er eit unntak i humaniora. Modellen vi brukar for å skildre den gode forskinga, bør ikkje høve berre på spesielle tilfelle. Det vi formulerer som metodeprinsipp, skal helst vera gyldig for alle studiar. 

			Det eg meiner bør vera det overordna metodekravet i våre fag, er å ta heile mate­rialet med i vurderinga når vi formulerer teoriar. Å prøve å ta med alt som kan seia noko om temaet vi jobbar med, er det beste vi kan gjera når vi ikkje kan skaffe nye data å prøve hypotesane mot. Vi bør ikkje vente til andre forskarar peikar på at hypotesen blir motsagd av andre delar av data enn vi har lagt vekt på. 

			Det som gjer at mesteparten av forskinga Males legg fram i boka, er god, er at ein har formulert teoriane på grunnlag av heile materialet som var til­gjengeleg og som dei fleste visste om, ikkje berre delar av det. 

			Eg kom fram til dette metodesynet då eg arbeidde med doktoravhandlinga mi om gand(r) (Heide 2006). Eg oppdaga at forskinga på temaet sprikte heilt utruleg, tydelegvis fordi forskarane hadde bygd på / lagt vekt på kvar sine delar av materialet: Den eller den norrøne tekststaden, latintekstar som nemnde gand, gand i seinare folketradisjon, gand i samisk tradisjon, eller stad­namn og etymologi. Eg kom fram til at det einaste som kunne nytte, ville vera å søke etter den forklaringsmodellen som kunne gjera greie for så mange former av gand som råd. 

			Å ta heile materialet med i vurderinga, opnar for å la dei ulike delane av materialet motseia teorien ein prøver å formulere. Dette kjem nær HDM, men er ikkje HDM. Det er fordi det fungerer også i den ideale ord­boks­enden av skalaen, der alt materiale er likeverdig og blir brukt opp i prosessen, slik at ingen ting av det kan brukast til å prøve teorien mot etter at han er formulert. Likevel: Dette er det allment brukelege prinsippet vi kjem nærast HDM med i humaniora. Mellom anna fungerer det like godt til reint litterære tolkingar, som Males meiner spesielt ofte er uvitskaplege (s. 18–19, 235), som til datering. 

			Kva skal så reknast med til materialet? Det finst ikkje noko enkelt, objek­tivt kriterium som kan fortelja oss det. Det vil variere med problem­stillinga, og det må avgjerast med skjøn. Likevel kan vi strekke oss mot dette som eit ideal, slik vi prøver å vera upartiske og ubundne av førehands­oppfatningane våre, sjølv om vi ikkje kan vera det (sjå nedanfor). Regelen bør vera: Er du i tvil om noko bør takast med, så ta det med. 

			Ei viss forskingsretning følgjer det motsette prinsippet: Dess strengare ein vrakar kjelder i utgangspunktet, dess pålitelegare blir resultata. Tilhengarane ser dette som eit nøkternt, kritisk standpunkt. Problemet er at dess mindre mate­riale, dess færre teoriar blir motsagde av det. Det vi ofte ser i studiar baserte på dette kjeldesynet, er derfor radikal kjeldekritikk kombinert med fantasi­fulle tolkingar som er tynt underbygde. 

			Eit døme er Henrik Jansons (1998) teori om Adam av Bremens skildring av heiden kult i Uppsala på 1000-talet. Ifølgje Janson er skildringa i røynda ein satirisk allegori med brodd mot paven, som låg i konflikt med bispesetet til Adam, og templet i Uppsala er ein metafor for Lateranpalasset i Roma. Janson avviser altså Adam som kjelde til gammalnordisk religion. For å få til det, har han i utgangspunktet vraka ei mengd data om kultbygningar i Norden og om heiden religion i Uppland i den aktuelle perioden (Sundqvist 2016, Ljungqvist 2018). 

			I gand-studien min tenkjer eg motsett av dette. Eg er sikker på 1. at eg på den måten kjem nærare sanninga om gand enn dei over 40 som har prøvd før meg, og 2. at det er fordi eg prøver å sjå heile materialet i samanheng. Kvali­teten på dei opplysningane som er nedskrivne veldig mykje seinare enn tida ein er ute etter, blir sjølvsagt lågare enn kvaliteten på det som ligg nærast i tid. Men dette blir meir enn vege opp av fordelen med at eit større materiale motseier fleire teoriar. 

			Tilsvarande meiner eg det er rett å ta med, når vi granskar Loke, tradi­sjonen om han som er nedskriven i moderne tid (Heide 2012b). Då får vi større materiale, og det er grunn til å tru av mykje av innhaldet er gammalt, m.a. fordi det har overlevd særleg i spesielt konservative regionar i Norden: Svensk-Finland, Dalarna, Telemark, Færøyane og Island. Ein ekstra grunn til å ta med dette materialet, er at det avvik mykje frå opplysningane vi får om Loke i dei norrøne tekstane. Normalt ser ein dette som eit argument mot å ta det med, men eg meiner vi bør tenkje omvendt. Avviket inneber at dette er Loke-tradisjonens lectio difficilior, som gjev oss eit eineståande høve til å bryte ut av førehandsoppfatningane våre. Vi bør føretrekke den forstå­ingsmodellen som går i hop med både denne versjonen av Loke og den vi finn i dei norrøne tekstane.

			Modellen som sant beskriv det vi generelt gjer i humaniora, meiner eg er hermeneutikk. Vi har ei førforståing, går til delar av data, får justert forståinga, har ei ny førforståing når vi går til neste del av data, og likeins når vi seinare kjem att til fyrste del av data; då ser vi den i nytt lys. Slik går det til vi har jobba oss gjennom heile materialet (kanskje fleire gonger) og har gjort oss opp ei meining. I denne prosessen dannar vi mange hypotesar, som vi anten får styrkt eller må la falle, slik Steinsland skildrar. 

			Det som i praksis avgjer dommen over ein teori i våre fag, meiner eg er: Kva teori har støtte av flest og sterkast argument? Dette gjeld vel å merke til­fella der det er argument som avgjer, ikkje fordomar. Nedslåande ofte er det fordomar som avgjer. (Då blir det sagt sånt som: ”Alle veit at det ikkje er sånn!”, ”Alle veit at det ikkje går an å bruke denne typen data!”, ”I vårt fag resonnerer vi ikkje på denne måten!”, ”Dette er sånt dei gjer i til­grensande fag X!”, osb.) I slike tilfelle, skylapptilfelle, hjelper det ikkje å insistere på metodeteori. Det einaste som då nyttar, er å vise at metoden eller resonnementet er fruktbare. Få hadde tru på tolkingane Helge Ingstad brukte då han ville finne spor av norrøne folk i Amerika. Skepsisen datt makt­laus i bakken då hustuftene vart funne. 

			I andre tilfelle kan metoden eller resonnementet gje resultat som nye teoriar kan byggast på – teoriar mange opplever som rimelege. Det er det Males dreg fram som ”förklarande kraft”. Metodar som gjev resultat med stor forklarande kraft, kan ikkje avvisast i lengda. Den typen språkleg-metrisk datering av norrøn dikting som Males er talsmann for, er eit godt døme på dette.

			Her brukar eg ”förklarande kraft” i vidare tyding enn Males gjer. For han er det knytt til det som ”kan bestå många prövningar” (s. 66). Eg vil i tillegg bruke det om teoriar eller opplysningar som ikkje kan sannsynleggjerast på annan måte enn at det skaper meining i materialet vårt. Det er slik Jens Peter Schjødt føreslår å bruke komparativt materiale frå andre kulturar. Dersom vi kan ”konstruere en spørgehorisiont og derefter undersøge om ens materiale giver mening, hvis det anskues fra en sådan vinkel”, så er dette fruktbart, seier Schjødt (2000: 38). 

			Eg er heilt samd i det Males seier om ”[P]rincipen om det specifika och det vanliga” (s. 184). Det må alltid stå sentralt i våre fag. Eit problem er likevel at det kjem til å vera usemje om kva vi observerer. Lars Lönnroth ser i Njålssoga ei utvikling der ”den hedniska etiken” ”dominerar” i fyrste del av soga, men ”trängs tilbaka” i andre del av soga, der kristendomen er komen til landet (Lönnroth 2008: 229). Sävborg (2014: 252) ser derimot at ”Hämnd­dåden är […] fler och blodigare i sagans andra, “kristna” del”. Krav om vit­skapleg metode stoppar ikkje dårlege vurderingar av data og søkte lesingar. Berre generell intersubjektivitet gjer det – og kanskje eit sterkare krav om at konklusjonar skal bygge på heile materialet, ikkje berre det som høver med hypotesen.

			Eg kan knapt få fullrost det Males seier om å skifte meining når ein får nye opplysningar, og viljen han viser til å leva som han lærer på dette punktet. Hadde fleire hatt den innstillinga, ville vi hatt ein heilt annan og mykje meir konstruktiv dynamikk i forskarfellesskapen.1 

			5.2. Mine tankar om resultat og metode elles

			Generelt meiner eg Males går litt for høgt på banen. Smak på desse formu­leringane: 

			
					Det er eit krav at forskaren ”prövar sina hypoteser på ett […] opartiskt sätt” (s. 12). 

					Dersom vi skal ”uppnå vetenskaplig kunskap”, så skal vi ”närma oss studie­objektet […] utan att låta oss påverkas av värdeomdömen” (s. 230). 

					”om någon politisk ideologi tillåts påverka forskningsrön försvagas dessas trovärdighet” (s. 13). 

			

			Dette er eit forenkla vitskapssyn. Ingen kan gjera noko som helst på ein upartisk måte, heilt utan å vera påverka av verdivurderingar eller ideologi. Før­forståing, fordomar og verdiar har vi med oss anten vi vil eller ikkje, og det er vi avhengige av. Har vi det ikkje, så er vi som ein datamaskin utan operativ­system. Popper (2007: 56) seier dette slik at observasjonar ikkje er mogelege utan at ein fyrst har hypotesar eller forventningar. Det beste vi kan sikte på, er å streve mot upartisk framgangsmåte. (Det gjev eit heilt anna resultat enn om vi gjev blaffen.) Denne innsikta er kanskje det einaste verdi­fulle postmodernismen gav oss. 

			Mange vil nok òg oppfatte Males som arrogant. Éin ting er sterke ord, som eg har sitert ein del av. Ei anna sak er formuleringar som dette: ”Ralphs förslag [om Rökstenen] är ett gott exempel på hur viktigt det är att underkasta hypoteser vetenskaplig prövning” (s. 90). Eg trur problemet i studien til Ralph var at Ralph ikkje undersøkte heile biletet før han konklu­derte. Det har han nok tenkt at han gjorde. Dermed tippar eg Ralph kan opp­leva uttrykksmåten til Males som arrogant. 

			Er arroganse måten å omvende folk på? Eller siktar Males mot å få med seg tredjepart, med å henge bjølla på katten? I så fall: unge norrønfilologar? (Han får nok med seg dei fleste av lekfolka som les boka, men eg er usikker på kor mange det er. Metrikkapitlet er uungåeleg tungt, som Males er klar over, men det er òg andre bolkar som krev mykje av lesaren.) Kva med dei for­fattarane av Kommentar som framleis lever – blir dei meir eller mindre inn­stilte på å skifte syn etter å ha lese boka til Males? 

			Høgt på banen går Males òg ein del gonger i presentasjonen av eigne resul­tat. Til dømes seier han at namnet Alfaðir på Odin ”är kristet och helt präglat av kristna föreställningar” (s. 118, jf. aldafaðs ovanfor). Ja, sann­synlegvis. Males framstiller det som sikkert. ”För att analysera texterna i sitt rätta sammanhang krävs en pålitlig datering”, seier han (bakside­teksten). På­lite­leg datering av dikta Males drøftar, er neppe mogeleg. Det vi kan strekke oss etter, er den som er mest sannsynleg. Kor sikkert er det at Volu­spå er dikta mellom 975 og 995 hos Håkon jarl i Trøndelag? Sjølv om det er ein spennande tanke, er det veldig usikkert. Det kjem ikkje godt nok fram, og slik er det i mange tilfelle. 

			Andre døme er ideen om tysk påverknad på Voluspå og forslaget om at Mid­gardsormen på 800-talet vart lånt frå irsk tradisjon, som skal ha han frå kristne tekstar i Middelhavslanda. Dette blir framstilt som ganske sikkert (s. 139, 225), men er vel langtfrå det. Til Midgardsorm-teorien kan det nemnast reine innvendingar. Så vidt eg kan sjå av framstillinga hos Males, er det viktige avvik mellom ormane. Den nordiske blir framstilt som eit band, snøre, tau som held verda saman (Meulengracht Sørensen 1986: 271–272, og Voluspå 60). Dette er eit grunnleggjande trekk ved han, men eg finn det ikkje att i dei to andre. 

			Den viktigaste grunnen til at eg er skeptisk til desse teoriane, er at det er svært vanskeleg å påvise vandring av motiv og førestillingar – med retning! – mellom land og kulturar i gammal tid, basert på nokre få, spreidde opp­lys­ningar i tekstar. Dette var prosjektet til folkloristikkfaget gjennom fyrste halv­del av 1900-talet (den historisk-geografiske metoden, t.d. Aarne 1910, Krohn og Krohn 1926, Thompson 1932–1936). Få trur på det i dag, og det er det gode grunnar til. Det var overmodig. 

			Teoriane om kvar idear har oppstått og kva vegar dei har vandra i fjern for­tid, blir nesten alltid så usikre at dei har liten verdi. Årsaka er at av føre­stillingane som fanst i gammal tid, er det berre glimt her og der som er fanga opp i skrift. Frå austersjøfinsk område er det nedskrive mellom fire og seks millionar strofer i kalevalaversemål (opplysning Kati Kallio 29. 9. 2025); der har det vore ein eineståande kultur for å ta vare på gammal folkedikting. Vi kan òg samanlikne med mengda av folkeviser som er nedskrivne i Skandi­navia frå 1500-talet og framover. Berre i Danmarks gamle Folkeviser er det publi­sert 539 viser med variantar (Grundtvig og Olrik 1853–1865). På bak­grunn av dette, er det t.d. ikkje rimeleg å tru at ein stor del av eddadikta som eksisterte i vikingtida, har nådd oss. 

			Det aller, aller meste av kulturuttrykka som fanst i gammal tid, ligg i mørker. At vi finn eit motiv i urkristne tekstar frå Middelhavs-landa og frå Irland og Vest-Norden i visse periodar, viser ikkje at desse førestillingane ikkje òg fanst på vestgermansk, slavisk eller finsk-ugrisk område. Alt vi veit, er at motivet ikkje er heimla derifrå, og grunnen til dét kan vera korleis skrift­kulturen utvikla seg i dei områda. Det aller meste av førestillingar fanst truleg i store, samanhengande område, men er heimla berre her eller der, eller kanskje berre éin stad. Utbreiingsbiletet vi får av tekstane, kan vera full­stendig misvisande. 

			Problemet med optimismen til Males når det gjeld å spora motivvandring i gammal tid, blir forsterka av at han har ei noko snever oppfatning av kva vand­rings­vegar som er rimelege. Han poengterer at vikingtida var ”en starkt ”interna­tionell” period i Nordens historia” med god kontakt med nabofolka (s. 214, jf. 126 ff.). Men naboane han nemner, er berre ”det tysk-romerska kejsar­dömet, England och Irland” (s. 214, jf. 107). 

			Kva med nabofolka i nord og aust? At folk i Norden hadde god kontakt den vegen, ser vi tydeleg av norrøn litteratur, og vi ser det endå tydelegare av det arkeo­logiske materialet. Dette er eit faktum som burde vera svært viktig når ein prøver å spora korleis motiv har vandra, så kvifor tenkjer ikkje Males på det? 

			Eg trur det er fordi han er offer for den perspektivdreiinga han kritiserer von See og co. for. Males peikar på at tendensen til å datere norrøne dikt seint, er spesielt sterk frå rundt 1970, og han ser nazistisk misbruk av nor­røn litte­ratur som hovudgrunnen, og nyfilologien frå 1990-talet av som kulmi­na­sjonen. Eg er ikkje usamd i dette. Men eg meiner denne tendensen var ein del av ein større trend, som hadde meir vidtrekkande følgjer enn Males nemner. 

			Litt forenkla består norrøn litteratur av to komponentar: heimleg arv og innlånte element. Brøken mellom dei varierer enormt mellom sjangrane. I tidlege skaldedikt og eddadikt er det lite innlån å finne, medan vi i høg­mellom­alderen finn heile sjangrar som er innlånte og berre lite grann til­passa heimleg tradisjon. Dei kom inn i høgmellomalderen pga. den store utvekslinga av tekstar i den perioden. 

			Utviklinga Males er kritisk til, er ein konsekvens av dreiing av fokus frå den heimlege til den innlånte komponenten. Samtidig er dei ei dreiing av fokus frå tidleg og munnleg til seint og skriftleg. Denne fokusdreiinga begynte tidleg på 1900-talet med kjeldekritikken i historiefaget (Weibull 1911, osb.), som etter kvart gjorde at ein forkasta mesteparten av den norrøne litte­ra­turen som kjelde til hendingar før 1100. I religions- og kulturhistorie vraka ein kjeldeverdien til fornaldersogene, dernest resten av sogene (t.d. Sigurður Nordal 1940, Baetke 1951, Olsen 1966), og somme vraka Adam av Bremen (Janson 1998). Seint nedskriven folketradisjon som supplement til religions­historisk drøfting, forsvann ut frå 1930–1940-talet av (de Vries 1931). Alt dette (sjølv om mykje av det er korrigert frå 1980-talet og framover) pressa studiet av norrøn litteratur i retning av tida handskriftene oppstod i. Ønsket i etterkrigstida om å hevde det motsette av det nazistane hadde gjort, forsterka denne trenden, men var ikkje kjernen, meiner eg. Resul­tatet var i alle fall den kulturen Males er oppgjeven over: haldninga at heile det norrøne korpuset kan og bør forklarast ut frå høgmellomalderen. 

			Dreiinga mot tida handskriftene våre oppstod i, var òg ei fokusdreiing i retning den felleseuropeiske skriftkulturen, og dermed ei dreiing av forskar­blikket i retning Kontinentet og Dei britiske øyane. Med andre ord: Norrøn­filologien vart ståande med ryggen mot Fenno­skandia. Som følgje av dét, vart det lite kunnskap blant norrøn­filologar om dei kulturane skandi­navane hadde kontakt med i nord og nordaust i gammal tid. Unntak finst, som Else Mundal (t.d. 1996, 2000). Men dei fleste som har kopla dei norrøne tekstane ditover, som Ulf Drobin og Marja-Liisa Keinänen (2001), Joonas Ahola (t.d. 2000), Frog (t.d. 2019), Maths Bertell (2003), Kristel Zilmer (2005) og Tatjana Jackson (t.d. 1994), har hatt det faglege tyngde­punktet sitt i andre fag: folkloristikk, religionsvitskap, runologi, historie, m.m.

			Dette kan forklare at Males ikkje tek desse kulturane med i rekne­stykket når han ser etter kontaktflater og vandringsvegar i vikingtida, endå kon­takten via Finskebukta var intens i den perioden. Han har innsett at Håva­mål-strofene om Odin i treet neppe er dikta på 1100-talet for det om dei minner om ”kors­fästelse­motivet” (s. 176), slik han meinte i 2013. Men han har ikkje innsett at vi bør dra inn den finsk-ugriske bakgrunnen (Olrik 1910, Drobin og Keinänen 2001) om vi skal forstå reginnaglar i Soga om øyr­byggane og Glælognskvida, som han òg drøftar i 2013-artikkelen. 

			For ein del tiår sidan var det sjølvsagt å ta med den finsk-ugriske bak­grunnnen når reginnaglar vart drøfta. At det er mykje å hente hos nabofolka i aust for den som forskar på norrøn mytologi og eddadiktinga, er tvillaust. Sjå t.d. Løftingsmo 1990 og titlane ovanfor. Men når norrønfilologien står med blikket sør- og sørvestover, så gjer det at nesten alle i faget berre ser dit etter kontakt­vegar. Orienteringa den vegen, forklarer nok òg mykje av den sterke tendensen til å meine at alle motiv i norrøne tekstar som kan vera lån, er lån, nemleg derifrå. 

			Denne tankegangen er uvanleg klår i Lassen 2011, jf. Heide 2012a. Eit anna godt døme finn vi i ei avhandling av Beatrice La Farge, som kan illustrere korleis vi kan unngå denne fella. La Farge ville undersøke latinsk-kristen påverknad på germanske sjels­føre­stillingar. Mellom anna hevda ho at gamle germanske ord for ‘pust’ fekk ei tilleggstyding ‘ånd’, ‘sjel’, pga. kontakt med latin via kristendomen (La Farge 1991: 39, 395). Dette gjeld ord som gammalengelsk gast, mellomhøgtysk ātem og norrønt andi, som kan jamførast med latin spiritus m.m. 

			Det er lett å tenkje at La Farge har rett, for det er ingen tvil om at latin på­verka dei germanske språka, og dobbeltydinga ‘pust’ og ‘ånd, sjel’ i desse orda, er jo fyrst heimla på latin, ikkje sant? Kan slik dobbeltyding like­vel vera ut­vikla uavhengig i germansk, før kontakten med latin, og er det moge­leg å finne ut om det har skjedd på eine eller andre måten? Ja. La Farge burde ha under­søkt om det er vanleg i språk som ikkje er påverka av latin, at ord for ‘pust’ òg tyder ‘ånd, sjel’. Det er det. Denne dobbeltydinga finn vi i språk over heile verda: i aust-asiatiske språk, i urfolksspråk i Australia og Amerika, osb. 

			Bakgrunnen, både i latin og dei andre språka, er at vi pustar så lenge vi lever, og når vi døyr, så sluttar vi å puste. Derfor er det veldig naturleg å få ideen at pusten representerer noko slag eterisk livsprinsipp. Dette ser ut til å vera ein nesten universell menneskeleg idé, og då er det ingen grunn til å tru at akkurat germanske språk lånte han frå latin med kristendomen. At dette i vår del av verda fyrst er heimla i latin og generelt langt sør, er ikkje noko å leggja vekt på. Også fjell og venskap er fyrst heimla i Middelhavs-landa og Midt-Austen, men er ikkje lån derifrå av den grunn. 

			Hadde La Farge undersøkt ord for pust og ånd i fleire språk, etter at ho for­mu­lerte teorien sin, så kunne vi sagt at ho brukte HDM – og ho ville avsanna teorien på den måten, får vi tru. Eller vi kunne sagt at teorien aldri hadde vorte meir enn ein arbeidshypotese dersom ho hadde teke eit større materiale med i vurderinga i utgangspunktet. For ein forskar i kom­pa­rativ religion, ville materialet som teorien skulle utleiast av, vore sjels­føre­stillingar på tvers av mange kulturar. Men La Farge er norrønfilolog (og var med­arbeidar på Kommentar zu den Liedern der Edda). Bommen kom altså av for snevert fagperspektiv. 

			Det er eit gammalt og mykje brukt resonnement at når vi finn eit motiv hos dei gamle germanarane som liknar noko i kristendomen eller gene­relt hos grannefolka i sør, så har dei lånt det derifrå. Eg tykkjer det er under­leg at dette resonnementet har overlevd til i dag. Kvifor trur vi at dette folke­slaget var så fantasilaust og usjølvstendig? Hadde dei gamle ger­ma­narane hatt brunsvart hud, brei nase og svart, krøllete hår, så ville alle sett kor problematisk resonnementet er. Det var slik vi i mellomkrigstida såg på samane og andre naturfolk nord og nordaust for germanarane, og denne syns­måten blir no rekna som rasistisk. 

			Arkeologane har ein type materiale som tidleg korrigerte oppfatninga at alt var lånt frå sør. I staden kunne dei observere mykje kontakt aust – vest, i nord (t.d. Olsen 1991). Dette er data vi som arbeider med norrøne tekstar bør ta til oss. Eit døme på at det blir gjort, er Anders Hultgårds gransking av tradi­sjonar som liknar det norrøne Ragnarok (Hultgård 2018). Han leitar ikkje etter likskap berre i kristne tekstar, men ser spørsmålet i større kom­pa­ra­tivt perspektiv, og kjem fram til at dei klåraste parallellane er å finne i iransk tradisjon. Dette nemner Males (s. 222), men ser ikkje ut til å ta det heilt inn over seg. I staden ser han nøye på mogelege kristne parallellar. 

			Høgt på banen går Males òg i dei mest nøyaktige dateringane, etter mitt syn. Éin grunn til det er at vi aldri kan datere meir enn delar av ein tekst. Sei at vi har gode kriterium for datering av eit dikt, i ei strofe her og der gjennom mykje av teksten, og at dei stemmer overeins tidsmessig. Like­vel kan andre delar av diktet vera endra gjennom munnleg eller skriftleg trade­ring, etter at strofene vi daterer fekk si form. Eit ord kan vera endra, ei linje, ei strofe, eller sekvensar av strofer. Dette er eit grunnleggjande problem som Males ikkje tek opp, så vidt eg kan sjå. Preben Meulengracht Sørensen gjorde det (1991). Eitt av hans poeng var at vi bør skilja prinsipielt mellom datering av form og datering av innhald. Det at gudedikta ikkje presenterer seg innanfor ei kristen referanseramme, meinte han daterte dei til førkristen tid, sjølv om utformingane vi sit med, kan vera seinare. (Dette var før det omfattande arbeidet som no er gjort med datering ut frå metriske og språklege kriterium.) 

			Males vil kanskje svara (jf. s. 14 hos han) at framstega i datering viser at traderinga har vore mykje meir stabil enn mange har trudd. Det er ikkje lenger mogeleg å tru at eddadikta vart improviserte for kvar framføring, slik somme trudde ein periode, basert på sørslaviske folkeviser (Lord 1960). 

			Likevel er det neppe forsvarleg å gå ut frå at versjonane vi sit med i dag, ikkje er endra eller forvanska frå dei vart dikta. I visse tilfelle føreset Males òg endring (t.d. s. 209 ff.). Likevel kviler det gjennomgåande resonnementet hans på at dikta ikkje er endra i traderinga. Dette ser eg som eit veikt punkt. 

			Kvifor er namnet på diktarane ein del av traderinga når det gjeld skaldedikt, men ikkje når det gjeld eddadikt? Det er rimeleg å tru at det var fordi edda­dikta vart knytte til tradisjon (jf. Jørgensen 2021 om islendingsogene). Der­med er vi over på noko i retning av folkevisene som vi har i oppskrifter frå 1500-talet og framover, jf. at vi m.a. har versjonar av Trymskvida som slike folke­viser. Eg er i tvil om det er rett å knyte eddadikt til enkeltdiktarar, når tradi­sjonen ser ut til å ha oppfatta det annleis. 

			Males går ikkje inn på mulegheita at eddadikta kan ha hatt variasjon som folke­visene – endå han noterer seg variasjonen i Voluspå, som han meiner er nedskrive tre gonger uavhengig (s. 183). I folkevisene ser vi at det er stor variasjon, sjølv om dei ikkje vart improviserte eller nyskapte for kvar fram­føring. 

			”Den äldsta grenen av filologin är textkritiken, vars uppgift är att försöka komma så nära författarens ursprungliga text som möjligt”, seier Males (s. 25). Ja, det er målet i tekstkritikken. Men eddadikta i munnleg tradisjon kan ha oppstått i ein kollektiv prosess over ein periode, slik som folkevisene, heller enn å vera skapte éin gong av éin diktar. 

			Her vil eg òg pirke i at Males meiner eddadikta ikkje var folkedikting. Argu­mentet er at eddadikta vart brukte i eliten. Spørsmålet er om ikkje det poenget føreset eit anakronistisk syn på samfunnet. Etter alt å døme budde både hovding eller konge, småbonde og træl ofte under same tak (i lang­hus). Dei dikta som kongen høyrde, høyrde trælen òg. Å hevde at folk i små kår ikkje kunne spela ei stor rolle i dikting, er elitistisk. Det er mange døme på at folkedikting er på elitenivå, t.d. i den finsk-karelske tradisjonen med Kalevala-versemål. Krigareliten måtte ha hange i for å dikte strofe-millionane åleine. 

			Den kulturelle avstanden mellom samfunnsklassane var i mangt liten langt frami tida. Hos Asbjørnsen og Moe ser vi at folkeeventyra vart fortalde både i falleferdige husmansstover og hos godseigarar (t.d. Asbjørnsen 1870: 26 ff., 37 ff.). At vi har runepinnar med eddastrofer i norsk målform (Liestøl 1963: 36–51, Meulengracht Sørensen 1991: 219–220), tyder på breiare tradering enn Males føreset. Og namnet dróttkvætt uttrykker at ein i høg­mellom­alderen såg andre versemålet som mindre knytte til hirda enn dette. Det kjem av dróttkvæðr háttr, ‘versemål som høver for hirda’.

			6. Avslutning

			Males er ein talsmann for ”holistisk […] filologisk […] kompetens”, fordi berre det set forskarane i stand til å ”förstå och kontekstualisera äldre texter” (s. 32). Det eg seier i 5.2., inneber at heller ikkje Males har brei nok kunn­skap. Ingen kan nok. Ein del av svaret må då vera meir samarbeid mel­lom folk med utfyllande kompetanse. Men skal det bli noko av, må vi fyrst sjå behovet for den andre kunnskapen. Dreiinga av det norrønfilologiske blik­ket mot skrivestovene i høgmellomalderen og mot sør og sørvest, har skapt blind­sonar som gjer at store kunnskapsmanglar ikkje blir lagde merke til. 

			Blir ein fyrst merksam på problemet, så blir det no lettare å bøte på det for kvar dag som går, pga. kunstig intelligens. Kommentar-forfattarane var ei gruppe. Dei burde enkelt kunna samle den komplementære kunnskapen som var nødvendig. 

			Kva fokus norrønfilologien har, er òg eit fagstrategisk spørsmål. Ute i sam­funnet er det, og vil det alltid vera, mykje større interesse for norrøn litte­ratur som kjelde til vikingtida og førkristen religion, enn som kjelde til skrift­kulturen i høgmellomalderen. Dei seinare tiåra har norrøn­filologien mista mange stillingar, til liks med andre historisk orienterte disiplinar. Det skjedde i den perioden då orienteringa mot den delen av faget som har minst appell ute i samfunnet, var sterkast. Hadde faget halde fast ved dei elementa som har større appell, ville vi høgst sannsynleg mista færre stillingar. Denne sida av saka vart neppe vurdert av dei som dreidde faget i ret­ning skriftkulturen i høgmellomalderen. 

			Samtidig er det slik at dess færre stillingar vi har i faget, dess meir vil det hindre endring. Slik det er i dag, vil den som går imot det etablerte, lett kunne straffast, slik at fleire blir ”motiverte” til å halde seg på den opptrakka stien. Males kunne ikkje skrive denne boka om han ikkje sat i ei trygg professor­stilling. Det at det er mykje høgre under taket i arkeologien, har heilt sikkert samanheng med at det er kanskje 100 gonger fleire stillingar der. (Den som har fått nøkkelpersonar mot seg, har mange alternative miljø å søke seg til.) Likevel: Dess færre stillingar vi har, dess viktigare er det å motverke slike mekanismar. 

			Eg er sikker på at Males og hans allierte jamt over representerer den mest solide forskinga i dag når det gjeld dateringa av skalde- og eddadikt, og mykje av det dei elles seier om denne diktinga. 

			Men korleis kan haldningar og arbeidsmåtar endrast? Som Males, har eg inntrykk av at dei ulike leirane i liten grad les kvarandre. I mange tilfelle kan det rett nok koma av dårleg tid. I tolkinga av Ragnarsdråpa ville Males t.d. hatt nytte av det eg i 2006 skreiv om seiðr og Jǫrmungandr som snøre, noko som er snodd. Det har han tydelegvis ikkje lese, men eg trur det er på grunn av dårleg tid, ikkje vond vilje. 

			Må forskarar forsvinne ved naturleg avgang før nye synspunkt og arbeids­måtar kan vinne fram? Eller går det an å få folk til å skifte meining? Males ser ut til å ha tru på det siste, og han har jo sjølv skifta meining om sentrale tema han skriv om i boka. Eg er meir i tvil, etter det eg har sett i faget gjennom over 30 år. 

			Det mest interessante med det Males skriv, er kanskje ikkje det han skriv, men at han no har eit heilt forskingsmiljø i ryggen, med sterke, etablerte forskarar på fleire solide institusjonar, og yngre forskarar rundt seg. Det vil kunne endre haldningane til mål og metode i forskinga i store delar av norrøn­filologien i åra framover. Den som lever, får sjå. 

			Nemnd litteratur

			Ahola, Joonas, 2000: Two Heroes of Nordic Epics: Kaukomieli and Grettir the Strong. Master’s thesis, University of Helsinki.

			Asbjørnsen, P. Chr., 1870: Norske Huldre-Eventyr og Folkesagn. Tredje Udgave. Christiania: Steensballe.

			Baetke, Walter, 1951: Christliches Lehngut in der Sagareligion. Das Svoldr-Problem. Zwei Beiträge zur Sagakritik. Berichte über die Verhandlungen der sächsischen Akademie der Wissenschaften zu Leipzig. Philologisch-historische Klasse. Berlin.

			Bertell, Maths, 2003: Tor och den nordiska åskan. Föreställningar kring världsaxeln. Doktor­avhandling, Stockholms universitet. Stockholm: Stockholms universitet.

			Calissendorff, Karin, 1964: Helgö. Namn och bygd 52, s. 105–152.

			Drobin, Ulf og Marja-Liisa Keinänen, 2001: Frey, Veralden olmai och Sampo. I: Michael Stausberg (red.): Kontinuitäten und Brüche in der Religionsgeschichte. Festschrift für Anders Hultgård zu seinem 65. Geburtstag am 23.12.2001, s. 136–169. (Ergänzungsbände zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde 31.) Berlin: de Gruyter.

			Düwel, Klaus, 1985: Das Opferfest von Lade. Quellenkritische Untersuchungen zur ger­manischen Religionsgeschichte. Wiener Arbeiten zur germanischen Alter­tums­kunde und Philologie 27. Rev. 1. del av avh. (Dr. habil.) 1971, opphavleg tittel Das Opferfest von Lade und die Geschichte von Völsi.Quellenkritische Untersuchungen zur ger­manischen Religionsgeschichte. Wien: Karl M. Halosar.

			Eyrbyggja saga, 1935. Íslenzk fornrit 4. Matthías Þórðarson og Einar Ól. Sveinsson gáfu út. Reykjavík: Hið íslenzka fornritafélag.

			Frog, 2019: Symbolic Transfer, Hybridization and Creolization in the Circum-Baltic Arena (illustrated through the Changing Roles of *Tīwaz, *Ilma, and Óðinn, the Fishing Adventure of the Thunder-God, and a Finno-Karelian Creolization of North Germanic Religion). I: Maths Bertell, Frog & Kendra Willson (red.): Contacts and Networks in the Baltic Sea Region: Austmarr as a Northern mare nostrum, ca. 500–1500 AD, s. 263–288. Amsterdam: Amsterdam University Press.

			

			Grundtvig, Svend og Axel Olrik, 1853–1865: Danmarks gamle folkeviser. 11 band. Køben­havn: Selskabet til den danske Literaturs Fremme / Wroblewskis Bog­handel / Gyldendal / Schultz Universitets-Jubilæets danske Fond.

			Heide, Eldar, 2006: Gand, seid og åndevind. Dr. art.-avhandling, Universitetet i Bergen.

			
					 2008: Viking, week, and Widsith. A reply to Harald Bjorvand. Arkiv för Nordisk Filologi 123, s. 23–28.

					 2012a: Å konkludere etter å ha vurdert eitt alternativ. Annette Lassen 2011: Odin på kristent pergament. En teksthistorisk studie. København: Museum Tuscu­lanums Forlag, 447 sider, ISBN 978 87 635 2616 6. Collegium Medievale 24, s. 193–198.

					 2012b: Loki, the Vätte and the Ash Lad. A Study Combining Old Scandinavian and Late Material. Viking and Medieval Scandinavia 2011, s. 63–106.

					 2015: Håja, hai og keip. Namn og nemne 32, s. 123–124.

					 2025: Pre-christian hǫrgr: passages through barriers. Oslo: Scandinavian University Press.

			

			Hirsch, Eric Donald, 1967: Validity in Interpretation. New Haven, Connecticut: Yale University Press.

			Holm, Gösta, 1991: De nordiska anger-namnen. (Skrifter, Det Norske videnskaps-akademi, 2 Hist.-filos. klasse. Ny serie 18.) Lund: Lund University Press.

			Hultgård, Anders, 2018: Midgård brinner. Ragnarök i religionshistorisk belysning. (Acta Academiae Regiae Gustavi Adolphi 146.) Uppsala: Gustaf Adolfs Akademien.

			Ingstad, Helge, 1965: Vesterveg til Vinland. Oppdagelsen av norrøne boplasser i Nord-Amerika. Oslo.

			Jackson, Tatjana N., 1994: Russian-Norwegian Relations in the Middle of the 13th Century as Depicted by Hákonar saga gamla Hákonarsonar. I: Samtíðarsögur / The Contemporary Sagas. Níunda alþjóðlega fornsagnaþingið / The Ninth Inter­na­tional Saga Conference Akureyri 31.7.–6.8. 1994. Forprent / Preprints, s. 357–364. Akureyri.

			Janson, Henrik, 1998: Templum nobilissimum. Adam av Bremen, Uppsalatemplet och konfliktlinjerna i Europa kring år 1075. (Avhandlingar från Historiska institutionen i Göteborg 21.) Doktoravhandling, Göteborgs universitet.

			Jørgensen, Jon Gunnar, 2021: Saga og forfatterskap. I: Marianne Kalinke og Kirsten Wolf (red.): An Icelandic Literary Florilegium. A Festschrift in Honor of Úlfar Braga­son. (Islandica 62.) Ithaca, New York: Cornell University Press.

			Kaliff, Anders og Julia Mattes, 2017: Tempel och kulthus i det forna Skandinavien. Myter och arkeologiska fakta. Stockholm: Carlsson.

			Krohn, Kaarle og Julius Krohn, 1926: Die folkloristische Arbeitsmethode. Begründet von Julius Krohn und weitergeführt von nordischen Forschern. (Instituttet for sammen­lignende kulturforskning. Serie B, Skrifter 5. erläutert von Kaarle Krohn.) Oslo: Aschehoug.

			Kuhn, Hans, 1983: Das Dróttkvætt. Heidelberg: Carl Winter.

			La Farge, Beatrice, 1991: ‚Leben‘ und ‚Seele‘ in den altgermanischen Sprachen. Studien zum Einfluss christlich-lateinischer Vorstellungen auf die Volkssprachen. (Skandi­navis­tische Arbeiten 11.) Doktoravhandling, Universität Frankfurt, 1990. Heidel­berg: Carl Winter.

			Lassen, Annette, 2011: Odin på kristent pergament. En teksthistorisk studie. Køben­havn: Museuem Tusculanum.

			Liestøl, Aslak, 1963: Runer frå Bryggen. Viking, s. 5–55.

			Lindblad, Gustaf, 1977: Centrala eddaproblem i 1970-talets forskningsläge. Scripta Islandica 28, s. 3–26.

			
					 1980: Poetiska Eddans förhistoria och skrivskicket i Codex regius. Arkiv för Nor­disk Filologi 95, s. 142–167.

			

			Ljungqvist, Fredrik Charpentier, 2018: Hedniskt motstånd i Svealand under sent 1000-tal. Historisk tidskrift 138:2, s. 197–226.

			Lord, Albert Bates, 1960: The singer of tales. Harvard studies in comparative liter­ature. Albert B. Lord. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

			Løftingsmo, Arnt, 1990: Edda i aust. Gudediktinga i lys av kvitsjøhandelen og det eurasiske verdsbildet. Oslo: Solum.

			Lönnroth, Lars, 2008: Kristendom, hämnd och försoning i Njals saga. I: Anders Björn­son og Bengt Wadensjö (red.): Det ansvarsfulla uppdraget: En vänbok till Mats Svegfors den 23 augusti 2008, s. 229–237. Stockholm: Hjalmarson & Högberg. 

			Males, Michael, 2013: Allegory in Old Norse Secular Literature: Theoretical and Methodological Challenges. Viking and Medieval Scandinavia 9, s. 99–132.

			Meulengracht Sørensen, Preben, 1986: Thor’s Fishing Expedition. I: Gro Steinsland (red.): Words and Objects. Towards a Dialogue Between Archaeology and History of Religion, s. 257–278. Oslo: Norwegian University Press. 

			
					 1991: Om eddadigtenes alder. I: Gro Steinsland m. fl. (red.): Nordisk hedendom. Et symposium, s. 217–228. Odense: Odense Universitetsforlag. 

					 1995: Fortælling og ære. Studier i islændingesagaerne. Doktoravhandling, Aarhus Univer­sitet, 1992. Oslo: Universitetsforlaget.

			

			Mundal, Else, 1974: Fylgjemotiva i norrøn litteratur. (Skrifter fra instituttene for nordisk språk og litteratur ved Universitetene i Bergen, Oslo, Trondheim og Tromsø 5.) Oslo: Universitetsforlaget.

			
					 1996: The Perception of the Saamis and their religion in Old Norse sources. I: Juha Pentikäinen (red.): Shamanism and Northern Ecology, s. 97–116. (Religion and society 36.) Berlin: Mouton de Gruyter.

					 2000: Coexistence of Saami and Norse culture – reflected in and interpreted by Old Norse myths. I: Geraldine Barnes & Margaret Clunies Ross (red.): Old Norse Myths, Literature and Society. Proceedings of the 11th International Saga Conference 2–7 July 2000, University of Sydney, s. 346–355. Sydney: Centre for Medieval Studies.

			

			Müllenhoff, Karl, 1891: Deutsche Altertumskunde V. Berlin: Weidmannsche Buchhandlung.

			Olrik, Axel, 1910: Irminsul og gudestøtter. Maal og Minne, s. 1–9.

			

			Olsen, Bjørnar, 1991: Kjelmøyfunnenes ( virknings)historie og arkeologi. Viking 54, s. 65–87.

			Olsen, Olaf, 1966: Hørg, hov og kirke. Historiske og arkæologiske vikingetidsstudier. Aarbøger for nordisk Oldkyndighed og Historie 1965.

			Ordbog over det norrøne prosasprog. <https://onp.ku.dk/onp/onp.php>. Institut for Nordiske Studier og Sprogvidenskab, Københavns Universitet. 

			Perkins, Richard, 1984–1985: Rowing chants and the origin of dróttkvæðr háttr. Saga-book of the Viking Society for Northern Research 21, s. 155–221.

			Popper, Karl, 1994 [1934]: Logik der Forschung. Tübingen: Mohr Siebeck.

			
					 2007: Bøtten og lyskasteren: To kunnskapsteorier. Kritisk tekning. Utvalgte essay, s. 53–71. Omsett frå The Bucket and the Searchlight: Two Theories of Knowl­edge, appendiks i K. R. Popper: Objective Knowledge, Oxford, 1974. Utvalg og oversettelse ved Jan M. Døderlein. Oslo: Pax. 

			

			Ralph, Bo, 2007: Gåtan som lösning. Ett bidrag till förståelsen av Rökstenens run­inskrift. Maal og Minne, s. 133–157.

			Rostvik, Allan, 1967: Har och harg. (Studier till en svensk ortnamnsatlas 11.) Uppsala: Almqvist & Wiksell.

			Schjødt, Jens Peter, 2000: Forskelle i anvendelsen af islændingesagaer og fornaldarsagaer som religionshistoriske kilder. Artikler udgivet i anledning af Preben Meulengracht Sørensens 60 års fødselsdag 1. marts 2000, s. 34–46. Århus: Norrønt Forum. 

			Sievers, Eduard, 1893: Altgermanische Metrik. Halle: Niemeyer.

			Sigurður Nordal, 1940: Hrafnkatla. (Studia Islandica 7.) Reykjavik.

			Steinsland, Gro, 2000: Den hellige kongen. Om religion og herskermakt fra vikingtid til middelalder. Oslo: Pax.

			Strömbäck, Dag, 1935: Sejd. Textstudier i nordisk religionshistoria. (Nordiska texter och undersökningar 5.) Stockholm: Geber.

			Sundqvist, Olof, 2016: An Arena for Higher Powers. (Studies in the history of religions 150.) Leiden: Brill.

			Sävborg, Daniel, 2014: Konfliktlösning och religion i Njáls saga. Gripla 25, s. 251–257.

			Thompson, Stith, 1932–1936: Motif-Index of Folk-Literature: A Classification of Narrative Elements in Folk-Tales, Ballads, Myths, Fables, Mediaeval Romances, Exempla, Fabliaux, Jest-Books, and Local Legends. Helsinki / Bloomington, Ind.: Suomalainen Tiedeakatemia / Indiana University Press.

			Torgilstveit, Terje, 2007: Historisk presens på norrønt. Maal og Minne, s. 29–50.

			Vries, Jan de, 1931: Contributions to the study of Othin especially in his relation to agricultural practices in modern popular lore. (FF Communications 94.) Helsinki: Suoma­lainen tiedeakatemia.

			Weibull, Lauritz, 1911: Kritiska undersökningar i Nordens historia omkring år 1000. Lund: Lybecker.

			Zilmer, Kristel, 2005: ‘He drowned in Holmr’s Sea – his cargo-ship drifted to the sea-bottom, only three came out alive’. Records and representations of Baltic traffic in the Viking Age and the early Middle Ages in early Nordic sources. (Nordistica Tartuensia 12.) Doktoravhandling, Tartu Universitet. Tartu: Tartu University Press.

			Aarne, Antti, 1910: Verzeichnis der Märchentypen. (FF communications 3.) Helsinki: Suomalainen Tiedeakatemia.

			Eldar Heide

			Høgskulen på Vestlandet

			Fakultet for lærarutdanning, kultur og idrett (FLKI)

			ORCID iD 0000-0002-8107-9843

			

			
				
						1 Eg prøver òg å leva etter dette idealet. Mellom anna i Heide 2008 (s. 24, fotnote) og 2015 dementerer eg tidlegare standpunkt. Men eg er heilt sikkert ikkje sjølvkritisk nok. 


				

			
		

	
		

		
			Recensioner 

		

		
			Recensioner

		

	
		

		
			Hubert Seelow, Rec. av Ellen E. Peters. Medium Sagazeit. Eine literatur­soziologische Annäherung an das ‚postklassische‘ Erzählen der Íslendinga­saga im Spätmittelalter 

		

		
			Seelow, Hubert. 2025. Rec. av Ellen E. Peters. Medium Sagazeit. Eine literatursoziologische Annäherung an das ‚postklassische‘ Erzählen der Íslendingasaga im Spätmittelalter. 
Scripta Islandica 76: 171–175. https://doi.org/10.63092/scis.76.62597

			ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

			© Hubert Seelow (CC BY)

		

		
			Ellen E. Peters. Medium Sagazeit. Eine literatursoziologische Annäherung an das ‚postklassische‘ Erzählen der Íslendingasaga im Spätmittelalter, Tübingen (Narr Francke Attempto Verlag) 2024 (= Beiträge zur Nordischen Philologie. Hg. von der Schweizerischen Gesellschaft für Skandinavische Studien. Band 73), 391 Seiten. 

			Bei der vorliegenden Arbeit handelt es sich um die revidierte Fassung einer 2019 an der Universität Basel eingereichten Dissertation: „Für den Druck wurde sie teil­weise überarbeitet und um weitere Textbeispiele ergänzt.“ (S. 9)

			Die Untersuchung ist im Kontext eines größeren Forschungsprojekts an der Universität Zürich (einem Teilprojekt des Nationalen Forschungs­schwer­punkts Medienwandel – Medienwechsel – Medienwissen, 2005–2017) ent­standen. Wie die Verf. mehrfach erwähnt, hat sich die Arbeit an der Disser­tation aus persönlichen Gründen über längere Zeit erstreckt, so daß die Aktualität des Themas der Untersuchung bzw. die Neu­artig­keit der dar­gelegten Ergebnisse etwas in Mitleidenschaft gezogen worden sein mag. Dies kann jedoch den Wert der Arbeit nicht merklich mindern.

			Das Buch ist folgendermaßen aufgebaut:

			Auf ein kurzes Vorwort (S. 9–11), in dem die Verf. die äußeren Umstände der Entstehung der Arbeit skizziert und den Menschen und den Institu­tionen dankt, durch die sie Unterstützung erfahren hat, und ein paar kurze tech­nische Vorbemerkungen (S. 12) folgt die Einleitung (S. 13–43), die den Gegen­stand der Untersuchung – das gute Dutzend Texte, das gemein­hin der Untergattung der „postklassischen“ Isländersagas zuge­rech­net wird – definiert, einen knappen Überblick über den Forschungs­stand gibt und darlegt, daß die Isländersagas und insbesondere die „post­klassischen“ Isländer­sagas im oral-written continuum des isländischen Mittelalters und Spät­mittel­alters zu verorten und als „kulturelle Texte“ (im Sinne von Jan Ass­mann) zu betrachten seien: „Meine These ist, dass die ,post­klassischenʻ Íslendinga­sögur eine Folge des sich mit der voranschreitenden Textua­li­sierung ver­ändernden Erinnerungsverhaltens der isländischen Gesellschaft sind. Auf­grund der zunehmenden Dominanz der Schrift im kulturellen Gedächtnis bringt dieses im Zusammenspiel von Mündlichkeit und Schrift­lich­keit neu­artige Formen hervor, die sich bereits existierende Íslendinga­sögur zum Vor­bild nehmen und im Strom der Tradition an diese anknüpfen, zugleich aber auch die durch die Schrift ausgelöste gesellschaftliche Evolution reflek­tieren.“ (S. 40–41)

			Der erste Hauptteil der Arbeit – überschrieben „Íslendingasögur und kultu­relles Gedächtnis“ (S. 45–153) – befaßt sich zunächst mit Grund­sätz­lichem. Die Verf. führt aus, daß und warum die Isländersagas (zusammen mit Íslendingabók und Landnámabók) als eine „kulturelle Textgattung“ zu betrachten sind, welche Stellung die Isländersagas im größeren Kontext der Saga­literatur einnehmen, welchen Wahrheitsanspruch die Isländersagas haben und wie sich die Darstellung der isländischen Ursprungszeit im Laufe des Mittel­alters und darüber hinaus verändert. 

			Anschließend zeichnet die Verf. nach, wie sich die Beurteilung der Isländer­sagas im Lauf der Rezeptions- und Forschungsgeschichte verändert hat: „Im Zentrum der folgenden Ausführungen, die versuchen, anhand ausgewählter Bei­spiele die Überlieferung und Rezeption der Íslendingasögur und damit die Sicht­weise(n) auf die Texte im Wandel der Zeit nachzuzeichnen, steht vor allem die Frage, wann und wie sich die Abgrenzung einer Gruppe von Werken und schließlich die ,postklassischeʻ Íslendingasaga manifestiert.“ (S. 73) In diesem Zusammenhang diskutiert die Verf. insbesondere auch das Ver­hält­nis von Isländersagas und Rímur, jenen epischen Gedichten, die in der Zeit vom Spätmittelalter bis ins 19. Jahrhundert die weitaus produktivste Gat­tung der isländischen Literatur waren. (Hier wäre anzumerken, daß die Verf. sich, was Rímur und die isländische Geschichte, Sprache und Lite­ra­tur der Zeit vom 16. bis zum frühen 19. Jahrhundert betrifft, auf eher schwan­kendem Boden bewegt und bei der Auswahl von Sekundärquellen und beim Transkribieren und Übersetzen von Primärtexten nicht immer kritisch genug und mit der gebotenen Sorgfalt vorgeht.)

			Der letzte Abschnitt des ersten Hauptteils faßt die bisherigen Ergeb­nisse der Untersuchung zusammen und leitet zum zweiten Hauptteil der Arbeit über:

			Die hinter dieser Arbeit stehende Idee ist, dass die Íslendingasaga im Spät­mittel­alter einen frühen Entwicklungsschritt in der Evolution von Beobachtungs­weisen höherer Ordnung zu erkennen gibt, der erst durch eine Beobachtung zweiter Ord­nung fassbar wird. Da Schrift sich zu dieser Zeit als Kommunikations­medium etabliert hat, kann das Erzählen der Íslendingasaga im Spät­mittelalter entsprechend als Kommunikation im systemtheoretischen Verständnis begriffen und mit den Mitteln der Systemtheorie näher analysiert werden. (S. 152)

			

			Dementsprechend beginnt zweite Hauptteil der Arbeit – überschrieben „Íslendinga­sögur und Systemtheorie“ (S. 155–343) – mit einem Kapitel, das in die Systemtheorie (nach Niklas Luhmann) einführt und die bereits im ersten Hauptteil der Arbeit angeführten Argumente zusammenfaßt, die nach Ansicht der Verf. dafür sprechen, daß es sich dabei um eine sehr gut für die Arbeit mit den Isländersagas geeignete methodische Grundlage handelt. Daß die Verf. weiß, daß es kaum möglich ist, auf einigen wenigen Seiten eine verständliche Einleitung in die Systemtheorie zu formulieren, geht aus der Anmerkung hervor, mit der sie den vorausgegangenen ersten Hauptteil der Arbeit abgeschlossen hatte: „Es mag entsprechend als ein gewagtes Unter­fangen erscheinen, eine auf vielen tausend Seiten entworfene Theorie auf wenigen Seiten zusammenfassend darzustellen. Dennoch erschien dies sinn­voll, um die systemtheoretische Terminologie einzuführen und das auf ihrer Basis entwickelte theoretische Modell, das die Besonderheiten des Erzählens der Íslendingasaga im späten Mittelalter zu erklären sucht, ent­sprechend zu untermauern. Der Fokus dieser Arbeit liegt jedoch klar auf den Íslendingasögur, vornehmlich den sog. ‚postklassischen‘, die als kultu­relle Texte mittels des system­theoretischen Zugangs als ein literarisches Phäno­men des Mittelalters beleuchtet werden sollen.“ (S. 153, Anm. 140)

			Die Probe aufs Exempel macht die Verf. dann im folgenden, sehr umfang­reichen Kapitel, das die Überschrift „Textanalysen: Mediale Ver­gegen­wär­tigung in den spätmittelalterlichen Íslendingasögur“ trägt. Sie untersucht die rele­vanten – „postklassischen“ – Sagatexte aus der Perspektive der System­theorie Luhmanns und stellt die Ergebnisse in Unterkapiteln dar, die ver­wandte thematische Phänomene zusammenfassen. 

			Für die Hávarðar saga, die Finnboga saga, die Bárðar saga, die Kjalnesinga saga, die Flóamanna saga und die Harðar saga ist dies das Themen­feld der Chris­tia­ni­sierung („Christia­ni­sierung“, „Christia­ni­sierung und vor­christliche Ur­sprünge“ und „Distan­zierung vom Heiden­tum“), für die Grettis saga das Thema des Außenseitertums („Außenseiter und Grenzgänger“, „Außen­seiter und Märtyrer“); für die Víglundar saga und die Króka-Refs saga scheint die Zu­ord­nung zu einem Schwerpunktthema nicht ohne weiteres zu gelingen – die Verf. behandelt diese beiden Texte deshalb in einem Unter­kapitel mit dem Hetero­genität signalisierenden Titel „Textlandschaften“ (und den Zwischen­überschriften „Medialität und Aktualität“, „Text und Land“, „Medium und Norm“, „Mythos und Selbstbild“, „Innovation und Tradition“, „Media­lisierte Vergangenheit“, „Text und Kontext“, „Überbie­tendes Neu­er­zählen“, „Isländische Frühzeit und christlicher Fokus“, „Mediale Wissens­vermittlung“).

			

			Ein zusammenfassendes Kapitel („Resümee und Ausblick“) schließt den zweiten Hauptteil der Arbeit ab. Die Verf. stellt fest, daß die von ihr vor­ge­nommene Analyse der „postklassischen“ Isländersagas in zweierlei Hin­sicht zu ihrem Verständnis beiträgt: „Zum einen wird auf diese Weise deut­lich, wie es im Zuge der Ausdifferenzierung der modernen Gesellschaft über­haupt erst zu einer Gruppe von Íslendingasögur, aus der sich im weiteren Ver­lauf der Forschungsgeschichte dann die Kategorie der ‚postklassischen‘ Íslendinga­saga entwickelt, kommt. Zum anderen zeigt ein auf der Basis der System­theorie entwickeltes Modell, das sich deren Terminologie bedient und die gesellschaftliche Evolution in system­theoretischem Ver­ständ­nis zugrunde­legt, die Besonderheiten des spätmittel­alterlichen Erzählens der Íslendingasaga auf und erklärt die Entstehung der als ‚post­klassisch‘ klassi­fizierten Werke. Damit wird greifbar, was die Universalien zum kultu­rellen Erinnern alleine nicht zu fassen vermögen.“ Sie muß allerdings auch eingestehen: „Wissenschaftlich angemessen definieren lässt sich die ‚post­klassische‘ Íslendingasaga jedoch nicht, da es sich um eine kulturell begründete Klassi­fizierung handelt, die weniger an Fakten interessiert ist, als vielmehr an einer Deutung der Texte, die deren identitätsstiftender und -erhaltender Funktion Rechnung trägt […].“ 

			Im Anhang der Arbeit (S. 345–391) findet man ein englisches Abstract einschließlich einer Liste von englischen und deutschen Keywords, ein umfang­reiches Literaturverzeichnis und ein Namens- und Werkregister.

			Das Buch Medium Sagazeit ist nicht nur seines Umfangs wegen ein schwerer Brocken. Der Umstand, daß es der Verf. nicht zuletzt darum geht, auszu­loten, ob und wie – oder besser gesagt: zu demonstrieren, daß – sich das Instru­mentarium der Luhmannschen Systemtheorie mit Gewinn bei der Analyse der „postklassischen“ Sagatexte einsetzen läßt, macht die vorliegende Arbeit kopflastig und erschwert die Lektüre. Der Methodendiskurs nimmt so breiten Raum ein, daß der Leser die vielen ausgezeichneten Beobachtungen, die die Verf. an den Texten selbst macht, wie auch die Informationen über das kulturelle Umfeld im spät­mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Island und die Hinweise auf relevante Sekundärliteratur nicht immer mit der gebüh­renden Aufmerksamkeit rezipieren kann. Will sagen: die Betonung des Ziels, den Beweis dafür zu erbringen, daß die gewählte Methode die richtige ist – oder zumindest sein kann –, geht etwas zu Lasten einer benutzer­freundlichen Darstellung der Untersuchungsergebnisse.

			Sieht man von den oben bereits erwähnten kleineren Unzulänglichkeiten in den Passagen über die Rímur ab, arbeitet die Verf. – soweit ich das beur­teilen kann – philologisch zuverlässig und genau. Das Buch, das erfreulich wenige Druckfehler aufweist, macht alles in allem einen sehr guten Ein­druck, und man kann der Verfasserin wie auch den Herausgebern und dem Ver­lag zu dieser Publikation nur gratulieren. 

			Hubert Seelow

			Friedrich-Alexander-Universität Erlangen-Nürnberg

			ORCID iD 0009-0009-8917-9556

		

	
		

		
			Simonetta Battista, Rec. av Matteo Tarsi. Loanwords and Native Words in Old and Middle Icelandic. A Study in the History and Dynamics of the Icelandic Medieval Lexicon, from the Twelfth Century to 1550 

		

		
			Battista, Simonetta. 2025. Rec. av Matteo Tarsi. Loanwords and Native Words in Old and Middle Icelandic. A Study in the History and Dynamics of the Icelandic Medieval Lexicon, from the Twelfth Century to 1550. 
Scripta Islandica 76: 176–180. https://doi.org/10.63092/scis.76.62599

			ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

			© Simonetta Battista (CC BY)

		

		
			Matteo Tarsi. Loanwords and Native Words in Old and Middle Icelandic. A Study in the History and Dynamics of the Icelandic Medieval Lexicon, from the Twelfth Century to 1550. Brepols: Turnhout 2022. 329 pages. 

			This volume provides an in-depth study of the history and dynamics of the Icelandic medieval lexicon, achieved through the analysis of word pairs con­sisting of loanwords and native words that coexist or compete across a variety of textual contexts. As stated by Tarsi (p. 27): “The research hy­poth­esis underlying the study is that the interplay between loanwords and en­do­g­enous words is rooted in the period anteceding linguistic purism, and that such a phenomenon, which is common cross-linguistically, must have arisen primarily due to lexical needs, including coining semantically trans­par­ent words for new concepts.” The reference period ranges from the first writ­ten attestations (ca. 1150) to the publication of the first printed book in Ice­landic, Oddur Gottskálksson’s Translation of the New Testament (1540). This is basically the same period covered by A Dictionary of Old Norse Prose (ONP), with the sole exception of the addition of Oddur Gottskálks­son’s work to the corpus, which seems to be the main reason for including the rela­tively uncommon concept of ‘Middle Icelandic’.

			The Introduction places the work into the frame of linguistic studies con­cerning loanwords, thus stating the terminology used in their classification. The theoretical framework of the study is based on Gusmani’s extensive work on linguistic interference, with Betz (1959) providing a model for the analy­sis and terminology employed. As the title suggests, Tarsi distinguishes be­tween lexemes of foreign origin (loanwords) and endogenous (native) lexemes. Each of the two groupings is further divided into categories. The term loanword (with its synonyms loan and borrowing) encompasses both words which are adapted to Icelandic on the phonological and/or morpho­logical level, and integral loans, i.e. words which are not integrated. Among the native words three typologies are distinguished: calques (semantic and structural), neoformations (native coinages) and inherited lexemes. Two more terms used in the text fall outside of this taxonomy, but are included because they represent a foreign influence: nonce borrowing, or casual, e.g. a foreign word which occurs in its original form followed by its native synonym (e.g. aurum – gull), and scribal abbreviation (e.g. magister, dominus, spiritus sanctus), which has a dubious status, as it can represent a foreign word, but it can also be used by the Icelandic scribes in accordance with the Latin scribal practice to replace a frequently occurring native word in order to save space.

			For the purposes of this study – and in contrast to ONP’s practice, which refers to the oldest manuscript attestations – Tarsi operates with the pre­sumed date of composition of the examined prose texts. Nevertheless, for each entry the work in which we find the earliest attestation of a word is indi­cated in abbreviated form according to The Skaldic Project (SkP) and ONP convention for poetry and prose respectively.

			The corpus consists of 40 texts or selections of texts, representative of all prose literature, distinguished into 10 literary genres: 1) religious texts, 2) law texts and diplomata, 3) treatises, 4) historio­graphical texts, 5) hagio­graphical texts, 6) sagas of the Icelanders, 7) kings’ sagas, 8) translated chi­val­ric sagas, 9) indigenous chivalric sagas and 10) legendary sagas.

			The bulk of the analysis consists of eight chapters: chapters 1–7 are each de­voted to one of the first seven literary genres, while the last three genres are grouped together in Chapter 8: ‘Chivalric and Legendary Sagas’. Each chapter presents a selection of texts, for each of which an overview of the text transmission is provided, followed by an analysis of the word pairs. These pairs are listed alphabetically (according to the loanword in the pair) in a table alongside information about their occurrences, and are classified and commented on in the text. The analysis is the most important part of the work and offers an impressive amount of information. It provides the ety­mol­ogy, provenance and meaning of every term, as well as a hypoth­esis about the lexical motivation for the borrowing of loanwords and a classi­fi­cation of the endogenous words according to a tripartite taxonomy: calques (structural and semantic), neoformations and inherited lexemes (p. 261). Using criteria like the chronological gap occurring between the first attes­ta­tions of the loanword and the endogenous word a hypothesis is made to deter­mine which of the two “arose first in the lexicon”. A paragraph devoted to com­par­ative analysis and conclusions is included at the end of each chap­ter, with a twofold structure: ‘Intrastemmatic analysis’ and ‘Dynamics in the use of loanwords and endogenous words’. The Conclusions chapter presents the general results and includes useful tables, such as a list of the semantic fields mentioned in the text. Readers may have found it helpful to have more infor­mation about the criteria used to select these specific categories, which are very comprehensive but, for obvious reasons, cannot be exhaustive.

			As the content description hopefully made clear, the text is structured quite systematically, which is both its strength and its weakness. As the book aims to contrast loanwords and native words, it seems natural to com­pare word pairs and analyse each genre separately. The author adopts a broad def­i­ni­tion of word pairs, considering a wide range of instances where loan­words and native words coexist or compete. This phenomenon can mani­fest in three ways: 1) Simple word alternation, where words occur within the same text or as variant readings in different versions of the text (intra­stemmatic vari­a­tion); 2) Explicative insertions; 3) Synonymic dittologies, or proper word pairs, where two synonyms occur together connected by and/or.

			The broad meaning of the concept of word pairs, together with the choice of the separate analysis of works belonging to different genres, gives rise to repetitions in the case of relatively common word combinations. This problem is in part solved by making wide use of internal references, which inevitably makes the text more laborious to read. Furthermore, many com­mon terms, or terms with a wide range of synonyms, could have bene­fitted from a semantic analysis grouping them in more than two at a time. Just to mention a few examples: dýflissa – myrkvastofa (pp. 59-60) vs. fangelsi – myrkvastofa (p. 73) vs. fangelsi/prísund – myrkvastofa (p. 194); dominus – dróttinn (p. 50) vs. herra – dróttinn (pp. 74–75) vs. lávarður – drottinn (p. 99); djǫfull – andskoti/fjándi/óvinr (pp. 48–49) vs. djǫfull – fjándi/óhreinn andi (p. 216).

			Typically, some of the neologisms presented in the text are hapaxes which have been created for the purpose of explaining (or glossing) a specific Latin con­cept. In the word pair prefatia – formál/forgildi an explanation is given for the word forgildi, which is only found in the Messuskýringar, both in the Ice­landic and the Norwegian versions of the Homily Book. Here follows a quote from the Icelandic version (de Leeuw van Weenen 1993: 55v–56r): “Prefatia þýþesc formál eþa forgillde. þuiat sú bǿn er sem bue huge vara til eɴar ǿzto bǿnar er efter feʀ í lága sǫngenom.” As is also stated in Table 1.1 (p. 48): “The text is based on Honorius Augustodunensis’ Gemma animæ. How­ever, this word pair arises in the Icelandic text as the Icelandic term is an explicative insertion for Med. Lat. præfatia”. Tarsi considers forgildi a synonym or alternative to formál, referring both terms to prefatia (p. 53). This interpretation doesn’t seem to take into account the full context of the sentence and the Latin parallel (Migne 1854: 576–577): “Præfatio dicitur prælocutio scilicet sequentis Canonis. Hæc etiam dicitur præparatio, quia mentes nostras ad mysterium Christi præparat.” In the light of the Latin, for­mál is to be considered a rendering of prælocutio, while the neologism for­gildi could refer to præparatio in the meaning ‘what comes before/prepares for the Canon’. It could have been created to explain the fact that præfatio is the preface to the following Canon (sequentis Canonis), i.e. the Eucharistic prayer (Old Norse lágasǫngr). This preface is also called ‘preparation’, because the mind prepares for the mystery of Christ (i.e. the Eucharist).

			The work makes extensive use of the ONP, drawing on features such as head­words and interpretations, and providing commentary on several of its entries. However, there are some points to note. As an early example of the efforts made to adapt the native language “to accommodate foreign cultural influence” Tarsi quotes one of the relatively few examples of interlinear glosses in Old Norse, i.e. the one found in the Icelandic Homily Book (35v) “where the word leviaþan ‘Leviathan’ is glossed with miðgarðsormr (see Mar­chand 1975)” (p. 46). Tarsi doesn’t quote and comment on the fact that the inter­linear gloss is lemmatised as the hapax miðgarðarormr in ONP and de Leeuw van Weenen (2004: 108). Moreover, in the analysis of the lexical pair sagittarius – skyti/skytidýr (p. 170), the term skytidýr is considered a hapax that is “nowhere to be found in the reference dictionaries” (p. 170). The term is found in one of the encyclopaedic texts edited in the collection Rímtǫl, the second volume of Alfræði Íslenzk (Beckman & Kålund 1914–1916: 245), and the context is as follows: “þvi er skyti dyr aptr markat, at sol gengr i þvi marki ofan verdu ena lęgztu lute sins hrings”. Tarsi omits to men­tion that this example is quoted in ONP, which lemmatises the word as skyti, based on a different interpretation of the following words dýr aftr as ‘the animal in its back part’. Regardless of Tarsi’s disagreement with this inter­pretation, it would have been desirable to problematise it.

			Regarding the choice of works representing each genre, the author pro­vides a motivation for their selection and undoubtedly must be credited for having analysed a very consistent and representative corpus of texts. As one would expect, the phenomenon of the alternation between loanwords/foreign words and native words is more widespread in religious and learned texts (such as treatises), where authors faced the challenge of translating specific, technical content from other languages into their own. As previously men­tioned, the material is very consistent, but it could by no means be ex­haus­tive. However, including a representative of the hagiographical sagas that were translated or adapted from Latin sources, such as the Sagas of the Apostles and the Sagas of Saints, in the selection would probably have provided examples of lexical pairs representing additional semantic fields. For instance, the field of magic.

			Overall, Tarsi’s work is a valuable and inspiring study. Its linguistic-philo­logical approach makes it relevant to a wide range of users, who can focus on specific words and meanings for further research. Its current structure makes it a highly informative reference tool on the development of the Ice­landic lexicon in the context of other European languages. However, organising the lexical material differently might have reduced the need for inter­nal references more effectively. Furthermore, despite the significant amount of data presented in the text, many useful tables organised according to different criteria are only accessible as online appendices (https://doi.org/10.1484/A.20178893), as including them in the volume would have made it too large. As a potential development, it would be useful to make the material available in a searchable database. This would allow users to access and organise the material using their own query criteria and enable the author to supplement the data with additional examples.

			References

			Beckman, N. & Kålund, Kr. (ed.), 1914–1916: Rímtǫl. (STUAGNL 41.) København.

			de Leeuw van Weenen, Andrea (ed. & ed. facs.), 1993; The Icelandic Homily Book. Perg. 15 4° in the Royal Library, Stockholm. (ÍH quarto 3.) Reykjavík.

			de Leeuw van Weenen, Andrea, 2004: Lemmatized Index to the Icelandic Homily Book. Perg. 15 4° in the Royal Library, Stockholm. (Rit Stofnunar Árna Magnússonar á Íslandi 61.) Reykjavík.

			Migne, J.-P. (ed.), 1854: Honorius Augustodunensis: Opera omnia. (Patrologia latina 172.) Paris.

			ONP = Ordbog over det norrøne prosasprog <onp.ku.dk>

			SkP = The Skaldic Project <https://skaldic.org/m.php?p=skaldic>

			Simonetta Battista

			Københavns Universitet

			Ordbog over det norrøne prosasprog / A Dictionary of Old Norse Prose

			Institut for nordiske studier og sprogvidenskab

		

	
		

		
			Úlfar Bragason, Rec. av Pernille Hermann. Mnemonic Echoing in Old Norse Sagas and Eddas 

		

		
			Bragason, Úlfar. 2025. Rec. av Pernille Hermann. Mnemonic Echoing in Old Norse Sagas and Eddas. Scripta Islandica 76: 181–184. https://doi.org/10.63092/scis.76.62947

			ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

			© Úlfar Bragason (CC BY)

		

		
			Pernille Hermann. Mnemonic Echoing in Old Norse Sagas and Eddas. Mem­ory and Medieval North, vol. 1, Berlin: De Gruyter, 2022. v–xiii, 262 s.

			Boken Mnemonic Echoing in Old Norse Sagas and Eddas av Pernille Hermann, do­cent vid Aarhus universitet, inleder en ny serie som enligt förordet ägnas åt ”scholarship which applies memory studies to the Viking and Medieval periods, in particular, in Scandinavia, as well as in other culture areas of north­ern Europe historically connected to the Nordic world”. Syftet med serien är att undersöka ”the place of memory (writ large, in such acts as com­mem­oration, memorialization, oblivion, and so on) and the nature of inter­preting, presenting, and re-envisioning the past as inscribed in the substantial materials from the pre-modern northern world” (a.a.). Redak­tö­rerna för serien är Jürg Glauser, Pernille Hermann, Stephan A. Mitchell och Lena Rohrbach. Den är utgiven av De Gruyter i Berlin.

			Ursprunget till den fornisländsk litteraturen – särskilt de isländska sagorna – har länge debatterats. På 1800-talet trodde man att sagorna åtminstone till viss del var baserade på muntlig tradition, men med den så kallade ”isländska skolan” under första hälften av 1900-talet hävdades det att de var verk av för­fattare, och sökandet efter deras författare började på allvar. Till exempel läg­ger förorden till serien Íslenzk fornrit ner mycket energi på att söka efter verkens författare. På 1960- och 1970-talen vände sig amerikanska forskare, ledda av Theodore M. Andersson, till nya teorier om muntlig tradition och visade att mycket i framställningen i de isländska sagorna påminde om hur berättelser och legender hade förts vidare från person till person tills de skrevs ner. Denna nya syn på sagornas ursprung fick snart fäste vilket Lars Lönnroths bok, Njáls saga. A Critical Introduction (1976), är ett bra exempel på. Lönnroth var under en tid docent vid University of California, Berke­ley. De amerikanska forskarna menade dock också att sagorna även var influerade av annan medeltida europeisk litteratur, som Carol J. Clover beskriver i The Medieval Saga (1982).

			Runt sekelskiftet började de nya ”Memory Studies” göra sig gällande inom det nordiska forskningsområdet. Forskarna bakom serien Memory and the Medieval North har varit aktiva inom detta område, bland annat genom redigeringen av Handbook of Pre-Modern Nordic Memory Studies: Inter­disciplinary Approaches, som publicerades av De Gruyter i två volymer 2019. Omkring åttio forskare bidrog till arbetet, vilket visar att ”Memory Studies” har fått ett starkt fotfäste inom området. Pernille Hermann, en av redaktö­rerna för Handbook of Pre-Modern Nordic Memory Studies, använde redan ”Memory Studies”-metoder i sin doktorsavhandling och har sedan dess publicerat ett flertal artiklar i ämnet. Det är därför passande att en bok skriven av henne är den första i serien.

			Boken är indelad i fem kapitel, och har vidare en teoretisk inledning och ett avslutande kapitel, under titlarna ”Memorizing by Way of Books”, ”Imageries”, ”Technologies”, ”The Senses” och ”Buildings and Seatings”. Per­nille Hermann säger i inledningen till boken att den är avsedd att visa ”that a culture based on memory constituted an important context for the liter­a­ture that was written in the North, particularly in Iceland, in the high Middle Ages.” Boken är också avsedd att argumentera för att ”resource of mem­ory, and the principles and technologies that were used to enchance it, in­fluenced the literature of that time” (s. 2).  Genom att hänvisa till exempel i medel­tida nordisk litteratur visar hon att bevarandet och överföringen av kun­skap ofta baserades på minnet och att många drag i texterna troligen kan spåras till de minnestekniker som författarna, deras källor och deras publi­kum / läsare kände till. Som bokens titel antyder hämtar Hermann sina text­exempel från både dikter och sagor, och de utgörs av författar­inskott, karaktä­rernas ord, beskrivningar av miljön och bostäderna och till och med sitt­platsernas arrangemang. Hermann gör inte heller någon skillnad på om verken är översatta eller ursprungligen skrivna på fornnordiska, utan påpekar att idéer om minne i texterna lika gärna kan vara av utländskt ursprung. Hon betonar också att det inte finns något likhetstecken mellan minne (memory) och muntlig tradering (orality) – hennes avsikt är att diskutera ”how mem­ory was talked about in the medieval Norse world, how it functioned and what the devices that helped people to enhance their memory looked like. This focus leads into areas that concentrate upon, for instance, notions of storage and construction, respectively, as well as on such key features as spa­tiality, visuality, orderly organization and so on” (s. 7–8). Det nya som Her­mann bidrar med är att beskriva idéer om minne under medeltiden och sätt att minnas så bra som möjligt. Hon säger: ”Here I suggest that stories in the texts are created from, or in dialogue with, mnemonic structures and grids, and that such mind-constellations helped the authors  – not only to remember – but also to invent and organize narratives.” (s. 18) Minnet var avgörande för poesi och berättande under medeltiden.

			Pernille Hermann noterar specifikt att författarbegreppet var annorlunda under medeltiden än det är idag under upphovsrättens era, eller som hon säger: ”Essentially, the term ‘author’ can refer to the one who rewrote a text, a scribe, a copyist, a redactor or a compiler.” (s. 16). Endast i ett fåtal fall för­knippas isländska prosatexter med ett författarnamn, eftersom människor verkar ha varit mer upptagna med att skapa litteratur än att tillägna sig den. Det är just minnets roll i litterär produktion som Hermann diskuterar.

			Hermann använder dock sina exempel främst för att visa ”memory as a struc­ture”, hur minnet bevarar, hur det som behöver kommas ihåg organi­seras och att det därmed är det som kommuniceras snarare än dess inne­håll. Hon visar bland annat hur idén om Askr Yggdrasils gjorde det lät­tare att organisera och minnas hedendomens mytologiska värld och hur kartor kunde hjälpa till att komma ihåg kunskap om världens struktur. Hon är där­för intresserad av enskilda exempel på minnestekniker och hur tecken på dem framträder i litterära verk, inte av hur kulturellt minne skapas och ut­vecklas och hur det påverkar gruppers och nationers och maktsystems iden­ti­tet, dvs. vad som ansågs minnesvärt och bevarat.

			Pernille Hermanns bok visar att hon anser att ”Memory Studies” kan klar­göra mycket för forskare inom området medeltida nordiska studier. Skill­naden mellan fakta och fiktion i medeltida texter har länge varit en debatt­fråga. Även om Hermann inte anser att minnesstudier löser hela problemet i detta avseende, menar hon att de bidrar med ”a third option, namely that medieval texts do not only represent fact and fiction, but also memory.” (s. 189). Hon menar dock att betoningen på minne drar uppmärksamheten till skönlitteratur snarare än historia. Denna slutsats hör dock ihop med det att boken varken diskuterar genealogi eller lagtexter, vilka var grunden för det isländska medeltida samhället och som naturligtvis baserades på lång­tids­minnet hos dem som utövade juridik, såsom Snorri Sturluson och Sturla Þórðar­son. Deras juridiska knep i tvisterna om kontrollen över Staðarhóll i Dalir, som beskrivs av Sturla i Íslendinga saga, visar tydligt minnets kraft i samhället. För att göra det lättare för människor att komma ihåg lagar och genealogi var dessa just bland det första som skrevs ner på 1100-talet. Tvister och vittnesmål är också de mest uppenbara exemplen på minnets roll, både förr och nu.

			Det är en sak att känna till tekniken och metoden, en annan att använda den. De som har diskuterat förhållandet mellan muntlig tradering och skri­vande har i själva verket varit mer intresserade av vad som minns än av sätten att minnas, vilket Pernille Hermann diskuterar. I vittnesmål behöver tro­värdiga vittnen erhållas för att berätta sin historia, men när det kommer till kritan är det vittnets berättelse snarare än metoden att minnas, eller att få vittnet att minnas, som avgör utgången. Sturla Þórðarson vinner över sin farbror Snorri i tvisterna om kontrollen över Staðarhóll genom att få munt­lig fullmakt angående äganderätten till herresätet från Páll Hallsson, som var av Staðarhóls-släkten.

			Boken är utgiven på engelska och är tydligt avsedd för en bred läsekrets, inte bara dem som är väl insatta i medeltida nordisk litteratur. Den är väl­skriven men något repetitiv. En lång bibliografi visar att författaren har sökt brett. Boken är minutiöst genomarbetad in i minsta detalj. Namnregister, text­register, handskriftsregister, ämnesregister och bildregister ingår.

			Úlfar Bragason

			Stofnun Árna Magnússonar í íslenskum fræðum

			ORCID-iD 0000-0001-6872-752X

		

	
		

		
			Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar 

		

		
			van der Linde Mikaelsdóttir, Katrín Lísa, Laura Zieseler & Luca Riccardelli. 2025. 
Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar. 
Scripta Islandica 76: 185–195. https://doi.org/10.63092/scis.76.60499

			ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

			© Respektive författare (CC BY)

		

		
			Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar

			Från och med häfte 74 (2023) erbjuder vi nydisputerade forskare inom tidskriftens intresseområden en möjlighet att presentera sina avhand­lingar. För denna tredje doktorskrönika bjöd vi in forskare som disputerat mellan 2024 och första halvan av 2025.

			Förslag till kommande årgångars krönikor lämnas till tidskriftens redaktörer

			Katrín Lísa van der Linde Mikaelsdóttir

			Thesis: van der Linde Mikaelsdóttir, Katrín Lísa. 2025. Norwegian Influence on Icelandic Literary Language in the Fourteenth and Fifteenth Centuries: An Examination of Seventy-Five Scribal Hands. Reykjavík: Háskóli Íslands. https://hdl.handle.net/20.500.11815/5398

			Keywords: Language contact, Norwegianisms, Icelandic manuscripts, social variation, scribal practice

			ORCID iD: 0000-0003-4404-4729

			E-mail: kll@hi.is

			Abstract

			Icelandic manuscripts from the thirteenth to fifteenth centuries contain various linguistic, orthographic, and palaeographic features known as Nor­wegianisms, characteristics common in Norwegian dialects and traditionally attributed to Norwegian influence. Although their decline in the early fif­teenth century has been noted, it has not been systematically investigated, nor have the social conditions behind their disappearance been fully under­stood. This study provides robust evidence as the first comprehensive, longi­tudinal analysis of Norwegianisms in Icelandic manuscripts and charters from 1300 to the Reformation, combining large-scale quantitative analysis and statistical methods with approaches from historical sociolinguistics not pre­vi­ously applied to the study of language change in Iceland.

			The project examined nine such characteristics, tracing their frequency and variation between 1300 and 1530 with particular attention to their de­cline after 1400. It also considered the motivations for adopting these forms within the broader social, political, and cultural context, and how use varied between genres, scribal milieus, and regions. The resulting data­set comprises roughly 165.000 tokens gathered from 75 scribal hands in manu­scripts and 187 in charters, analysed for spelling variants, linguistic contexts, and inflectional patterns.

			The analysis yielded two key findings: First, the orthographic repre­sentation of the examined Norwegianisms primarily depends on linguistic or graphemic restrictions, variation in different genres, and the socio-regional context. Norwegianisms are most prevalent in the context of law, Church, and secular administration. Regionally, they are often linked to scribal milieus in west and north Iceland, which may hint at the possibility of diverging socio-regional orthographic conventions or the emergence of certain formal styles or registers. Second, Norwegianisms in Icelandic manu­scripts seem to have developed in two distinct waves, challenging previous assumptions of a permanent ousting of these features. They were regularly used until around 1400 and declined significantly shortly after, but several features resurged intermittently in the late fifteenth century. Their eventual dis­ap­pearance appears to have been mainly caused not by decreasing contact, but rather by the shift in locations and agents of literacy, evolving literary tastes, and the growing influence of new and competing transnational trade in the fifteenth century.

			Discussion

			To investigate possible explanations for the distribution, development, and presumed demise of Norwegianisms, this study was based on seven case studies:

			

			
					The loss of word-initial h before l, n, r.

					The analogical restoration of word-initial v before ó, o, u, y.

					The use of the privative prefix ú- instead of ó-.

					The form þessur instead of þessi of dem. pron. sjá.

					The forms eðr for conj. eða, and meðr and viðr for prep. með and við.

					The absence of an orthographic representation of the u-umlaut.

					The use of the 3rd pers. sing. ending -(u)r in the 1st pers. sing. pres. ind. act.

			

			The foundation was a dataset comprising ca. 165.000 tokens collected from 75 hands in manuscripts from c 1300 to c 1530 and 187 original charters. The mate­rial was analysed for token frequencies, spelling variants, correlations, and phonological and morphological contexts. Particular emphasis was placed on changes within medieval Icelandic society and intercultural rela­tions from the viewpoint of historical sociolinguistics, specifically, the dif­fer­ences between genres and text types, as well as variation within and be­tween co-occurring hands and their scribal milieus.

			Quantitative analysis showed that nearly all features declined sharply around 1400, which coincides with the Black Death in 1402, which decimated the clerical population, likely weakened monastic scriptoria and enabled the secular elite to dominate manuscript production. This decline is consistent with changing centres of literacy, evolving tastes, and growing transnational con­nec­tions in fifteenth-century Iceland. Yet, most Norwegianisms did not vanish permanently but became increasingly erratic from the second half of the fifteenth century onward, where some forms plateaued after the initial drop, persisted throughout the period, or resurged in the late fifteenth century. In light of these trends, I concluded that the development of the examined Norwegianisms was not characterised by universal decline and dis­ap­pearance. Rather, it seems to have occurred in two distinct waves: an initial period of regular use in the fourteenth century, followed by a second ir­reg­ular wave of re-appearing features.

			Three factors appear to have impacted their orthographic representation in the first wave: linguistic and/or graphemic restrictions, genre, and socio-regional context. Norwegianisms generally occur in restricted phono­logical or lexical environments, often in legal and religious vocabulary. They are most common in formal genres such as ecclesiastical, hagio­graphic, legal, and administrative works, while largely absent from sagas. In the fif­teenth cen­tury, however, these contextual distinctions became less pronounced, sug­gesting that scribal practice rather than text type determined their per­sistence.

			

			A likely explanation for this shift lies in changing scribal practice. Nor­wegianisms are most common in large, elaborate codices produced by four­teenth-century ecclesiastical scribes, with notable differences between the Helga­fell group and the Benedictine monasteries in the North. Such vari­a­tion suggests the presence of diverging socio-regional conventions or the devel­op­ment of formal registers. Norwegianisms appear in many texts with­out clear ties to Norway and were not necessarily shared across Nor­wegian literary com­mu­nities. While some scribes may have consciously imi­tated such forms for export, it seems more likely that they had become part of the regular ortho­graphic repertoire of scribes already accustomed to their use.

			Acknowledgments

			This project was supported by the Icelandic Research Fund (2020–2023), grant no. 206761-052, and the University of Iceland School of Humanities Education Fund in (2024). 

			Bio

			Katrín Lísa van der Linde Mikaelsdóttir holds a PhD in Icelandic Lin­guistics from the University of Iceland. She works as a researcher and project manager at the Centre for Digital Humanities and Arts in Iceland (CDHA/MSHL) as well as for the Advanced Training in Digitization of Older Texts (ANTIDOTE) network. In addition, she teaches Old Icelandic at the University of Iceland.

			Selected publications

			Haraldur Bernharðsson, Katrín Lísa L. Mikaelsdóttir, and Roberto Luigi Pagani, Forthc.: “Icelandic Script and Orthography in the Fifteenth Century.” In Inno­vation in Icelandic Textual Culture in the Fifteenth Century, ed. by Lena Rohrbach, Karl G. Johansson, and Jón Viðar Sigurðsson. Leiden: Brill.

			Haraldur Bernharðsson, Katrín Lísa L. Mikaelsdóttir, and Roberto Luigi Pagani, Forthc.: “The Icelandic Language in the Fifteenth Century.” In Innovation in Ice­landic Textual Culture in the Fifteenth Century, ed. by Lena Rohrbach, Karl G. Johansson, and Jón Viðar Sigurðsson. Leiden: Brill.

			van der Linde Mikaelsdóttir, Katrín Lísa, Forthc.: “Intra-Writer Variation in the Works Attributed to Helgafell Hand H1: One Scribe or More Than One?” In Book Production at Helgafell? New Perspectives on a Suspected Scriptorium in 14th-Century Iceland, ed. by Beeke Stegmann and Þórdís Edda Jóhannesdóttir. Reykja­vík: Stofnun Árna Magnússonar í íslenskum fræðum.

			van der Linde Mikaelsdóttir, Katrín Lísa, Forthc.: “Between Contact and Codi­fication: The Legal Register of Jónsbók.” In Nordic Law Manuscripts c. 1150–1600: Textual, Codicological, Palaeographic, and Linguistic Features, ed. by Stefan Drechsler and Seán Vrieland. Medieval Texts and Cultures of Northern Europe. Turn­hout: Brepols.

			Laura Zieseler

			Thesis: Zieseler, Laura. 2024. On the Integration of Non-Native Nouns in Faroese. Heidelberg: Winter Universitätsverlag.

			Keywords: Faroese, loanwords, language change, morphology, orthography

			ORCID iD: 0009-0009-5243-8331

			E-mail: zieselerl@uni-greifswald.de

			Abstract

			This study analyses the integration of vowel-final non-native nouns in Faro­ese (as for instance pizzain/pizza’in/pizzaðin.fem.nom.sg.def) based on writ­ten language material ranging from computer-mediated communication (CMC) to traditional printed media, and covering several domains, registers, and styles. The study’s database consists of a total of 114 types and 786 tokens compiled between summer 2016 and autumn 2020. In order to gain a holistic insight into the underlying processes, both intralinguistic—orthog­raphy, phonology, morphology—as well as extralinguistic—language ide­ol­ogy, metalinguistic discourse—factors are examined. Several aspects make this object of investigation particularly worthwhile: Besides being the smal­lest and least researched modern-day Scandinavian language, Faroese also has one of Scandinavia’s youngest, most historicising orthographies, as well as a strong tradition of lexical purism. Its ideological climate is directly in­fluenced by two polar opposites, namely progressive Danish on the one hand, and conservative Icelandic on the other. All of these intricacies are also shown to have an impact on the observed integration strategies of the nouns examined. These strategies are described as the result of both native and non-native analogical forces that lead to ongoing contact-induced lan­guage change, including the refunctionalization of the silent grapheme 〈ð⟩. For this structural innovation, which previously has not been subject to com­pre­hensive linguistic analysis, the term 〈ð ⟩-declension is coined by the author. With regard to language-internal aspects, the study’s theoretical frame­work draws on the concept of analogical formations as well as on aspects of Natural Morphology. Language-external aspects influencing the normative status and treatment of these particular non-native nouns are scrutinised through the lens of various metalinguistic phenomena. The results indicate that new written norms are being established through a “bottom-up Faroeisation” catalysed by CMC and currently gradually spread­ing to other communication forms. Overall, morphological noun-inte­gra­tion in written Faroese appears to be far more common than indicated by previous studies (cf. e.g. Simonsen & Sandøy 2008). Contrary to purist fears, these nativisation strategies follow systematic rather than random pat­terns, resulting in novel structures that do not simplify Faroese nominal mor­phol­ogy, but rather increase its overall functional complexity.

			Discussion

			In the first part of the study, the nouns are examined according to their structural make-up in their respective donor language, i.e. type of final vowel and its prosodic (unstressed vs. stressed) and/or graphotactic (realised or silent) status. Based on the hypothesis that the integration processes are under­pinned by analogical formations, and that they tend to proceed in the direction of reduced markedness, the model of four-part proportional analogy and principles postulated in Natural Morphology are applied. Thus, the integration of non-native nouns is described as the result of both native and non-native inter- and intraparadigmatic analogical forces acting either inde­pendently or synergetically. These integration strategies are revealed to derive from a fairly small and stable set of analogical formations provided both by the L1, Faroese, and the L2, Danish. As a consequence, native stem inflection (pitsuna(fem.), temu(r)(neu.)) competes with novel, non-native word-based inflection (pizza’ini(fem.), tema-ir(neu.)), in which the boundaries between foreign content morphemes and native grammatical suffixes are usually marked using apostrophes or hyphens. Furthermore, some orality-induced orthophone forms such as temaið can be traced back to spoken Faroese, where certain native nouns have suspended vowel deletion, i.e. hjartaið. Hiatuses emerging in different phonetic environ­ments as a result of inflection are often broken by the insertion of silent 〈ð⟩. This refunctionalisation of 〈ð⟩ is regarded as the outcome of an ana­log­ical formation based on native graphonotactic patterns. Examples for this 〈ð ⟩-declension include pizzaðunum, demoðina, temaðir, mottoðið, cow­boyði, garantiður, battaríðum, ideðir etc. Like apostrophes and hyphens, ortho­graphic hiatus-breaking 〈ð⟩ (as well as its substitute 〈d⟩ on non-Faroese key­boards) can be regarded as “innovative separators” and hence as instances of digital mediation (Androutsopoulos 2016).

			Following a linking chapter on the (meta)linguistic significance of the grapheme 〈ð⟩, the second part of the study delves into a language-external per­spective, starting with a breakdown of the notion of linguistic purism and its history on the Faroe Islands. After centuries of interlingual Danish–Faro­ese diglossia, a new, intralingual, primarily medial diglossia has emerged be­tween written, officially prescribed, purist Faroese on the one hand and (con­ceptually) oral, vernacular, Danicised and internationalised Faroese on the other. On this backdrop, various metalinguistic devices such as explicative vs. normative glosses (e.g. evni (tema) vs. tema (evni)), so-called scare quotes (e.g. internet “meme’ini” eru), and introspective reflections as well as explicit criticism are analysed. Their frequency indicates that the average Faroese lan­guage user tends to critically judge both their own normative competence and that of others, reflecting a kind of linguistic insecurity that in this study is referred to as schizoglossia (Haugen 1962). This is pointedly illustrated by several threads from the public Facebook group Føroysk rættstaving, which serves as the Faroese language community’s “unofficial language council”. Since spoken Faroese is a high-intimacy language (Leonard 2016), its internalised norms are particularly resistant to top-down prescriptivism. Instead, the normative “voices from below” establish new implicit written norms through informal, non-institutionalised bottom-up Faroeisation, which ensures the language’s continuing vitality and may eventually even close the existing medial diglossic gap.

			References

			Androutsopoulos, Jannis, 2016: “Theorizing media, mediation and mediatization.” In Sociolinguistics: Theoretical debates, ed. by N. Coupland. Cambridge: Cambridge University Press. Pp. 282–302.

			Haugen, Einar, 1962: “Schizoglossia and the Linguistic Norm.” Monograph Series on Language and Linguistics 15. Pp. 63–69. 

			Leonard, Stephen P. 2016: “A ‘High-Intimacy’ Language in the Atlantic: Radio and Purism in the Faroe Islands.” Journal of Anthropological Research 72(1). Pp. 58–76.

			Simonsen, Hanna & Helge Sandøy, 2008: ”Tilpasning af importord i det færøske skrift­sprog.” In Nasjonal eller internasjonal skrivemåte? Om importord i seks nordiske samfunn, ed. by Helge Omdal & Helge Sandøy. Oslo: Novus Forlag. Pp. 49–76. 

			

			Bio

			Dr. phil. Laura Zieseler (b. 1985 in Schwerin, Germany) is a research assistant at the Chair of Scandinavian Linguistics at the University of Greifs­wald. She studied Scandinavian, English and American Studies, and graduated with an M.A. in Intercultural Linguistics. From 2009 until 2012, she was granted a scholarship from the German Academic Scholarship Foun­dation, and won an award for her PhD thesis in 2020. Currently, she is working on her habilitation project on clippings and hypocorisms in the five Scandinavian languages. Her research interests include morphology, writing systems, language contact and change, comparative linguistics, socio­linguistics, CMC, and language ideology.

			Selected publications

			Zieseler, Laura, 2017: “Hey nørdar! Investigating Faroese-English Language Contact in Computer-Mediated Communication.” Fróðskaparrit 64. Pp. 35–66.

			Zieseler, Laura, 2024: “Focus on Faroese: Digital Insights into the Smallest North-Germanic Language Community.” In Heritage Languages in the Digital Age: The Case of Autochthonous Minority Languages in Western Europe, ed. by B. Arendt & G. Reershemius. Bristol: Multilingual Matters & Channel View Publications. Pp. 54–76.

			Luca Riccardelli

			Thesis: Riccardelli, Luca. 2025. Central Scandinavian dialectography from a diachronic perspective. Rome: Università di Roma “La Sapienza”. https://iris.uniroma1.it/handle/11573/1739948 

			Keywords: Scandinavian dialectology, Norwegian-Swedish dialect conti­n­u­um, Central Scandinavia, linguistic geography

			ORCID iD: 0000-0001-8944-7578

			E-mail: luca.riccardelli@uniroma1.it

			Abstract

			The aim of the dissertation is to analyse and contextualise the shared pho­no­logical features of several varieties spoken across the Norwegian-Swed­ish border, arguing for the existence of a Central Scandinavian dia­lect group. Such group appears to be characterised by 1) the partial parti­cipation to innovations that are typical of either Western or Eastern Scandi­navian; 2) the presence of independent innovations and 3) a set of conser­va­tive features. More precisely, the varieties of interest are spoken in part of the counties of Trøndelag and Innlandet in Norway and Jämtland, Härje­dalen and Dalarna in Sweden, where field investigations have been con­ducted via the administration of questionnaires and the recording of inter­views. The collected data is then compared to older recordings and tran­scrip­tions retrieved via archival research, thus providing diachronic depth to the study. The study offers a novel interpretation of the theories brought forward by Sandøy (1996) and Dalen (2005) via the application of a geolinguistic approach. In particular, the study confirms the typically Central Scandinavian character of previously researched phenomena such as tri­partite monophthongisation and apocope, while also identifying previously unresearched features such as the inhibition of progressive j-Umlaut in certain phonological contexts.

			Discussion

			The first account of the label Sentralskandinavisk is found in Helge Sandøy’s Talemål (1996). Sandøy’s work distinguishes itself from the large majority of the contemporary accounts precisely because it displays a transnational and geo­linguistic approach to the analysis of Norwegian dialects. Fundamentally, in the context of the previous studies (including e.g. Bandle, 2011), the Central Scandinavian area has always been analysed through the lens of inno­vations, whether they initially emerged within the area itself or resulted from the diffusion of West or East Scandinavian traits.

			However, one of the crucial points of my study is that of highlighting the presence of substantially conservative or divergent traits among Central Scandi­navian varieties that set them apart from West and East Scandinavian without necessary constituting transitional features. Some of these features are constituted e.g. by the tripartite monophthongisation of primary Old Nordic diphthongs or by the restriction of innovations that are otherwise consid­er­ably widespread over all of mainland Scandinavia, such as progressive j-Umlaut. The analysis of these developments and their diffusion (both within the Central Scandinavian area and elsewhere) will sometimes prove itself to be considerably valuable for a novel diachronic explanation of the phenomena themselves. 

			In order to operate relevant diachronic observations, the investigated material had to be collected from both contemporary and older sources. The main and richest contemporary resources that were already available at the beginning of the research are constituted by the Nordic Dialect Corpus and the SweDia2000 project database. A great deal of the material has been collected through fieldwork investigations. The fieldwork activities con­sisted of the recording of interviews and the administration of written questionnaires. In total, 67 speakers were interviewed, while 93 participated to the written survey. The older material consists of the recordings and transcriptions from the Norwegian Målførearkivet, currently available as the LIA Norsk corpus (Hagen & Vangsnes, 2023), and of a collection of 67 transcriptions provided by the Institutet för språk och folkminnen (ISOF). The interviews included in these collections were conducted as early as 1935.

			Through the application of a geolinguistic approach (Bartoli, 1945; Bye 2011), it was possible to identify the routes of diffusion of several typically Cen­tral Scandinavian innovations, such as tripartite monoph­thongi­sation, apoc­ope and palatalization of long alveolars. Most of these features appear to have had their epicentre between Sør Trøndelag and Nord Østerdal, later spread­ing to the neighbouring Swedish provinces. The more conservative fea­ture of inhibited progressive j-Umlaut suggests that, differently from what had been stated in earlier accounts, the fronting of ja and jo did not spread from a single epicentre in Eastern Sweden, since fronting of jo seems to have spread from South-Central Norway. Furthermore, the inclusion of several infor­mants from different age groups allowed for an analysis of gener­a­tional var­i­a­tion, highlighting the recent spread of macro-regional Central Scan­di­navian tendencies, especially in the case of younger speakers from Nord Øster­dal, which tend to conform to Trøndersk influences in oppo­sition to Urban East Norwegian (e.g. with regards to the palatalisation of long alveolars). 

			In conclusion, the Central Scandinavian area constitutes a rather distinct and even lively dialectal area which is worth investigating further on other levels of analysis such as morphology and syntax.

			References

			Bandle, Oskar, 2011 [1976]: Die Gliederung des Nordgermanischen. Narr Francke Attempto Verlag.

			Bartoli, Matteo Giulio, 1945: Saggi di linguistica spaziale. Torino: Vincenzo Bona.

			Bye, Patrik, 2011; “Mapping Innovations in North Germanic with GIS”. In Lan­guage Variation Infrastructure, ed. J. B. Johannessen. Oslo Studies in Language 3(2). Pp. 5–29.

			Sandøy H. (1996). Talemål. Oslo: Novus.

			

			Bio

			Assistant researcher at the University of Rome “La Sapienza”, currently work­ing on a EU-funded project for the documentation and preservation of minority languages in Italy. Responsible for the documentation of Cimbrian, Mòcheno and Dolomitic Ladin varieties. Former teaching assistant at University of Venice “Ca’ Foscari” for the bachelor course in Ger­manic Philology. Mainly interested in dialectology, historical linguistics and sociolinguistics, with a particular focus on Scandinavian, Upper German and Rhaeto-Romance varieties.

			Selected publications

			Riccardelli, Luca, 2025: “V2 and V3 in Rhaetoromance Varieties- Rethinking Language Contact.” In Verb-third phenomena in Germanic verb-second languages: Historical and variational perspectives, ed. by Sarah Harchaoui and Pierre-Yves Modicom. Berlin: Language science press. Pp. 261–289.

			Riccardelli, Luca, 2025: “Reinforcing Teutonism: the abuse of Anglo-Saxon in Italy and elsewhere.” In The Power of a Word. Non-Anglophone Perspectives on the Use and Abuse of ‘Anglo-Saxon’ ed. By Omar Khalaf. Budapest: Trivent Publishing. Pp. 163–185

			Riccardelli, Luca, Forthc.: “Standardizzazione tramite opposizione: Il caso della Bibbia di Gustav Vasa.” In VERBA / SCRIPTA – Parola viva e scrittura: oralità, tradizioni e rielaborazioni culturali, ed. by Samuele Autorino, Andreea David, and Giorgia Giordano. Rome: Sapienza Università Editrice. 

			Riccardelli, Luca, Forthc.: “Coping with corpora limitations: the case of the Nordic Dialect Corpus.” In Imprevisti, incidenti e accidenti nella ricerca linguistica, ed. by Beatrice Bernasconi, Silvia Brambilla, Daniela Zini, and Elena De Gaudio. Rome: Roma TrE-Press.

			Riccardelli, Luca & Eboli, Isabella, 2025: “Necromanzia e catabasi nel mondo germanico. Riflessioni su got. haliurun(n)as, aingl. hellrūnan e aat. hellirûna.” In Il fantastico e il soprannaturale nelle tradizioni germaniche medievali ed. by Davide Salmoiraghi, Giulia Fabbris, Giovanni Nichetti. Milan: Ledizioni.

		

	
		

		
			Isländska sällskapet 

			Lasse Mårtensson & Marco Bianchi, Berättelse om verksamheten under 2024 

		

		
			Mårtensson, Lasse & Marco Bianchi. 2025. Berättelse om verksamheten under 2024. 
Scripta Islandica 75: 197–198. https://doi.org/10.63092/scis.76.62954

			ISSN 0582-3234 (tryckt); ISSN 2001-9416 (digitalt)

			© Lasse Mårtensson & Marco Bianchi (CC BY)

		

		
			Berättelse om verksamheten under 2024

			Lasse MÅrtensson & Marco Bianchi

			Isländska sällskapets styrelse hade under år 2024 följande sammansättning:

			ordförande: Agneta Ney (fram till 21 maj); Lasse Mårtensson (från 21 maj)

			vice ordförande: Veturliði Óskarsson

			sekreterare: Marco Bianchi

			skattmästare: Jessica Holmlund

			vice sekreterare: Simon Karlin Björk

			ledamöter: Simon Karlin Björk, Tommy Kuusela, Eric Lander (från 21 maj), Birger Mård (från 21 maj), Lasse Mårtensson, Matteo Tarsi (fram till 21 maj)

			redaktörer för Scripta Islandica: Veturliði Óskarsson, Lasse Mårtensson, Matteo Tarsi

			Vid årets utgång var 37 personer och institutioner ständiga medlemmar eller hedersmedlemmar i sällskapet. Antalet medlemmar/prenumeranter på säll­skapets e-postlista uppgick till 137 personer. Scripta Islandica prenu­me­rerades av 34 personer och institutioner.

			Den sjuttiofemte årgången av Scripta Islandica publicerades under våren 2025. Följande sakkunniggranskade uppsatser ingår i volymen: Eric Lander, Verbal Hyperbaton in the Viking Age Runic Inscriptions; Alexandru Lefter, Uno von Troils Bref rörande en resa til Island som kunskapsförmedling; Tom Lorenz, Latin in situ Fragments Connected to Iceland: A Survey; Katelin Marit Parsons, Writing on Skin and Bone: The Material Culture of Beginner Literacy in Premodern Iceland; Lea D. Pokorny, Correcting Icelandic Manuscripts in the Second Half of the Fourteenth Century: Techniques and Context; Jonas Wellendorf, The Beating Royal Heart and the Unruly Limbs: Bodily Imagery in Rauðúlfs þáttr and the Speech against the Bishops; Tiffany Nicole White, Defining the Human: Skin, Shape­shifting, and Sin. Årgången innehåller följande recensioner: Haraldur Hreins­son, Rec. av Ryder Patzuk-Russell. The Development of Education in Medieval Iceland; Johnny F. Lindholm, Rec. av Marianne Kalinke & Kirsten Wolf (trans. & ed.). Pious Fictions and Pseudo-Saints in the Late Middle Ages. Selected Legends from an Icelandic Legendary; Olof Sundqvist, Rec. av Stephen A. Mitchell. Old Norse Folklore: Tradition, Innovation, and Performance in Medieval Scandinavia. Årgången innehåller vidare en presentation av nydisputerade forskare: Malo Adeux & Adèle Kreager, Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar.

			Den 21 maj 2024 genomfördes sällskapets årsmöte. Vid årsmötet installerades prof. Henrik Williams (Uppsala universitetet) som heders­ledamot. Mötesföredraget hölls av sällskapets nya hedersledamot över ämnet ”Ve över Völuspá”. Sällskapets planerade höstmöte den 21 november 2024 fick ställas in på grund av snöstorm. 

			Uppsala den 15 maj 2025

			Lasse Mårtensson och Marco Bianchi

		

	
		

		
			Författare i denna årgång 

		

		
			Författare i denna årgång

			Aðalheiður Guðmundsdóttir, Professor, University of Iceland, Reykjavik, Faculty of Icelandic and Comparative Cultural Studies, ORCID-iD 0000-0001-8435-5631.

			Bianca Patria, Ph.D., Universitetet i Oslo, Institutt for Lingvistiske og Nor­diske Studier, ORCID-iD 0009-0002-0658-6033.

			Eldar Heide, professor, Høgskulen på Vestlandet, Fakultet for lærarutdanning, kultur og idrett (FLKI), ORCID iD 0000-0002-8107-9843.

			Hubert Seelow, Professor emeritus, Friedrich-Alexander-Universität Erlan­gen-Nürnberg, ORCID-iD 0009-0009-8917-9556.

			Jógvan í Lon Jacobsen, professari, Fróðskaparsetur Føroya, Føroyamálsdeildin.

			Lars Lönnroth, professor emeritus, Göteborgs universitet, Institutionen för litteratur, idéhistoria och religion, ORCID-iD 0000-0001-5604-529X.

			Katrín Lísa van der Linde Mikaelsdóttir, rannsóknamaður, Háskóla Íslands,  ORCID-iD 0000-0003-4404-4729.

			Laura Zieseler, wissenschaftliche Mitarbeiterin, Universität Greifswald, Institut für Fennistik und Skandinavistik, ORCID-iD 0009-0009-5243-8331.

			Luca Riccardelli, Ph.D., Università degli Studi ”La Sapienza” di Roma, Diparti­mento di Lettere e culture moderne, ORCID-iD 0000-0001-8944-7578.

			Martin Ringmar, fil. mag., universitetsadjunkt, Lunds universitet, Språk- och litteraturcentrum.

			Simonetta Battista, ordbogsredaktør, Ordbog over det norrøne prosasprog, Institut for Nordiske Studier og Sprogvidenskab, Københavns Universitet.

			Úlfar Bragason, prófessor emeritus, Stofnun Árna Magnússonar í íslenskum fræðum, ORCID-iD 0000-0001-6872-752X.

			Veturliði Óskarsson, professor, Uppsala universitet, Institutionen för nor­diska språk, ORCID iD 0000-0003-0434-0611.

		

	
		

		
			Scripta Islandica isländska sällskapets årsbok

		

		
			Årgång l · 1950: Einar Ól. Sveinsson, Njáls saga. 

			Årgång 2 · 1951: Chr. Matras, Det færøske skriftsprog af 1846.—Gösta Franzén, Isländska studier i Förenta staterna. 

			Årgång 3 · 1952: Jón Aðalsteinn Jónsson, Biskop Jón Arason.—Stefan Einarsson, Hall­dór Kiljan Laxness. 

			Årgång 4 · 1953: Alexander Jóhannesson, Om det isländske sprog.—Anna Z. Oster­man, En studie över landskapet i Vǫluspá.—Sven B. F. Jansson, Snorre. 

			Årgång 5 · 1954: Sigurður Nordal, Tid och kalvskinn.—Gun Nilsson, Den is­ländska litteraturen i stormaktstidens Sverige.

			Årgång 6 · 1955: Davíð Stefánsson, Prologus till »Den gyllene porten».—Jakob Bene­dikts­son, Det islandske ordbogsarbejde ved Islands universitet.—Rolf Norden­streng,Vǫlundar­kviða v. 2.—Ivar Modéer, Över hed och sand till Bæjarstaðarskogur. 

			Årgång 7 · 1956: Einar Ól. Sveinsson, Läs-och skrivkunnighet på Island under fristats­tiden.—Fr. le Sage de Fontenay, Jonas Hallgrimssons lyrik. 

			Årgång 8 · 1917: Þorgils Gjallandi (Jón Stefánsson), Hemlängtan.—Gösta Holm, I fågel­berg och valfjära. Glimtar från Färöarna.—Ivar Modéer, Ur det isländska allmoge­språkets skattkammare. 

			Årgång 9 · 1958: K.-H. Dahlstedt, Isländsk dialektgeografi. Några syn­punkter.—Peter Hall­berg, Kormáks saga. 

			Årgång 10 · 1959: Ivar Modéer, Isländska sällskapet 1949–1959.—Sigurður Nor­dal, The Historical Element in the Icelandic Family Sagas.—Ivar Modéer, Johannes S. Kjarval. 

			Årgång 11 · 1960: Sigurd Fries, Ivar Modéer 3.11.1904–31.1.1960.—Steingrímur J. Þor­steinsson, Matthías Jochumsson och Einar Benediktsson.—Ingegerd Fries, Genom Ódá­ðahraun och Vonarskarð—färder under tusen år. 

			Årgång 12 · 1961: Einar Ól. Sveinsson, Njáls saga. 

			Årgång 13 · 1962: Halldór Halldórsson, Kring språkliga nybildningar i nutida is­ländska.—Karl-Hampus Dahlstedt, Gudruns sorg. Stilstudier över ett eddamotiv.—Tor Hult­man, Rec. av Jacobsen, M. A.—Matras, Chr., Föroysk-donsk orðabók. Færøsk-dansk ordbog. 

			Årgång 14 · 1963: Peter Hallberg, Laxness som dramatiker.—Roland Otterbjörk, Moderna isländska förnamn.—Einar Ól. Sveinsson, Från Mýrdalur. 

			Årgång 15 · 1964: Lars Lönnroth, Tesen om de två kulturerna. Kritiska studier i den isländska sagaskrivningens sociala förutsättningar.—Valter Jansson, Bort­gångna heders­ledamöter. 

			Årgång 16 · 1965: Tryggve Sköld, Isländska väderstreck. 

			Årgång 17 · 1966: Gun Widmark, Om nordisk replikkonst i och utanför den isländska sagan.—Bo Almqvist, Den fulaste foten. Folkligt och litterärt i en Snorri-anekdot. 

			

			Årgång 18 · 1967: Ole Widding, Jónsbóks to ikke-interpolerede håndskrifter. Et bidrag til den isländske lovbogs historie.—Steingrímur J. Þorsteinsson, Jóhann Sigur­jónsson och Fjalla-Eyvindur. 

			Årgång 19 · 1968: Einar Ól. Sveinsson, Eyrbyggja sagas kilder.—Svávar Sig­munds­son, Ortnamns­forskning på Island.—Lennart Elmevik, Glömskans häger. Till tolk­ningen av en Hávamálstrof.—Berättelsen om Audun, översatt av Björn Collinder. 

			Årgång 20 · 1969: Sveinn Höskuldsson, Skaldekongressen på Parnassen—en isländsk studentpjäs.—Evert Salberger, Cesurer i Atlakviða. 

			Årgång 21 · 1970: Davíð Erlingsson, Etiken i Hrafnkels saga Freysgoða.—Bo Alm­qvist, Isländska ordspråk och talesätt. 

			Årgång 22 · 1971: Valter Jansson, Jöran Sahlgren. Minnesord.—Lennart Elmevik, Ett eddaställe och några svenska dialektord.—Bjarne Beckman, Hur gammal är Her­varar­sagans svenska kungakrönika?—Baldur Jónsson, Några anmärkningar till Blön­dals ordbok.—Evert Salberger, Vel glýioð eller velglýioð. En textdetalj i Vǫluspá 35.—Anna Mörner, Isafjord. 

			Årgång 23 · 1972: Bo Ralph, Jon Hreggviðsson—en sagagestalt i en modern isländsk roman.—Staffan Hellberg, Slaget vid Nesjar och »Sven jarl Håkonsson».—Thorsten Carlsson, Norrön legendforskning—en kort presentation. 

			Årgång 24 · 1973: Peter Hallberg, Njáls saga—en medeltida moralitet?—Evert Sal­berger, Elfaraskáld—ett tillnamn i Njáls saga.—Richard L. Harris, The Deaths of Grettir and Grendel: A New Parallel.—Peter A. Jorgensen, Grendel, Grettir, and Two Skaldic Stanzas. 

			Årgång 25 · 1974: Valter Jansson, Isländska sällskapet 25 år.—Ove Moberg, Brö­derna Weibull och den isländska traditionen.—Evert Salberger, Heill þú farir! Ett text­problem i Vafþrúð­nismál 4.—Bjarne Beckman, Mysing.—Hreinn Stein­gríms­son, »Að kveða rímur».—Lennart Elmevik, Två eddaställen och en västnordisk ord­grupp. 

			Årgång 26 · 1975: Björn Hagström, Att särskilja anonyma skrivare. Några syn­punkter på ett paleografiskt-ortografiskt problem i medeltida isländska handskrifter, sär­skilt Isländska Homilieboken.—Gustaf Lindblad, Den rätta läsningen av Isländska Homilie­boken.—Bo Ralph, En dikt av Steinþórr, islänning.—Kristinn Jóhannesson, Från Värmland till Borgarfjörður. Om Gustaf Frödings diktning i isländsk tolkning. 

			Årgång 27 · 1976: Alan J. Berger, Old Law, New Law, and Hœnsa-Þóris saga.—Heimir Pálsson, En översättares funderingar. Kring en opublicerad översättning av Sven Delblancs Åminne.—Kunishiro Sugawara, A Report on Japanese Trans­lations of Old Icelandic Literature.—Evert Salberger, Ask Burlefot. En roman­hjältes namn.—Lennart Elmevik, Fisl. giǫgurr. 

			Årgång 28 · 1977: Gustaf Lindblad, Centrala eddaproblem i 1970-talets forsk­nings­läge.—Bo Ralph, Ett ställe i Skáldskaparmál 18. 

			Årgång 29 · 1978: John Lindow, Old Icelandic þáttr: Early Usage and Semantic History.—Finn Hansen, Naturbeskrivende indslag i Gísla saga Súrssonar.—Karl Axel Holm­berg, Uppsala-Eddan i utgåva. 

			Årgång 30 · 1979: Valter Jansson, Dag Strömbäck. Minnesord.—Finn Hansen, Ben­brud og bane i blåt.—Andrea van Arkel, Scribes and Statistics. An evaluation of the statistical methods used to determine the number of scribes of the Stockholm Homily Book.—Eva Rode, Svar på artiklen »Scribes and Statistics».—Börje West­lund, Skrivare och statistik. Ett genmäle. 

			Årgång 31 · 1980: Björn Högström, Fvn. bakkakolfr och skotbakki. Några glimtar från redigeringen av en norrön ordbok.—Alan J. Berger, The Sagas of Harald Fair­hair.—IIkka Hirvonen, Om bruket av slutartikel i de äldsta norröna homilie­böckerna IsIH och GNH.—Sigurgeir Steingrímsson, Tusen och en dag. En sago­samlings vandring från Orienten till Island.—Jan Terje Faarlund, Subject and nomi­native in Old Norse.—Lars-Erik Edlund, Askraka—ett engångsord i Egils­sagan. 

			Årgång 32 · 1981: Staffan Hellberg, Kungarna i Sigvats diktning. Till studiet av skal­de­dikternas språk och stil.—Finn Hansen, Hrafnkels saga: del og helhed.—Inge­gerd Fries, Njals saga 700 år senare. 

			Årgång 33 · 1982: Jan Paul Strid, Veiðar námo – ett omdiskuterat ställe i Hymis­kviða.—Madeleine G. Randquist, Om den (text)syntaktiska och semantiska strukturen i tre välkända isländska sagor. En skiss.—Sigurgeir Steingrímsson, Árni Magnus­son och hans handskriftsamling. 

			Årgång 34 · 1983: Peter Hallberg, Sturlunga saga – en isländsk tidsspegel.—Þor­leifur Hauksson, Anteckningar om Hallgrímur Pétursson.—Inger Larsson, Hrafn­kels saga Freysgoða. En bibliografi. 

			Årgång 35 · 1984: Lennart Elmevik, Einar Ólafur Sveinsson. Minnesord.—Alfred Jakobsen, Noen merknader til Gísls þáttr Illugasonar.—Karl-Hampus Dahlstedt, Bygden under Vatnajökull. En minnesvärd resa till Island 1954.—Michael Barnes, Norn.—Barbro Söderberg, Till tolkningen av några dunkla passager i Lokasenna. 

			Årgång 36 · 1985: Staffan Hellberg, Nesjavísur än en gång.—George S. Tate, Eldo­rado and the Garden in Laxness’ Paradisarheimt.—Þorleifur Hauksson, Vild­vittror och Mattis­rövare i isländsk dräkt. Ett kåseri kring en översättning av Ronja rövar­dotter.—Michael Barnes, A note on Faroese /θ/ > /h/.—Björn Hagström, En färöisk-svensk ordbok. Rec. av Ebba Lindberg & Birgitta Hylin, Färöord. Liten färöisk-svensk ordbok med kortfattad grammatik jämte upplysningar om språkets historiska bak­grund.—Claes Åneman, Rec. av Bjarne Fidjestøl, Det norrøne fyrstediktet. 

			Årgång 37 · 1986: Alfred Jakobsen, Om forfatteren av Sturlu saga.—Michael P. Barnes, Subject, Nomi­native and Oblique Case in Faroese.—Marianne E. Kalinke, The Miso­gamous Maiden Kings of Icelandic Romance.—Carl-Otto von Sydow, Jon Helga­sons dikt I Árnasafni. Den isländska texten med svensk översättning och kort kom­mentar. 

			Årgång 38 · 1987: Michael P. Barnes, Some Remarks on Subordinate Clause Word-order in Faroese.—Jan Ragnar Hagland, Njáls saga i 1970-og 1980-åra. Eit översyn över nyare forskning.—Per-Axel Wiktorsson, Om Torleiftåten.—Karl-Ham­pus Dahlstedt, Davíð Stefánssons dikt Konan, sem kyndir ofninn minn. Den isländska texten med svensk översättning och kort kommentar. 

			Årgång 39 · 1988: Alfred Jakobsen, Snorre og geografien.—Joan Turville-Petre, A Tree Dream in Old Icelandic.—Agneta Breisch, Fredlöshetsbegreppet i saga och sam­hälle.—Tommy Danielsson, Magnús berfættrs sista strid.—Ola Larsmo, Att tala i röret. En orättvis betraktelse av modern isländsk skönlitteratur. 

			

			Årgång 40 · 1989: Alv Kragerud, Helgdiktningen og reinkarnasjonen.—Jan Nils­son, Guðmundr Ólafsson och hans Lexicon Islandicum–några kommentarer. 

			Årgång 41 · 1990: Jan Ragnar Hagland, Slaget på Pezinavellir i nordisk og bysan­tinsk tradisjon.—William Sayers, An Irish Descriptive Topos in Laxdœla Saga.—Carl-Otto von Sydow, Nyisländsk skönlitteratur i svensk översättning. En förteck­ning. Del 1.—Karl Axel Holmberg, Rec. av Else Nordahl, Reykjavík from the Archaeological Point of View. 

			Årgång 42 · 1991: Stefan Brink, Den norröna bosättningen på Grönland. En kort­fattad forsknings­översikt jämte några nya forskningsbidrag.—Carl-Otto von Sydow, Två dikter av Jón Helgason i original och svensk dräkt med kommentar.—Carl-Otto von Sydow, Nyisländsk skönlitteratur i svensk översättning. En förteckning. Del 2.—Nils Österholm, Torleiftåten i handskriften Add 4867 fol.—Lennart Elmevik, Rec. av Esbjörn Rosenblad, Island i saga och nutid. 

			Årgång 43 · 1992: Anne Lidén, St Olav in the Beatus Initial of the Carrow Psalter.—Michael P. Barnes, Faroese Syntax – Achievements, Goals and Problems.—Carl-Otto von Sydow, Nyisländsk skönlitteratur i svensk översättning. En förteckning. Del 3. 

			Årgång 44 · 1993: Karl Axel Holmberg, Isländsk språkvård nu och förr. Med en sido­blick på svenskan.—Páll Valsson, Islands älsklingsson sedd i ett nytt ljus. Några problem omkring den nya textkritiska utgåvan av Jónas Hallgríms­sons samlade verk: Rit­verk Jónasar Hallgrímssonar I–IV, 1989.—William Sayers, Spiritual Navi­gation in the Western Sea: Sturlunga saga and Adomnán’s Hinba.—Carl-Otto von Sydow, Nyisländsk skönlitteratur i svensk översättning. En förteckning. Del 4. 

			Årgång 45 · 1994: Kristín Bragadóttir, Skalden och redaktören Jón Þorkelsson.—Inge­gerd Fries, När skrevs sagan? Om datering av isländska sagor, särskilt Heiðar­víga­sagan.—Sigurður A. Magnússon, Sigurbjörn Einarsson som student i Uppsala på 1930-talet. Översättning, noter och efterskrift av Carl-Otto von Sydow. 

			Årgång 46 · 1995: Ingegerd Fries, Biskop Gissur Einarsson och refor­ma­tionen.—François-Xavier Dillmann, Runorna i den fornisländska litteraturen. En översikt.—Wil­liam Sayers, Poetry and Social Agency in Egils saga Skalla-Grímssonar. 

			Årgång 47 · 1996: Lennart Elmevik, Valter Jansson. Minnesord.—Jón Hnefill Aðal­steins­son, Blot i forna skrifter.—Gísli Pálsson, Språk, text och identitet i det isländska samhället. 

			Årgång 48 · 1997: Lennart Elmevik, Anna Larsson. Minnesord.—Lennart Moberg, ”Stóð und árhjalmi”. Kring Hákonarmál 3:8.—Henric Bagerius, Vita vi­kingar och svarta sköldmör. Föreställningar om sexualitet i Snorre Sturlassons kunga­sagor.—Páll Valsson, En runologs uppgång och fall.—Björn Hagström, Något om färöisk lyrik—mest om Christian Matras. 

			Årgång 49 · 1998: Veturliði Óskarsson, Om låneord og fremmed påvirkning på ældre islandsk sprog.—Jóhanna Barðdal, Argument Structure, Syntactic Structure and Morphological Case of the Impersonal Construction in the History of Scan­di­navian.—Jan Ragnar Hagland, Note on Two Runic Inscriptions relating to the Christia­ni­zation of Norway and Sweden.—William Sayers, The ship heiti in Snorri’s Skáld­skapar­mál.– Henrik Williams, Rec. av Snorres Edda. Översättning från isländskan och inledning av Karl G. Johansson och Mats Malm. 

			

			Årgång 50 · 1999: Lennart Elmevik, Isländska sällskapet 50 år.—Bjarni Guðna­son, Guðrún Ósvifursdóttir och Laxdæla Saga.—Veturliði Óskarsson, Verbet isländskt ské.—Henrik Williams, Nordisk paleografisk debatt i svenskt perspektiv. En kort över­blick.—Carl-Otto von Sydow, Jón Helgasons dikt Kom milda nótt i svensk tolk­ning.—Veturliði Óskarsson, Är isländsk språkvård på rätt väg?—Gun Widmark, Isländsk-svenska kontakter i äldre tid. 

			Årgång 51 · 2000: Lennart Elmevik, Vidar Reinhammar. Minnesord.—Peter Spring­borg, De islandske håndskrifter og ”håndskriftsagen”.—Gun Wid­mark, Om munt­lig­het och skriftlighet i den isländska sagan.—Judy Quinn, Editing the Edda–the case of Vôluspá.—Kirsten Wolf, Laughter in Old Norse-Icelandic Liter­a­ture.—Fjodor Uspenskij, Towards Further Interpretation of the Primordial Cow Auð­humla.—Tom Markey, Icelandic sími and Soul Contracting.—Björn Hagström, Den färöiska ”Modersmålsordboken”. 

			Årgång 52 · 2001: Lennart Elmevik, Claes Åneman. Minnesord.—Lars Lönnroth, Lax­ness och isländsk sagatradition.—François-Xavier Dillmann, Om hundar och hed­ningar. Kring den fornvästnordiska sammansättningen hund­heiðinn.—Mindy MacLeod, Bandrúnir in Icelandic Sagas.—Thorgunn Snædal, Snorre Sturlasson – hövding och historiker.—Guðrún Kvaran, Omkring en doktor­afhandling om middel­neder­tyske låneord i islandsk diplomsprog frem til år 1500. 

			Årgång 53 · 2002: Veturliði Óskarsson, Studiosus antiqvitatum. Om Jón Ólafs­son från Grunnavík, förebilden till Halldór Laxness sagoperson Jón Guð­munds­son från Grindavik.—Þórgunnur Snædal, From Rök to Skagafjörður: Ice­landic runes and their connection with the Scandinavian runes of the Viking period.—Patrik Lars­son, Det forn­väst­nordiska personbinamnet Kíkr.—Veturliði Óskarsson, Ur en edda­dikts forskningshistoria. 

			Årgång 54 · 2003: Henrik Williams, Än lever de gamla gudarna. Vikten av att forska om fornisländska.—Anna Helga Hannesdóttir, Islänningars attityder till språk­liga normer.—Kristinn Jóhannesson, Halldór Laxness—samtidens spegel.—Fred­rik Char­pentier Ljungqvist, Arngrímur Jónsson och hans verk.—Adolfo Zava­roni, Communi­tarian Regime and Individual Power: Othinus versus Ollerus and Mithothyn. 

			Årgång 55 · 2004: Heimir Pálsson, Några kapitel ur en oskriven bok.—Staffan Fridell, At ósi skal á stemma. Ett ordspråk i Snorres Edda.—Agneta Ney, Mö-tradi­tionen i fornnordisk myt och verklighet.—Martin Ringmar, Vägen via svenska. Om G. G. Hagalíns översättning av en finsk ödemarksroman.—Svante Norr, A New Look at King Hákon’s Old Helmet, the árhjálmr.—Lasse Mårtensson, Två utgåvor av Jóns saga helga. En recension samt några reflexioner om utgivningen av nordiska medel­tidstexter. 

			Årgång 56 · 2005: Lennart Elmevik, Lennart Moberg. Minnesord.—Fredrik Char­pen­tier Ljungqvist, The Significance of Remote Resource Regions for Norse Green­land.—Andreas Nordberg, Handlar Grimnesmål 42 om en sakral måltid?—Daniel Sävborg, Kormáks saga—en norrön kärlekssaga på vers och prosa.—Ingvar Svan­berg och Sigurður Ægisson, The Black Guillemot (Cepphus grylle) in Northern Euro­pean Folk Ornithology.—Staffan Fridell, At ósi skal á stemma. Ett ord­språk i Snorres Edda. 2.—Else Mundal, Literacy – kva talar vi eigentleg om?—Leidulf Melve, Literacy – eit omgrep til bry eller eit brysamt omgrep? 

			Årgång 57 · 2006: Theodore M. Andersson, Víga-Glúms saga and the Birth of Saga Writ­ing.—Staffan Fridell, Fvn. hrynja och fsv. rynia. Om ett eddaställe och en flock i Söder­manna­lagen.—Kirsten Wolf, The Color Blue in Old Norse-Icelandic Liter­a­ture.—Fredrik Charpentier Ljungqvist, Kristen kungaideologi i Sverris saga.—Lars Lönn­roth, Sverrir’s Dreams.—Arnved Nedkvitne, Skrift­kultur i skandi­navisk middel­alder – metoder og resultater.—Lars Lönnroth, The Growth of the Sagas. Rec. av Theodore M. Andersson, The Growth of the Medi­eval Icelandic Sagas (1180–1280).—Anders Hultgård, rec. av François-Xavier Dillmann, Les magiciens dans l’Islande ancienne. Études sur la représentation de la magie islandaise et de ses agents dans les sources littéraires norroises.—Heimir Pálsson, Den stora isländska litte­ra­tur­historian. Rec. av Íslensk bókmenntasaga I–V. Red. Vésteinn Ólason, Hall­dór Guð­mundsson & Guðmundur Andri Thorsson. Sigurd Fries, Jón Aðalsteinn Jóns­son och studiet av nyisländskan i Sverige. 

			Årgång 58 · 2007: Heinrich Beck, Die Uppsala-Edda und Snorri Sturlusons Konstruk­tion einer skandinavischen Vorzeit.—Gunnhild Røthe, Þorgerðr Hölga­brúðr – the fylgja of the Háleygjar family.—Michael Schulte, Memory culture in the Viking Ages. The runic evidence of formulaic patterns.—Lennart Elmevik, Ygg­drasill. En etymologisk studie.—Henrik Williams, Projektet Originalversionen av Snor­re Sturlas­sons Edda? Studier i Codex Upsaliensis. Ett forskningsprogram.—Sverre Bagge, ”Gang leader” eller ”The Lord’s anointed” i Sverris saga? Svar til Fredrik Ljung­qvist og Lars Lönnroth.—Heimir Pálsson, Tungviktare i litteraturhistorien. En krönika. 

			Årgång 59 · 2008: Marianne Kalinke, Clári saga. A case of Low German infil­tra­tion.—Ármann Jakobsson, En plats i en ny värld. Bilden av riddarsamhället i Morkin­skinna.—Margaret Cormack, Catholic saints in Lutheran legend. Post­reformation eccle­si­astical folklore in Iceland.—Tommy Danielsson, Social eller existentiell oro? Fost­brödra­dråp i två isländska sagor.—Mathias Strand­berg, On the etymology of com­pounded Old Icelandic Óðinn names with the second component -fǫðr.—Susanne Haugen, Bautasteinn – fallos? Kring en tolkning av ett fornvästnordiskt ord.—Lasse Mårtensson och Heimir Pálsson, Anmärk­nings­värda suspensioner i DG 11 4to (Codex Upsaliensis av Snorra Edda) – spåren av en skriven förlaga?—Stefan Olsson, Harald hos jätten Dovre. Forntida initiations­symbolik i en medeltida tåt.—Bo-A. Wendt, Eddan och text­termerna. Kort terminologiskt genmäle till Henrik Wil­liams.—Michael Schulte, Literacy in the looking glass. Vedic and skaldic verse and the two modes of oral transmission.—Svanhildur Óskarsdóttir, rec. av Skaldic Poetry of the Scandi­navian Middle Ages, volume VII: Poetry on Christian Subjects 1–2, ed. Margaret Clunies Ross.—Else Mundal, rec. av Reflections on Old Norse Myths, red. Pernille Hermann, Jens Peter Schjødt och Rasmus Tranum Kris­ten­sen.—Pernille Hermann, rec. av Learning and Understanding in the Old Norse World. Essays in Honour of Margaret Clunies Ross, ed. Judy Quinn, Kate Heslop och Tarrin Wills. 

			Årgång 60 · 2009: Daniel Sävborg, Scripta Islandica 60.—Svanhildur Óskars­dóttir, To the letter. Philology as a core component of Old Norse studies. John McKinnell, Ynglinga­tal. A minimalist interpretation.—Lars Lönnroth, Old Norse text as perfor­mance.—Elena Gurevich, From accusation to narration. The transformation of senna in Íslendinga þættir.—Theodore M. Andersson, The formation of the Kings’ sagas.—Helgi Skúli Kjartansson, Law recital according to Old Icelandic law. Written evidence of oral transmission?—Terry Gunnell, Ansgar’s conversion of Iceland.—Helen F. Leslie, Border crossings. Landscape and the Other World in the Fornaldarsögur.—Tsukusu Itó, The Gosforth fishing-stone and Hymiskviða. An example of inter­com­muni­cability between the Old English and Old Norse speakers. 

			Årgång 61 · 2010: Helga Kress, Eine bewusste Antiregel. Die Stimme der Frau in Halldór Laxness Gedichten.—Margrét Eggertsdóttir, Hallgrímur Pétursson and Tor­mod Torfæus. Their scholarly friendship.—Jan Ragnar Hagland, Hefi ek mark á máli mart. Litt om vokabular for særdrag ved folks språk og uttale i gammal-islandsk.—Olof Sundqvist, Om hängningen, de nio nätterna och den dyr­köpta kun­skapen i Hávamál 138–145. Stefanie Gropper, rec. av Jonatan Pet­ters­son, Fri över­sättning i det medeltida Västnorden.—Jonatan Pettersson, rec. av Alexanders saga, Manu­scripta Nordica 2, utg. Andrea de Leeuw van Weenen.—Lennart Elmevik, In memo­riam. Oskar Bandle, Peter Foote, Björn Hagström. 

			Årgång 62 · 2011: Ingvil Brügger Budal, Who is “I”? Translation of riddarasögur as a collective performance.—Finnur Friðriksson, Modern Icelandic: Stable or in a state of flux?—Svante Janson, The Icelandic calendar.—Susanne Haugen, anm. av Kor­maks saga. Historik och översättning av Ingegerd Fries.—Heimir Pálsson, rec. av Úlfar Bragason, Ætt og saga: Um frásagnarfræði Sturlungu eða Íslendinga sögu hinnar miklu.—Helgi Skúli Kjartansson, rec. av Rikke Malmros, Vikingernes syn på militær og samfund: Belyst gennem skjaldenes fyrstedigtning.—Lasse Mårtensson, rec. av Vår eldste bok. Skrift, miljø og biletbruk i den norske homilieboka. Biblio­theca Nordica 3, red. Odd Einar Haugen och Åslaug Ommundsen.—Rune Palm, rec. av. Poetry from the Kings’ Sagas 2. From c. 1035–1300 (Skaldic Poetry of the Scandinavian Middle Ages II), ed. Kari Ellen Gade.—Úlfar Bragason, rec. av Mar­ga­ret Clunies Ross, The Cambridge Introduction to the Old Norse-Icelandic Saga. 

			Årgång 63 · 2012: Silvia Hufnagel, Icelandic society and subscribers to Rafn’s Forn­aldar sögur nordr­landa—Guðrún Kvaran, Nucleus latinitatis og biskop Jón Árna­sons orddannelse—Heimir Pálsson, Om källor och källbehandling i Snorris Edda. Tankar kring berättelser om skapelsen—Triin Laidoner, The Flying Noaidi of the North: Sámi Tradition Reflected in the Figure Loki Laufeyjarson in Old Norse Mythology—Lars Wollin, Kringla heimsins – Jordennes krets – Orbis terra­rum. The trans­lation of Snorri Sturluson’s work in Caro­line Sweden—Þorleifur Hauks­son, Implicit ideology and the king’s image in Sverris saga—Olof Sundqvist, rec. av Annette Lassen, Odin på kristent per­ga­ment. En tekst­historisk studie—Kirsten Wolf, rec. av Rómverja saga, ed. Þorbjörg Helgadóttir

			Årgång 64 · 2013: Lennart Elmevik, Sigurd Fries. Minnesord—Daniel Sävborg, Rune Palm. Minnesord—Ulla Börestam, Gun Widmark. Minnesord—Agneta Ney, Bland ormar och drakar. En jämförande studie av Ramsundsristningen och Gök­stenen—Judy Quinn, Death and the king: Grottasǫngr in its eddic context—Brit­tany Schorn, Divine Semantics. Terminology for the Human and the Divine in Old Norse Poetry—Kirsten Wolf, Body Language in Medieval Iceland. A Study of Gestic­u­lation in the Sagas and Tales of Icelanders—Terry Gunnell, rec. av Merrill Kaplan, Thou Fearful Guest. Addressing the Past in Four Tales in Flateyjarbók—Bernt Ø. Thor­valdsen, rec. av Lars Lönnroth, The Academy of Odin. Selected Papers on Old Norse Literature—Vésteinn Ólason, rec. av The Poetic Edda. Vol. III. Mythological Poems II, ed. Ursula Dronke—Lars Wollin, rec. av Sif Rikhardsdottir, Medieval Trans­lations and Cultural Discourse. The Movement of Texts in England, France and Scandinavia—Margaret Clunies Ross, rec. av Snorri Sturluson The Uppsala Edda DG 11 4to, ed. Heimir Pálsson

			Årgång 65 · 2014: Þórdís Edda Jóhannesdóttir & Veturliði Óskarsson, The Manu­scripts of Jómsvíkinga Saga: A Survey—Sirpa Aalto, Jómsvíkinga Saga as a Part of Old Norse Historiography—Leszek P. Słupecki, Comments on Sirpa Aalto’s Paper—Alison Fin­lay, Jóms­víkinga Saga and Genre—Judith Jesch, Jóms­víkinga Sǫgur and Jóms­víkinga Drápur: Texts, Contexts and Inter­texts—Daniel Sävborg, Búi the Dragon: Some Inter­texts of Jóms­víkinga Saga—Alison Fin­lay, Comments on Daniel Sävborg’s Paper—Jakub Morawiec, Danish Kings and the Foundation of Jóms­borg—Władysław Duczko, Viking-Age Wolin (Wollin) in the Norse Context of the Southern Coast of the Baltic Sea—Michael Lerche Nielsen, Runic Inscriptions Reflecting Linguistic Con­tacts between West-Slav Lands and Southern Scandinavia—Henrik Williams, Com­ments on Michael Lerche Nielsen’s Paper— Jürgen Udolph, On the Etymology of Jóms­borg—Alexandra Petru­levich, Comments on Jürgen Udolph’s Paper—Marie Novotná & Jiří Starý, Rendering Old Norse Nouns and Names in Translation into West-Slavic Languages

			Årgång 66 · 2015: Lise Gjedssø Bertelsen, Sigurd Fafnersbane sagnet som for­talt på Ram­sunds­ristningen—Anne-Sofie Gräslund, Kvinno­representationen på de sen­vikinga­tida runstenarna med utgångspunkt i Sigurds­ristningarna—Terry Gunnell, Pantheon? What Pantheon? Concepts of a Family of Gods in Pre-Christian Scandi­navian Religions—Tommy Kuusela, ”Den som rider på Freyfaxi ska dö”. Freyfaxis död och rituell ned­störtning av hästar för stup—Lars Lönnroth, Sigurður Nordals brev till Nanna—Jan Alexander van Nahl, The Skilled Narrator. Myth and Scholar­ship in the Prose Edda—William Sayers, Generational Models for the Friend­ship of Egill and Arinbjǫrn (Egils saga Skalla­gríms­sonar)—Olof Sund­qvist, The Pre-Chris­tian Cult of Dead Royalty in Old Norse Sources: Medi­eval Specu­lations or Ancient Tradi­tions?—Lars Lönnroth, rec. av Minni and Muninn: Memory in Medieval Nordic Culture, red. Pernille Herrmann, Stephen A. Mitchell & Agnes S. Arnórs­dóttir—Olof Sundqvist, rec. av Mikael Males: Myto­logi i skaldedikt, skalde­dikt i prosa. En synkron analys av mytologiska refe­renser i medel­tida norröna handskrifter—Per-Axel Wiktorsson, rec. av The Power of the Book. Medial Approaches to Medieval Nordic Legal Manuscripts, red. Lena Rohrbach—Kirsten Wolf, rev. of Lasse Mårtensson. Skrivaren och förlagan: Norm och normbrott i Codex Upsaliensis av Snorra Edda 

			Årgång 67 · 2016: Aðalheiður Guðmundsdóttir, Tales of Generations: A com­par­ison between some Icelandic and Geatish narrative motifs—Eldar Heide, The term leizla in Old Norse vision literature – contrasting imported and indigenous genres?—Heimir Pálsson, DG 3 in memoriam—Sveinn Yngvi Egilsson, Jónas Hallgríms­sons inre och yttre natur—Úlfar Bragason, Jón Halldórsson of Stóru­vellir and his reading circle: Read­ings in the farming community in Ice­land around 1870—Judy Quinn, rev. of Eddu­kvæði, red. Jónas Kristjánsson & Vé­steinn Ólason—Daniel Sävborg, rec. av Riddara­sǫgur: The Translation of Euro­pean Court Culture in Medieval Scandi­navia, utg. Karl G. Johansson och Else Mun­dal—Heimir Pálsson, rec. av Þór­unn Sigurðar­dóttir. Heiður og huggun: Erfi­ljóð, harm­ljóð og huggunar­kvæði á 17. öld—Veturliði Óskarsson, anm. av Jón Ólafsson úr Grunna­vík: Ævisögur yppar­legra merkis­manna, utg. Guðrún Ása Gríms­dóttir

			Årgång 68 · 2017: Lars Erik Edlund, Ingegerd Fries (1921–2016): Minnes­ord—Aðal­heiður Guðmundsdóttir, Some Heroic Motifs in Icelandic Art—Daniel Sävborg, Blot-Sven: En källundersökning—Declan Taggart, All the Moun­tains Shake: Seis­mic and Volcanic Imagery in the Old Norse Literature of Þórr—Elín Bára Magnús­dóttir, Forfatter­intrusjon i Grettis saga og paralleller i Sturlas verker—Haukur Þorgeirsson & Teresa Dröfn Njarðvík, The Last Eddas on Vellum—Heimir Pálsson, Re­flec­tions on the Creation of Snorri Sturluson’s Prose Edda—Magnus Källström, Monu­menta lapidum aliquot runicorum: Om run­stens­bilagan i Verelius’ Gothrici & Rolfi Westro­gothiae Regum Historia (1664)—Matteo Tarsi, Creating a Norm for the Vernacular: Some Critical Notes on Ice­landic and Italian in the Middle Ages—Olof Sund­qvist, Blod och blót: Blodets betydelse och funktion vid fornskandinaviska offer­riter—Sveinn Yngvi Egilsson, Kan man skriva pastoral poesi så nära Nordpolen? Arkadiska skildringar i is­ländska dikter från arton­hundratalet—Tommy Kuusela, ”Þá mælti Míms hǫfuð”: Jätten Mimer som kunskaps­förmedlare i fornnordisk tradi­tion—Lars Lönnroth, rec. av A Handbook to Eddic Poetry: Myths and Legends of Early Scandi­navia, red. Carolyne Larrington, Judy Quinn & Brittany Schorn—Lars-Erik Edlund, rec. av Islänninga­sagorna. Samtliga släktsagor och fyrtionio tåtar. Red. Kristinn Jóhan­nes­son, Gunnar D. Hansson & Karl G. Johansson—Aðalheiður Guðmunds­dóttir, rev. of Agneta Ney. Bland ormar och drakar: Hjältemyt och manligt ideal i berättar­traditioner om Sigurd Fafnesbane

			Årgång 69 · 2018: Klas af Edholm, Att rista blodörn: Blodörnsriten sedd som offer och ritualiserad våldspraktik i samband med maktskiften i forn­nordisk tradi­tion—Jan Ragnar Hagland, Litt om kvinnekroppen i norrøn leksiko­grafisk saman­heng—Luke John Murphy, Paganism at Home: Pre-Christian Private Praxis and House­hold Religion in the Iron-Age North—Ludger Zeevaert, Eine deutsche Zusam­men­fassung von Njáls saga im Manuskript Rostock Mss. philol. 78/2—Heimir Pálsson, Nordens latin—Sigurður Gylfi Magnússon, What Takes Place, When Nothing Happens? The importance of late modern manuscript culture—Pernille Her­mann, rec. av Jón Karl Helgason. Echoes of Valhalla. The Afterlife of the Eddas and Sagas—Mikael Males, rec. av Skaldic Poetry of the Scandinavian Middle Ages, 3: Poetry from Treatises on Poetics, utg. Kari Ellen Gade med Edith Marold—Alexandra Petru­levich, rec. av Studies in the transmission and reception of Old Norse literature. The Hyperborean muse in European culture, red. Judy Quinn & Adele Cipolla—Olof Sundqvist, rec. av Declan Taggart. How Thor Lost his Thunder. The Changing Faces of an Old Norse God—Vésteinn Ólason, rec. av Poetry in fornaldarsögur. Part 1 and 2, utg. Margaret Clunies Ross

			

			Årgång 70 · 2019: Ada Kan, Lars Lönnroth och Agneta Ney, Elena Gurevich (1957–2018). Minnes­ord—Anders Hultgård, Om Vafþrúðnismál—Andras Mor­ten­sen, Færeyinga saga som historisk kilde: En vurde­ring af sagaens ophavs­situation og politiske miljø—Guðmundur Ólafsson og Lise Gjedssø Bertelsen, Det henrettede par i dobbelt­grav­højene i Kópavogur syd for Reykjavík i Ísland—Hubert Seelow, Sjö plánetur í ljóðmælum: Ein isländisches Ge­dicht über die Planeten­kinder. Mit einem Exkurs: Kritische Anmer­kungen zur Laienastrologie und Laien­philologie—Matteo Tarsi, Instances of loanword/native word textual variation in the manuscript trans­mission of Egils saga Skallagrímssonar and Gísla saga Súrssonar—Marianne Kalinke, rev. of Natalie M. Van Deusen. The Saga of the Sister Saints. The Legend of Martha and Mary Magdalen in Old Norse-Icelandic Translation—Olof Sundqvist, rec. av Anders Hultgård. Midgård brinner. Ragnarök i religionshistorisk belysning

			Årgång 71 · 2020: Henrik Williams, Jan Axelson in memoriam—Brynja Þor­geirs­dóttir, The Language of Feeling in Njáls saga and Egils saga: Con­struc­tion of an Emotional Lexis—Katarzyna Anna Kapitan, Medieval Poetry in Post-medieval Manu­scripts: New Perspectives on the Transmission History of Griplur—Lise Gjedssø Bertel­sen, Om Taustaven fra Þingvellir, Island: Skál­holt­bispen Ísleifur Gissurarsons hyrde­stav?—Már Jónsson, An Icelandic Noctuary of 1794—Ebbe Nyborg and Jette Arne­borg, Christian Medieval Art in Norse Green­land: Crosses and Crucifixes and their European Antecedents—Olof Sund­qvist, Rec. av Triin Laidoner. Ancestor Wor­ship and the Elite in Late Iron Age Scandi­navia. A Grave Matter

			Årgång 72 · 2021: Felix Lummer, Of Magical Beings and Where to Find Them: On the Concept of álfar in the translated riddarasǫgur—Frog, Preserving Blunders in Eddic Poems: Formula Variation in Numbered Inventories of Vaf­þrúðnis­mál and Grím­nis­mál—Lasse Mårtensson, The Change menninir > men­nurnir, mennirnir in Ice­landic—Martin Ringmar, Läsning för folket? Gunn­laugs saga ormstungu i skandi­naviska nyöversättningar: Hur? För vem? Var­för?—Mikael Males, Kan forn­isländskans rúnar betyda ’bokstäver’?—Lasse Mår­tens­son, Rec. av Karl G. Johans­son och Elise Kleivane (red.). Speculum septentrionale. Konungs skuggsjá and the European Encyclopedia of the Middle Ages

			Årgång 73 · 2022: Simon Nygaard, Exploring Religious Ritual Frameworks in the Oral Performance of the Old Norse, Eddic-Style Praise Poems Hákonarmál, Eiríks­mál, and Hrafnsmál—Veturliði Óskarsson, Vǫlundarhús—Matteo Tarsi, OIcel. kærr ‘dear, beloved’ and the “Picardian hypothesis—Lise Gjedssø Bertelsen, Guð­mundur Ólafsson & Mjöll Snæs­dóttir, En unik museumsmand: Þórður Tómasson (1921–2022) – Skógar Museets grundlægger og livslange legendariske kurator—Anders Win­roth, Rec. av Anna Catha­rina Horn och Karen Arup Seip (red.). Lov og lov­givning i middelalderen. Nye studier av Magnus Lagabøtes landslov—Karen Bek-Peder­sen, Rec. av Eric Shane Bryan. Ice­lan­dic Folklore and the Cultural Memory of Religious Change—Daniel Sävborg, Rec. av Andreas Schmidt & Daniela Hahn. Unwanted. Neglected Approaches, Characters, and Texts in Old Norse-Icelandic Saga Studies—Torfi H. Tulinius, Rev. of François-Xavier Dillmann (ed.). Histoire des rois de Norvège, par Snorri Sturluson. Deuxième partie

			Årgång 74 · 2023: Magnus Källström. Från sorgerader till förolämp­ning: Några got­ländska run­inskrifter i forn­västnordisk belysning—Már Jónsson. Drapsmannen Þormóður Torfason—Heimir Pálsson. Regius translator: Den förste isländske studenten i Uppsala—Mikael Males. Approaches to Dating the Poetry in the Sagas of Icelanders—Agneta Ney. Rec. av Úlfar Bragason. Reykjaholt Revisited. Representing Snorri in Sturla Þórðarson’s Íslendinga saga—Úlfar Bragason, Rec. av Helen Fulton och Sif Ríkharðsdóttir (red.). Charlemagne in the Norse and Celtic Worlds—Ásdís Egilsdóttir, Rec. av Agneta Ney. Vänskap mellan kvinnor på vikingatiden. Om urval och historieskrivning i de isländska sagorna—Johan Bollaert, Brynja Þorgeirsdóttir, Felix Lummer, Jules Piet, Andreas Schmidt, David Šimeček & Romina Werth. Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar

			Årgång 75 · 2024: Eric Lander. Verbal Hyperbaton in the Viking Age Runic Inscriptions—Alexandru Lefter. Uno von Troils Bref rörande en resa til Island som kunskapsförmedling—Tom Lorenz. Latin in situ Fragments Connected to Iceland: A Survey—Katelin Marit Parsons. Writing on Skin and Bone: The Material Culture of Beginner Literacy in Premodern Iceland—Lea D. Pokorny. Correcting Icelandic Manuscripts in the Second Half of the Fourteenth Century: Techniques and Context—Jonas Wellendorf. The Beating Royal Heart and the Unruly Limbs: Bodily Imagery in Rauðúlfs þáttr and the Speech against the Bishops—Tiffany Nicole White. Defining the Human: Skin, Shapeshifting, and Sin—Haraldur Hreinsson. Rec. av Ryder Patzuk-Russell. The Development of Education in Medieval Iceland—Johnny F. Lindholm. Rec. av Marianne Kalinke & Kirsten Wolf (trans. & ed.). Pious Fictions and Pseudo-Saints in the Late Middle Ages. Selected Legends from an Icelandic Legendary—Olof Sundqvist. Rec. av Stephen A. Mitchell. Old Norse Folklore: Tradi­tion, Inno­vation, and Perfor­mance in Medi­eval Scandinavia—Malo Adeux & Adèle Kreager. Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar

			Årgång 76 · 2025: Aðalheiður Guðmundsdóttir. On places and positions of stars—Bianca Patria. Egill, Snorri and the Story of a Hiatus—Jógvan í Lon Jacobsen. Skriða og skryðja og nogle andre jord­skreds­verber i færøsk—Lars Lönnroth. Kung Sverre och norrön sagaskrivning—Martin Ringmar. Islänningen som mötte Hitler och DDR-vännen: Om den livslånga vänskapen mellan Gunnar Gunnarsson och Stel­lan Arvidson – i skuggan av Tyskland—Veturliði Óskarsson. Det isländska Nya testa­mentet 1540 och dess plats i den isländska språkhistorien—Eldar Heide. Kvar går norrønfilologien? Tankar om metode og ret­ning etter lesing av Mikael Males. Den äldsta forn­nordiska litte­ra­turen. Nya vetenskapliga rön.—Hubert Seelow. Rec. av Ellen E. Peters. Medium Sagazeit. Eine literatur­soziologische Annäherung an das ‚post­klassische‘ Erzählen der Íslendinga­saga im Spätmittelalter—Simonetta Battista, Rec. av Matteo Tarsi. Loanwords and Native Words in Old and Middle Icelandic. A Study in the History and Dynamics of the Icelandic Medieval Lexicon, from the Twelfth Century to 1550—Úlfar Bragason. Rec. av Pernille Hermann. Mnemonic Echoing in Old Norse Sagas and Eddas—Katrín Lísa van der Linde Mikaelsdóttir, Laura Zieseler & Luca Riccardelli. Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar

		

	OEBPS/image/101_adalheidur-fig02.jpg
SR Malirs r/mﬁﬂ AAUVES NI IR Ay VRN

ngs dotter. Ondveigis haldar Kongs hata
viliad eiga hana, fagde bann. hvoriu™ hefur
Konger fuarad , fagde Oddur ,til pefs? Hare-
-k meelte , Kongur a skatt ad fheimta * af
Riglkalande, bar yzdur fer Kongur fa er
Alfur heiter, og kalladur Bialke, hann er
kuongadur : kona hans heitir Gidia, baug
eru mikler blotmenn: Soner peirra heiter
Widgreipa. - Konger baud peim ad heimta
skattin og fa Par med Kongs dotter, en
peir villdu hata fo mykid lid vr Jande med
fier, ad Kongur botz ofur epter huort
fem yppa kizme. Atar pu fagde Odc%ur,ad





OEBPS/image/101_adalheidur-fig01.jpg





OEBPS/image/scripta.png
Scripta
Islandica

Islindska sillskapets
arsbok 76/2025

UPPSALA, SWEDEN





OEBPS/image/107_veturlidi_fig01.jpg
T preditabdi z Fendi/ biew i betr
e/ Sem bis pc%l!ar z Guds (pi
alla’ et (idart ripudu. pan
erunu bier vtlogd o Tor
varu ) Gudi kil lops o
dprdarefi almugar
il til fopmbdar 2
Saluptalpar,

o

5.0 &

I
> e





OEBPS/toc.xhtml

		
		Contents


			
						Innehåll 


						Aðalheiður Guðmundsdóttir, On places and positions of stars 


						Bianca Patria, Egill, Snorri and the Story of a Hiatus 


						Jógvan í Lon Jacobsen, Skriða og skryðja og nogle andre jord­skreds­verber i færøsk 


						Lars Lönnroth, Kung Sverre och norrön sagaskrivning 


						Martin Ringmar, Islänningen som mötte Hitler och DDR-vännen: Om den livslånga vänskapen mellan Gunnar Gunnarsson och Stellan Arvidson – i skuggan av Tyskland 


						Veturliði Óskarsson, Det isländska Nya testamentet 1540 och dess plats i den isländska språkhistorien 


						Recensionsartikel
					
								Eldar Heide, Kvar går norrønfilologien? Tankar om metode og ret­ning etter lesing av Mikael Males. Den äldsta forn­nordiska litte­ra­turen. Nya vetenskapliga rön. 


					


				


						Recensioner 
					
								Hubert Seelow, Rec. av Ellen E. Peters. Medium Sagazeit. Eine literatur­soziologische Annäherung an das ‚postklassische‘ Erzählen der Íslendinga­saga im Spätmittelalter 


								Simonetta Battista, Rec. av Matteo Tarsi. Loanwords and Native Words in Old and Middle Icelandic. A Study in the History and Dynamics of the Icelandic Medieval Lexicon, from the Twelfth Century to 1550 


								Úlfar Bragason, Rec. av Pernille Hermann. Mnemonic Echoing in Old Norse Sagas and Eddas 


					


				


						Krönika över nyutkomna doktorsavhandlingar 
					
								Katrín Lísa van der Linde Mikaelsdóttir


								Laura Zieseler


								Luca Riccardelli


					


				


						Isländska sällskapet 
					
								Lasse Mårtensson & Marco Bianchi, Berättelse om verksamheten under 2024 


					


				


						Författare i denna årgång 


			


		
		
		Page List


			
						1


						2


						3


						4


						5


						6


						7


						8


						9


						10


						11


						12


						14


						15


						16


						17


						18


						19


						20


						21


						23


						24


						25


						26


						27


						28


						29


						30


						31


						32


						33


						34


						35


						36


						37


						38


						39


						40


						41


						42


						43


						44


						45


						46


						47


						48


						48


						49


						49


						50


						51


						52


						53


						54


						55


						56


						57


						59


						60


						61


						62


						64


						65


						66


						67


						68


						69


						70


						71


						73


						74


						75


						76


						77


						78


						79


						80


						81


						82


						83


						84


						85


						86


						87


						89


						90


						91


						92


						93


						94


						95


						96


						97


						98


						99


						100


						101


						102


						103


						104


						105


						106


						107


						108


						109


						111


						112


						113


						114


						115


						116


						117


						118


						119


						120


						121


						122


						123


						124


						125


						125


						126


						127


						128


						129


						130


						131


						132


						133


						134


						135


						137


						138


						139


						140


						141


						142


						143


						144


						145


						146


						147


						148


						149


						150


						151


						152


						153


						154


						155


						156


						157


						158


						159


						160


						161


						162


						163


						164


						165


						166


						167


						169


						171


						172


						173


						174


						175


						176


						177


						178


						179


						180


						181


						182


						183


						184


						185


						186


						187


						188


						189


						190


						191


						192


						193


						194


						195


						197


						198


						199


						201


						202


						203


						204


						205


						206


						207


						208


						209


						210


						211


						212


			


		
		
		Landmarks


			
						Cover


						Table of Contents


			


		
	

OEBPS/font/AndronMegaCorpus.dfont


OEBPS/image/107_veturlidi-fig02-a.png





OEBPS/image/107_veturlidi-fig02-c.png





OEBPS/image/107_veturlidi-fig02-b.png





