STM 1961

Hymnus in honorem Sancti Magni comitis Orchadiae:
Codex Upsaliensis C 233

Av Nils L. Wallin

© Denna text far ej mangfaldigas eller ytterligare publiceras utan
tillstand fran forfattaren.

Upphovsritten till de enskilda artiklarna dgs av resp. forfattare och Svenska
samfundet for musikforskning. Enligt svensk lagstiftning dr alla slags citat till-
latna inom ramen for en vetenskaplig eller kritisk framstillning utan att upp-
hovsrittsinnehavaren behover tillfragas. Det dr ocksa tillatet att gora en kopia av
enskilda artiklar for personligt bruk. Daremot ér det inte tillatet att kopiera hela
databasen.



Hymnus in honorem Sancti Magni comitis
Otrchadiae: Codex Upsaliensis C 233

Av Nivs L. WALLIN

D4 Oluf Kolsrud 4r 1913 tillsammans med Georg Reiss® presenterade
de tvi texter med melodiet, vilka han funnit i den dittills outforskade
Codex Upsaliensis,® framlades ett f6r nordisk musikforskning mycket
viktigt dokument: den 4ldsta kinda flerstimmiga sats, vars text anget
ett direkt samband med nordisk kultur. Den sjustrofiga »hymnen»?
till éminnelse och firande av Orkneys skyddspatron den helige Mag-
nus, av Kolsrud daterad till ca 4r 1280, hade sitt stora virde inte
endast pid grund av textens klara hinvisning till nordiskt land utan
framfor allt ddrfor att hymnen bits upp av en musikalisk sats, i vilken
parallellférda tersklanger ger strukturen dess egenart:

-

I ) [ B B SR i1 [ fa. | | 1 | 1
g e § Ty —
' T e e S — HEF— i i [

A N O A N R L VR

—o

N
K

i1

f
¢
T
Nobi lis, hu.milis, Ma.gnemartyr stabi.lis . . el fudiorlau.
habi.lis, w..ti. lis; co.mesve.ne « « e o o « == ra.bi.dis

—dabilis, Fuos sub.di..tos senva carnis fragilis  mole po.si..tos,

Den satstyp fran 12—1300-talen, vilken numera klassificeras under
den ur engelska 1400-talskillor himtade termen gyme/, var vid tid-
punkten for Kolsruds och Reiss’ forskningar dnnu inte nirmare undet-
sokt.* Reiss, som bistod Kolsrud vid analysen av musiken i hand-
skriften, drog med hinsyn till den markanta skillnad mellan Magnus-

? Oluf Kolstud-Georg Reiss: Tvo nortene kvaede med melodiar, utgjevne fraa Codex
Upsaliensis C233. Videnskapsselskapets skrifter, II. Hist.-Filos. Klasse. 1912. No. 5.
Kristiania 1913.

21 forts. betecknad CUz33.

8 Termen »hymny» dr givetvis inte adekvat. Men di »Nobilis, humilis» redan 4r kind
under denna beteckning, har jag foredragit att bruka den i denna studie.

¢ Manfred Bukofzer: The gymel, the eatliest form of English polyphony. M&L XVI
(1935), sid. 77 fl. Se 4ven dens.: Geschichte des englischen Diskants und des Fauxboutdon
(1936) samt Popular polyphony in the Middle Ages, MQ 26 (1940), nr. 1, sid. 31 £

339



hymnen och den medeltida organumsatsens olika utvecklingsfaser,
vilken onekligen foreligger, den slutsatsen, att Magnus-hymnens tvi
stimmor utgjorde exempel pi en folklig harmoniseringskonst, hem-
mahorande i det ditida skandinaviska kulturomridet.® Det tycktes
honom utifrin denna hypotes 4dven vara motiverat och forsvarligt
att stilla den nyupptickta satsen i samband med de paverkningar
frain Norden, som enligt Giraldus Cambrensis skulle prigla sprak
och musik i omrddena »trans Humbram», dvs. norra England och
Skottland.®

Bedomningen av Magnus-hymnen, som snart dtergavs i de musik-
historiska handbdckerna, har vixlat ganska mycket.” Friedrich Lud-
wigs synpunkter Overensstimmer i stort med Reiss’. Heinrich Bes-
seler, vars medeltidsforskningar alltid priglats av en restriktiv syn
pa det engelska omridets musikaliska originalitet, hdvdade i sin fram-
stillning, att satsen vore att betrakta som en folklig avliggare till
kontinentens organum. Samma synsitt lade han ocksé pd den islindska
tvisingur; randomridena omkring det centrala Brittanien skulle enligt
Besseler vid denna tid inte ha limnat ndgra sjilvstindiga musikaliska
bidrag. Aven Manfred Bukofzer stillde sig avvaktande infér hypo-
tesen om satsens nordiska hdrkomst.®

CU2z33 innehiller sju avsnitt, nedskrivna av fyra huvudskrivare och fem
tilliggsktivare. Ytterligare sex stilar av betydligt senare datum kan beliggas.
Av paleografiska skil daterar Kolsrud de nio dldsta stilarna till 4ren
1250—1300. Innehillet fordelar sig pa foljande sitt:

1. En avskrift av Lotharius’ »de contempti mundi».

2. En samling sentenser, »proverbis sanctorum» och »flores doctorumy.
Samlingen 4r troligen en avskrift av engelsk eller skotsk handskrift, da det
i dessa linder anvinda ersittningstecknet »——» for »est» forekommer, dock
felaktigt uppfattat som »: ».

3. a) 54 hexametervers, minnesrader om teologiska och kyrkliga tilldragel-
ser, samt

b) 4 gitot, likaledes avfattade pi hexameter. De 4r skrivna av en yngre
hand, foérmodligen densamma, vilken gjort avskriftens sista tilligg. I av-
5 Kolstud-Reiss, a. 2. s. 75 f.
¢ Giraldi Cambrensis Opera, vol. VI s. 189 f. Rerum Brittanicarum Sctiptores I, XXXVI,
London 1868.

? Se bl a. Fr. Ludwig: Die geistliche nichtliturgische und weltliche einstimmige und die
mehtstimmige Musik des Mittelalters etc., Adlers Handbuch der Musikgeschichte, 1924;
Heinrich Besseler: Die Musik des Mittelalters under der Renaissance, Biickens Handbuch
der Musikgeschichte 1931—35; Otto Andersson: Notdisk musikkultur i dldsta tider, Nor-
disk Kultur XXV, 1934; G. Reese: Music in the Middle Ages, 1940; E. Walker-J. A,

Westrup: A history of Music in England, 1952; Davison-Apel: Historical Anthology
of Music I, 1946. Se dven de under fotnot 3 angivna atbetena.

340 ® M. Bukofzer: M&L (1940) s. 202 f.

snitt 3 finns paleografiska kinnetecken, som gor det rimligt att antaga, att
skrivaren varit av norrént ursprung.

4. 2 norréna singer med texter pa latin, Den f6rsta, skriven i tvd stimmor,
ir Magnus-hymnen »Nobilis, humilis», féremalet f6r virt intresse i denna
studie. Den 4r nedtecknad i ett tomrum i Lotharius-avsnittet, nr. 1. Den
andra, »Carmen gratulatorium in nuptias Eyrici regis Norwagiae A. D.
1281», har nedskrivits efter nr. 3 b). Texterna 4r i bdda singerna utan vatje
korrektur. Aven melodierna saknar sidana. Dock har Magnus-hymnen i
strof 1—2 takt 7 parallella sekunder — hir foreligger med stérsta sanno-
likhet en felskrivning. Skrivaren har f6r hymnen anvint partiturméssigt upp-
stillda fyrlinjiga system med en béglinje emellan. Melodin 4r utskriven till
de fyra forsta stroferna ordnade tva och tvi, varefter texten till de tre sista
stroferna foljet. I brollopskvidet har melodin nedtecknats till samtliga strofer.

5. »Proverbia sanctorumy, en mindre flores doctorum. Avsnittet saknar
i CUz233 titel. Den hidr angivna rubriken har Kolsrud himtat frain CUs64,
dir i stort sett samma samling 4terfinnes, av en annan samtida skrivatre ned-
tecknad med titeln »Incipit liber de prouerbii sanctorumy.

6. »Tractatus de poenitentia», ett brev frin 4r 1274, vari avsindaren upp-
manat mottagarna att géra bot och bittring. Kolstrud har i detta fall inte
kunnat kartligga hela avsnittet, dd de tre sista sidorna av CU233 delvis 4t
forstorda. Han kan emellertid konstatera, att skrivaren 4r densamma, som
skrivit de fyra hexametergitorna i nr. 3 b).

Magnus blev skrinlagd ar 1135, dvs. tjugo 4r efter sin déd den
16 april 1115. Frin 4r 1135 kan vi alltsd datera Magnus-dyrkan, som
utbreddes i stort sett 6ver hela det norréna omridet. Aven om han
infordes i den skotska kyrkans helgonkalender forst ar 1472, dr det
likvil troligt, att han dyrkats i Skottland lingt tidigare, eftersom
Caithness ingick i hans jarldéme. Lokala Magnus-traditioner fran
denna tid kunde linge beliggas i norra Skottland. P4 grinsen mellan
socknarna Halkirk och Watten i Caithness anlades ett sjukhus, invigt
till minnet av Magnus. Annu under 18co-talet firades i Halkirk en
Magnus-marknad.? Och i den skona keltiska singen »A Mhanuis
mo ruin» anropades jatlen som en fruktbarhetsgudom.t® Avenisjilva
England, ja, sd lingt soderut som i London, finner vi dyrkan av
Magnus.* Denna kan dock knappast vara inspirerad direkt frin
Orkney, eftersom ndgon skeppsfart dirifrin till England inte var
aktuell under denna tid. Vigen torde i detta fall ha gitt 6ver Notrge,
nirmare bestimt frin Vestlandet, dit hans dyrkan synes ha varit
koncentrerad, 4ven om han hade ett eget altare i Nidarosdomen. Den
® Edv. Bull: Norske helgeners dyrkelse i Skotland og England. Hist. Tidskrift, utg. av
Den norske Historiske Forening, femte Raekke, band 1, Kristiania 1912,

10 Geotge Henderson: The norse influence on Celtic Scotland, s. 35, Glasgow 1910,
1 Bull, a, a. s. 451,

341



kyrkliga latinska Magnus-legenden inférdes dven i en nu férlorad
islindsk missbok.!? T Sverige 4r Magnus upptagen i en liten jir-
teckensamling frin 1400-talet.’®* D4 FirGarnas biskop Erlend i forsta
hilften av 1300-talet borjade bygga den aldrig fullbordade domen
vid Kirkebo, dgnade han denna kyrka Magnus’ minne, och ett relikt-
skrin inmurades i byggnadens ena gavel.

I Breviarium Aberdonense frin ar 1509 finns fyra hymner till
olika tider under Magnus-dagen den 16 april samt en sekvens till
missan pa translationsdagen den 13 december. Dessa texter méste ha
blivit upptecknade for den skotska kyrkan efter 4r 1472, dd Orkney
lades under metropoliten i St. Andrews. Sekvensen kan utifrin sin
text dateras till de forsta decennierna av 1400-talet. Men dven om
Magnus som vi redan sett inférdes i den skotska kyrkans helgon-
kalender forst 1472, dr det troligt, att han dyrkats tidigare i Skottland
inte bara i Caithness. Aberdeenbreviariet sammanstilldes delvis for
att motverka det starka inflytandet frin Sarumliturgien i York.'s Det
finns dirfor anledning att tro, att breviariet speglade en ildre skotsk
kyrkotradition.

Att Magnus-texterna i Aberdeenbreviariet tillkommit pa Orkney
forefaller vara rimligt att doma av de sirmirken, som Kolsrud pa-
visar i dem. Men han menade sig kunna uppstilla sikra kriterier f6r
ett norront, nirmast orkneyiskt, ursprung ocksd f6r CUz233. De fyra
huvudskrivarna samt de tre forsta tilliggskrivarna (silunda 4ven
stilen g, som skrivit vdr hymn) tillhor skrivarskolor, vilka finns
representerade i centrala nordiska killor frin denna tid. Hans hypotes
stirks av att han betriffande tvd av hinderna med bestimdhet kan
hivda, att de 4r av norskt ursprung. CU233 i dess helhet var siledes
avslutad senast under slutet av 1280- eller under 1290-talet i det
norrona kulturomradet. Kolsrud framkastar tanken, att miljon varit
ett minoritkloster.

Abetdeenbreviariets hymner har med storsta sannolikhet brukats
pé traditionellt vis inom ett kyrkligt ceremoniel. Det stora antalet
propriehymner visar dessutom hin pi en mycket hog festgrad i Mag-
nus-dyrkan. Men vad hade hymnen CU233 for uppgift? Att den inte
kan ha utnyttjats liturgiskt pa samma sitt som hymnerna och sekven-
sen 4r uppenbart, dirtill ir dess musikaliska byggnad alltf6r avvikande

2 Utg. av Vigfusson: Icelandic sagas I, s. 299 ff.

13 Utg, av C. E. Berlin: Legenda svecana vestusa S. Magni comitis Orcadensium, Upsala
1839. Dessutom G. Stephens: Ett fornsvenskt legendarium, Stockholm 1898.

1 Utg. i Bannatyne club XCI och CIIL

342 *Bull, a. a. s. 449.

o m 3,6k P reaxdE 5
i DERRS L R TR IR £ A 0
SR AN L S L R A b
ré,r\g‘,‘,ﬂ;g' ‘e B3 STSIe
Lo A Ta el
18- 11D | i+ B B en kb e T @
: r% ‘4‘&%}‘% r“@§'ﬂ:’w’§ ;"gﬁg%%éi ‘
SRR R
213 %:‘ i IR ';ﬁ'*i’é'% EE
SRR R REER O RSt R4 NS
I BE LR EN ST
; L1EE | e | ¥ I B
;;’«:fi‘t;g: %ﬁ“%— sﬂi" lr(éé’# ’. i k
il B
Gl ORE G TGRS
- ;i L leelt BT & 8IL v

Lo i e
e wiloa. i, mLzT e
| £ 335’:331 3'?*§§8§.§~§§e§
£ Biisinmeiiner.
3= v 2stLE0n s
& Sis T ERSTHEEERlEEdE T g4
r 3;§?§f5?~3§%3~g5§-§§~: g
N FNEI O SR DFEPEERE A
82 3T35.85 853 PSP B !
PR R P e f
5‘5‘39\*”5\::553':‘”39 Ciaa £
’ -'-‘3“.3@"? ﬁ»ge‘"‘a Sﬁqg"ﬁ?a .g‘: | :
B T et e R H ] i
A L - ~ -t - { :‘
art LT EE 87
i 3 0~ - o -: \ 2l :
itk fuiiEneanilisfie x|
HEO SR Mk L B g
. _.'n ,.‘."«# a8 §§3¢__4,‘b1:§§‘313£ rg‘ ;
EEE<IT up 3w a33aq 2595
' f@uila 5y -9"‘55&-’-"3_”: oz 3 i 1
I ©CISSFE ST "bf:;‘::’.‘"-'"‘.'-:&:f'_j,'
- ’,i
£y b
=t 5 el
g;:

Hymnen »Nobilis, humilis» i CU 233, f. 19¥—20".



frin gillande gregoriansk praxis. Som redan sagts drog Reiss den
slutsatsen, att vi har att géra med en sharmonisering» av folklig art.
Men samtidigt tyder den textliga avfattningen pa att hymnen sjungits
om ¢j i ett liturgiskt officiellt ceremoniel s& dock i ett &yrkligt sam-
manhang. Utifrdn detta tycks det mig ligga nira till hands att antaga
ett speciellt tillkomsttillfille, ett tillfille av sidan sirart och siddan
vikt, att man latit betinkligheterna fara att anvinda en sats, som alls
inte 6verensstimmer med gillande stilpraxis.

Om denna tanke 4r riktig, bor vi i forsta hand séka hymnens ut-
sprung bland de dramatiska hindelserna pi Orkney efter Magnus’
déd. De foljande tankegidngarna har givetvis inget definitivt bevis-
virde. De saknar emellertid inte sannolikhet och torde i vatje fall
vara mer berittigade 4n den hittills accepterade tanken, att hymnens
tillkomst vore samtidig med handskriftens tillkomst. Bl. a. pd grund
av nedteckningens sobra utseende i CU233 finns det all anledning att
antaga 1 varje fall en forlaga. Till detta liksom till andra faktorer av
paleografisk och musikalisk karaktdr, med vilka jag vill soka stédja
min hypotes om en hogre dlder £6r hymnen, dterkommer jag lingre
fram efter det att jag sokt teckna den miljo, dit jag vill forligga ur-
sprunget.

Pa Orkney liksom pa Island och 6n Man'® existerade under de
forsta kristna 4arhundradena en egendomlig sedvinja betriffande
byggandet av kyrkolokaler. Fornforskningen har kunnat beligga
rester bl. a. pd Orkney av ett antal smirre kyrkor eller kapell, vilka
daterar sig fran tiden tillbaka till 100o-talet, dvs. den tid, d4 de noz-
diska invandrarna antog kristendomen. De iriska munksitena frin
tidigare drhundraden hade varit forlagda till smarre Gar eller annars
isolerade platser, medan de nimnda kapellen var spridda 6ver hela
ogruppen. Efter det officiella kristnandet dr6jde det ndrmare tva-
hundra 4r, innan en férsamlings- eller sockenorganisation blivit upp-
byggd. I mellantiden fungerade de sma kapellen som kyrkliga sam-
lingsplatser, vart och ett byggt for ett visst jordomrade. Ar 1790
skriver Georg Low i sin »Statistical account»? betriffande Orkney:
»Remains of popish Chapels are many, because every Erysland or
18-penny-land had one for matins and vespets, but now all in ruins.»
»Erysland» eller »urisland» skall ha existerat dnda fram till vir egen
tid: en bestimd del av en socken, vars bebyggare fotfogade ver sin
bestimda del av socknens kyrkogird; det var vatje mans plikt att

16 Hugh Marwick: Orkney, 1951, 5. 113 ff,
17 Hir citerad enl. Marwick, a. a. 8. 113.

343



bitrida vid de begravningar, vilka ber6rde hans urisland. Motsva-
righet p4 Man var »treen».

Detta visar att betydelsen av begreppet urisland inte bortfoll, da
forsamlings- eller sockeninstitutionen sedermera inférdes. Kapellet
var dens egendom, pa vilkens mark byggnaden var uppférd. Over-
gangen till forsamlingskyrka torde ha tillgtt sa, att det kapell, som
dgdes av en foérnim slikt, i forsta hand valdes till forsamlingskyrka.
Som bekant dger vi motsvarigheter till detta ocksd i Sverige.

Bruket att resa mindre kyrkobyggnader for ett mindre jordomrade
skall enligt det anférda ha funnits redan vid tidpunkten for sagornas
hindelser. Den enda kyrka frin Orkney, som omtalas i sagan, ir den,
vilken Magnus’ farfar, jarl Torfinn, pa 10c0-talet lit bygga pa Birsay.
Den ir helt utplinad. Men savil pd Birsay som pa Orphir finner man
forsamlingskyrkan bredvid resterna av en herremansboning. Deet-
ness kyrka ligger vid sdtet f6r sagans Amundi och hans son Torkell.
Holms kyrka ligger i Paplay, dir den Sigurd levde, vilken gifte sig
med Magnus’ mor. P4 Rosay lig kyrkan vid Skaill, dir Jarl Paul
Torfinnson, Magnus’ farbror, hade sin gird. Den ur notmala férsam-
lingssynpunkter minga ginger mirkliga placeringen forklaras just ur
det forhillandet, att didr en storman byggt ett kapell, dir gav dttens
stillning anseende dven at kyrkobyggnaden.

Stridigheterna inom Magnus’ slikt lade sig inte efter jarlens dod.
D4 hans baneman, Haakon, 4terkom fran sin pilgrimsfird till Jeru-
salem, lit han bygga en kyrka bredvid sin gird. Detta dr den be-
romda Runda kyrkan frin ca 1120. Vid heligforklarandet 4r 1135
var Haakon redan dod. Jarldomet delades mellan Magnus’ systerson,
vilken tog namnet Ragnvald, och Haakons son Paal. D4 Ragnvald
efter strider med Paal hade lagt under sig hela 6gruppen, lit han
flytta Magnus’ kvarlevor liksom biskopsstolen till Kirkwall, dir
Magnus begravdes forst i Olavskyrkan, sedan i den stora katedral,
som Ragnvald nu lit bygga till 4minnelse av Magnus.

Denna dom restes pi Ragnvalds egen bekostnad och blev hans
privata egendom. Det 4r mot den bakgrund betriffande dgoritten
till kyrkliga byggnader, som ovan skisserats, intressant att notera,
att Magnusdomen fétblev jarlarnas privata egendom och att den inte
ovetgick i den skotska kronans utani James’ Il privatadgo, dd Norge
ar 1496 6verlimnade Orkney till Skottland.'® Magnus-domen upp-
fordes till den heliges 4minnelse och for att skydda hans kvarlevor,
saledes inte av en kyrkomenighet eller ett samfund utan av en en-

344 * Marwick, a. a. s. 117.

skild medlem av Magnus’ in i det sista splittrade itt. Detta byggnads-
foretag var en botgoringshandling parallell till Haakons pilgrimsfird
och resande av Runda kyrkan.

Domen stod som ett minnesmirke 6ver Magnus, rest av hans étt-
ling. Ar det for djirvt att antaga, att man vid invigningen av denna
byggnad besjong Magnus pa kyrkans eget sprak men till en melodi,
som bar ett folkligt idiom? Kan mahinda hymnens sista strof mot
bakgrunden av vad vi vet om slidktens roll i detta drama fir en ny
belysning. Avser »hanc saluans familiam/a disctimine» inte, som
Kolsrud menat, »klostersamfund» utan helt enkelt jatlens »familj»,
»tt» P

Skulle dessa tankegingar ritt tolka det faktiska historiska fotlop-
pet, bér Magnus-hymnen dateras till ca 4r 1140, med andra ord ett
halvt sekel fore Giraldus’ iakttagelser. Finns andra faktorer, som kan
stodja detta? Lit oss forst diskutera frigan om en eventuell forlaga
till hymnen i CU233.

Kolsrud och Reiss liksom &vriga, vilka diskuterat Magnus-hym-
nen, har inte ifrdgasatt annat 4n att satsen 4r fran slutet av 1200-talet.
Anledningen torde nirmast vara den, att brollopskvidet kan dateras
till tidigast 4r 1281, tidpunkten f6r brollopet, och senast till det
sista decenniet av 1200-talet, detta av paleografiska skil. Att CUz233
som helhet dr ett kompilat stir utom allt tvivel, eftersom vid med
bestimdhet kan hivda rdrande nr. 1, 2, § och 6 att de 4r avskrifter.
Betriffande brollopssekvensen ma sigas, att det kan rora sig om ett
original. A andra sidan tyder, som redan framhallits, den sobra ned-
skriften pa att en forlaga har funnits.

Det finns ingen anledning att betvivla Kolsruds uppgift, att den
skrivarpraxis, vilken priglar Magnus-hymnen, hér hemma i en norrén
skrivarskola. Stilen 4r nira besliktad med den, som finns i hand-
skriftens forsta avsnitt. I detta finns ett par kinnetecken, vilka de-
finitivt mérker handen som inte endast nordisk utan till och med
som norsk. Salunda brukas dubbelt / mellan ljudstark vokal och enkel
konsonant — »tolluntur in a/ltum». 1 ett annat avsnitt forekommer
diftongen ax i form av », vilket inte férekom annat 4n i gammalnorsk
och fornislindsk stil som beteckning f6r en nortén diftong. Med
utgingspunkt i Magnus-hymnen antog Kolsrud, att kompilatet gjorts
pd Orkney. Han vigade dessutom taga ytterligare ett steg: avfatt-
ningen av botgéringsbrevet tyder pi att den konkreta miljén botr
ha varit ett minoritkloster. Ett sédant kan ha anlagts pi Orkneydatna

tidigast vid 1200-talets mitt, enir franciscanetna ju inte bdtjade sin 345



brittiska verksamhet f&6rrin under 1220-talet. Handskriften kan sé-
lunda, om Kolsruds analys av brevet dr riktig, antingen ha gjorts i
ett sidant kloster under dess forsta tid eller ha lanats frin annat hill
pd Orkney. I det senare fallet har givetvis en férlaga funnits. Men
man maste friga sig, om Kolsruds antagande ir korrekt. Dels torde
ett minoritkloster inte ha funnits pa Orkney, dels tycks, som framgir
nedan, snarare en cistercienser- eller benediktinermiljo vara aktuell.

Tidigt verkade iriska munkar pd 6arna. Att nordborna métt heliga
min pa den lilla sigenomspunna 6n mellan Rosay och Mainland om-
vittnas av det namn, som de gav denna 6: Eyin helga — Enhallow,
samma namn, som de ocksd gav 4t Jona med dess Columbakloster.
Men redan vid tiden f6r Magnus’ dod hade irerna limnat Orkney-
gruppen och eftertritts av cistercienserbréder. Vi vet, att cistercien-
serklostrets abbot, Laurentius, 4r 1175 4tervinde frin Orkney till
Melrose, det skotska kloster, fran vilket han utgitt.’® Enligt sagan
sag Ragnvald jarl 4r 1136 en dag efter missan fran kyrkbacken i
Hofn sexton munkar, vilka troligen varit cistercienserbroder.2® Vi
kan sdlunda i varje fall antaga, att cistercienserna hir haft ett
kloster fire ar 1175. En eventuell forlaga kan alltsd ha funnits i detta
kloster.

I sin studie »Hvordan latinsk skrift kom til Norge og Island» har
D. A. Seip konstaterat, att nordbor i visterled lirde kdnna det la-
tinska alfabetet redan under goo-talet och att det hirvidlag rérde
sig om den stil, som betecknats som den »insuldra».®* Den tidigaste
missionsverksamheten forde denna stil 6ver till Norge, varvid den
kom att brukas dven i det norska spraket, vilket sannolikt anvints
som skriftsprik redan under 1ooo-talet. Under anglo-normandisk tid
motarbetades denna insuldra skrift i England, framfor allt av bene-
diktinerna, som sdkte infora minuskeltecken i stillet £6r de insulira
tecknen. Denna skrivreform Overférdes dven till Norge och blev
avgorande for utvecklingen dér i och med att benediktinerna grun-
dade de forsta norska klostren i bérjan av 1100-talet. (Att denna re-
form hade ett avgérande inflytande pd skriftens utveckling innebir
givetvis inte, att varje handskrift, som bir dess kdnnetecken, tillkom-
mit i ett benediktinerkloster.) F6r oss intressant 4r uppgiften, att man
en tid under 1100-talet, innan man i Norge borjade anvinda genom-

19 Kolsrud-Reiss, a. a. s. 24.
20 Desamma, s, 23 f,
2 D. A, Seip: Hvordan latinsk skrift kom til Norge og Island, Kirke og Kultur, h. 3,

346 57 arg., mars 1952,

struket ¢ £6r den dubbeltydiga ¢o, brukade en ligatur sammansatt av
a och .22 Av detta stods vir tanke, att hymnen i CUz233 inte endast
haft en forlaga utan dven att denna kan dateras tillbaka till 1100-talet,
Eller med andra ord: dven om CUz233 i dess helhet slutforts tidigast
ar 1281, 4r det troligt att déma av hir angivna paleografiska kinne-
tecken, att i varje fall vissa delar, ddribland hymnen, gir tillbaka till
forlagor fran 1100-talet.

Men frigan har ocksd en musikalisk sida. Aven om vi med en viss
fortrostan vagar pasta, att hymnen 4r nedtecknad i CU233 pa Orkney
under slutet av 1200-talet och att skrivaren dédrvidlag kopierat en
mer 4n hundra 4r dldre forlaga, kan satsen vara ett 1an fran annat hall.
Att den varit kind i en- eller tvastimmig form i England vid 1300-
talets borjan framgér av att Robert de Handlo citerade dess &vet-
stimma 1 sin Regulae fran 1326 men till annan text: »Rosula primula
salve Jesse virgula.» Bukofzer forfiktade utifrin detta, att Robert
de Handlo troligen citerat en allmint forekommande engelsk eller
skotsk sdng, en gymel, vilken under 1280-talet pd Orkney apterats
till Magnus-texten.?® Detta piverkar emellertid inte vira daterings-
forsék. Oberoende av frigan om huruvida hymnen tillkommit i Eng-
land, Skottland eller pd Orkney talar ovannimnda skrivfaktorer for
att melodin och texten i den form vi har den i CU233 forst nedteck-
nats under ri1oo-talet och att Robert de Handlos version siledes ir
sekunddr. Detta innebir emellertid ocksa, att Magnushymnen dr den dldsta
kénda gymelsatsen !

Bukofzer har i ett par studier preciserat inneborden av gymel i £5l-
jande punkter: en brittisk tvéi(-trestimmig) sats frin slutet av 1200-
talet eller 1300-talet med grundmelodin i understimman; vid fras-
sluten dger stimkorsning rum; vid denna stimkorsning moter stim-
morna varandra i en prim, varifrin de gar till terser, vilka sedan f6ras
helt eller nidstan genomgaende parallellt till nista stimkorsning; i de
flesta fall dr texten avfattad pa engelska, och den har alltid ett andligt
innehill. Bukofzer kommer till den slutsatsen, att gymeln inte har
ett folkligt ursprung utan att den utvecklats ur den hogtstiende brit-
tiska flerstimmiga stil, som vi kidnner bl. a. genom Wolfenbiittel 677.

Gymeln skulle siledes inte 4ga nigon historia fore de tidigaste
nedtecknade och av oss kinda satserna. Ar denna tankeging riktig
foljer med nédvindighet, att virt dateringsforsék av Magnus-hymnen

2 Seip, a. a. 8. 169,
2 Se fotnot nr, 8.

347



ir felaktigt samt att satsen, som ofta antagits, stammar frin 1200-
talet, di den nedtecknats s. a. s. »frisch vom Fass»!

Bukofzers resonemang forefaller rimligt sétillvida som han menar
sig kunna finna stod i musiketnologien, vilken betraktat tersinter-
vallet i heterofona eller polyfona sammanhang som en relativt sen
foreteelse — de tersrika och artistiskt utvecklade engelska satser, som
finns i Wolfenbittel 677, stdr i viss min jimbordiga vid sidan av
exempel ur den stora Notre Dame-repertoaren.2t Salunda finner Bu-
kofzer inga skil foreligga att bakom Giraldus’ uttalande om musiken
i norra Brittanien antaga en musikalisk struktur, baserad pd terser —
skall nigot avseende fistas vid dessa uttalanden, bor man, menar
Bukofzer, i forsta hand tinka sig en struktur baserad pd kvinter,
jimforbar med den islindska #visongur. Bukofzer noterar visserligen,
att vi ocksd i denna har terser, men han understryker, att de spelar
rollen som appogiaturas i kadenserna fore den avslutande primen,
alltsda vad Handschin kallat »herbsiisse Suspension».

Likvil kan vi inte sld oss till ro med Bukofzers synpunkter. I sin
studie »Popular polyphony in the Middle Ages»®*® diskuterar han
tersens under 1300-talet alltmer Okade férekomst i engelsk musik.
Han tar upp fragan framfoér allt med hinsyn till den intressanta
roll, som den »folkliga» polyfonin spelar under 12—1400-talen, och
ansluter sig till dem, som menar att tersen forst mdste ha ut-
vecklats och erkints inom polyfon »konstmusik», innan den upp-
sugits i den »folkliga» flerstimmigheten. Med andra ord: tersrike-
domen i den engelska »folkliga» flerstimmigheten utgdr ett bra
exempel pd »abgesunkenes Kulturgut»!

Nu dr emellertid Bukofzers syn pa denna friga inte helt entydig.
I sin gymelstudie fran 19352 betraktade han denna typ av tvastim-
mighet som en férform till fauxbourdon-tekniken, nigot som han
som bekant radikalt dndrade i sin dissertation frin 1936.2” Men i
gymelstudien tycks han dessutom mena, att gymelsatsen existerade
redan i slutet av 1100-talet (vilket skulle Sverensstimma med den
datering av »Nobilis, humilis», som vi hir ovan gjort) och att den
limnat spar efter sig i de conductus-satser, vilka har passager av

2¢ J, Handschin: A monument of English mediaeval polyphony. The manuscript Wolfen-
biittel 677 (Helmst. 628). MT juni 1932 och augusti 1933. Se dven det visentliga bidrag
till kinnedomen om den engelska medeltidspolyfonin, som nyligen limnats av Ernst
Apfel: Studien zur Satstechnik der mittelalterlichen englischen Musik, Heidelberg 1959.
2 Se fotnot nt 4.
2 Se fotnot nr 4.

548 97 Se fotnot nr 4.

parallella, resp. korsande terser: »Redit aetas aurea» och »Adjuva nos
deus»: »In the reports above given we find the Gymel influencing
only the highly cultivated music, such as the conductus. But it is no
accident that it is the conductus that shows this influence first, for
it is not based on a gregorian tumne, as the organum is. Here was
the point where the style of popular music could force an entrance.»?®
Om jag forstir Bukofzer ritt hir, skulle gymelteknikens ursprung
ligga inom en folkmusikalisk ram. Popular miste i detta fall tolkas
som folk-, medan den definition, Bukofzer ger i studien frin 1940
lyder silunda: ». .. simpler pieces, apparently intended to appeal to
less highly petformers and listeners»®® ... alltsd »fo/klig» till funk-
tionen men inte till ursprunget. Skulle popular ha denna betydelse
dven i uppsatsen frin 1935, innebure det, att vi tvingas forutsitta en
in dldre konstpolyfoni, vari tersen accepterats som konsonans. Och
detta 4dr givetvis orimligt. Emellertid: den stindpunkt, vilken Bu-
kofzer forfiktat frain och med dissertationen, 4r den som priglar stu-
dien frin 1940.

Bukofzer sig ett samband mellan conductus och gymel — han
betecknade t. o. m. de engelsk-textliga gymelsatserna som »popular
conductus».39 Under 1300-talet upptridde den enstimmiga carolvisan
likaledes med andlig text och péd folkspriket, engelska. Denna and-
liga carol gir under 1400-talet in i en period av storartad utveckling,
inte endast s tillvida, att den nu omvandlas och blir polyfon utan
ocksa i s mitto, att den nu kommer att inta en relativt central plats
i 1400-talets engelska polyfoni. Den forekommer dels till rent engelsk
text, dels till en text, som 4r en blandning mellan engelska och latin
(makaronisk carol), samt dessutom till renodlat latinsk text, varvid
den tycks vara identisk med den typ, vi kallar cantilena. Aven carol-
satsen har konstaterats std mycket ndra conductus, den har t. o. m.
betecknats som en conductus.3

Carol 6verfors frin franskan under anglo-normannisk tid. Fr.
carole, caroler betyder ringdans resp. dansa i ring. Att termen pa insulir
botten var adekvat stir utom allt tvivel, ty den medeltida engelska
carolsatsen, enstimmig eller flerstimmig, andlig eller profan, gir
tillbaka till en ildre folklig ringdans med refring, piminnande om
och kanhinda besliktad med de vistnordiska ballader, vilka dnnu

2 Bukofzers gymelstudie 1935 (se fotnot nt 4), s. 78.

2 Bukofzers »Popular polyphony . .» (se fotnot nr 4), s. 31,

30 Bukofzers gymelstudie s. 79.

#t Catherine F. Miller: The eatly English carol. Renaissance News I1II, nt. 4, 1950, s, 61.

349



dansas p& Firbarna., Det 4r betecknande att refringen i denna carol
dnnu under 1400-talet kallas »fote» eller »chorus» — hir betonas
refringens tidigare koreografiska karaktir,s

Att denna carol fick en si framtridande plats i den senmedeltida
engelska musiken beror delvis pa att fransiscanerna tidigt insdg dess
mojligheter inom missionspolitiken. Det 4r sannolikt att iriska fore-
bilder kan ha verkat inspirerande dven i detta liksom i s& ménga
andra fall under denna tid. Mojligen kan man tyda pa det sittet det
faktum, att en av dem, som forst tecknade ned kontrafakterna, var
Richard de Ledrede, biskop av Ossory pi Irland, vilken 1316 presen-
terade »Ossorys ro6da bok».3® I denna fann predikanten nydiktade
andliga texter, vilka skulle sjungas till vilbekanta melodier. Dessa
utgjordes till stor del av dansvisor. For att predikanten skulle veta,
till vilken melodi den nya texten skulle sjungas, meddelade Richard
ofta ovanfor texterna ndgra rader ur den ursprungliga texten; dessa
rader miste for att kunna fungera som melodinyckel givetvis vara
de mest kinda, nimligen refringen. Under den forsta missionstiden
skrevs de nya texterna i allmidnhet pa latin, senare pi engelska eller
makaronisk form,3*

Vi kan alltsd datera kdrnan av gymelrepertoaren just till samma
tid, den for fransicanerna expansiva andra hilften av 1200-talet och
botjan av 1300-talet, di plotsligt de folksprakiga gymelsatserna for-
svinner.®® Senare under 1300-talet moter vi emellertid nya prov pa
folksprakighet, nu inom bade den monodiska och den polyfona carol-
genren. Det dr dirfor visentligt att vi piminner oss, att den klangliga
sttukturen i den folksprikiga gymeln och den polyfona caroln har
ytterst starka berdringspunkter. De stora polyfona carolkillorna
ir frin 1400-talet, ca 1425—1520. Men att dessa sammanstillts d4 dr
inte noédvindigtvis liktydigt med att deras innehall 4r av samma

2 Dessa termer diskutetas nirmare i f6¢fis lic,-avhandl, Faburdon och Fauxbourdon. En
studie i 13- och 1400-talens musik (otryckt). Se dven N. L. Wallin: Zut Deutung der Be-
griffe Faburden-Fauxbourdon, STM 1953.

32 R, H, Robbins: The earliest carols and the fransiscans, Modetn Language Notes LIII
(1938).

3 Troligen fir man pa detta sitt forstd de i engelsk medeltids- och rendssanslitteratur van-
liga hinvisningatna »a song upon (...

3 Frank L1 Hatrison: Music in Medieval Britain, London 1958, s. 155. H. framhaller,
att den engelsktextliga folkliga polyfonin férsvinner omkr, sekelskiftet 1300, Han for-
binder detta med att fransiscanetnas verksamhet vid denna tid var konsoliderad och att
den nu mer och mer &vergick frin »ambulerande» predikantverksamhet till »stationdr»
vetksamhet, fr. a. lirda studier vid universitet samt grundandet av kloster. H. tycks
emellertid ha férbisett, att den »folkliga» linjen obruten fortsitter inom den monodiska

350 och polyfona caroltraditionen.

datum. Betriffande satserna i Cambridge, Trinity College Ms. o.3.58.,
vilken handskrift daterats till botjan av 1400-talet, hatr man antagit,
att de 4r dldre, i varje fall att de representerar ett ildre stilskede.3s
Man kan viga den tanken, att de speglar en tid av s6kande efter
stabilisering. 1400-talets carol 4r stundom identisk bl. a. med pro-
cessionshymnen (Meaux Abbey!), vilket innebir, att carolsatsen forts
in i och accepterats i liturgiska sammanhang, dir den tidigate varit
otinkbar. Stabiliseringsprocessen 4r avslutad.

Denna utveckling — apterandet av carolns formella och uppfirande-
praktiska egenskaper pa en liturgisk genre — vore salunda en parallell
till vad som redan under 1z00-talet borjade ske, di gymelsatsens
klangliga struktur padverkade den konstpolyfoni, som vi moter i t. ex.
Wolfenbiittel 677, Worcester och Old Hall. Det 4r tillrdckligt att hin-
visa till satser som »Salve virgo virginum» frin 1200-talets andra
hilft och »Angelus ad virginem» frin 1300-talet.®” I det forsta fallet
(processionshymnen) tillgodogjorde man sig inte endast den ackor-
diska karaktiren i gymelsatsen utan kombinerade denna med carolns
formella och uppférandepraktiska egenskaper. I det senare fallet
(konstpolyfonin) utvecklade man i férsta hand de moéjlighetet, som
gymelns ackordiska karaktir medgav. Jag vdgar alltsd den tanken, att
en gemensam folkmusikalisk killa foreligger f6r gymelsatsen och den
ringdans, som frin och med 1100-talet betecknas som »carol», och
att de bada horde hemma i en musikalisk milj6, priglad av en hetero-
fon praxis. Didrmed 4r ocksa sagt, att jag héller det vara troligt, att
»tvillingsdngen» dr primir i forhallande till den engelska medeltida
konstpolyfonin med tersstruktur.?® P4 vad kan dessa antaganden
stodjas?

Gymel hirleds ur gemellus, tvilling., Som vi sett uppfattar Bukofzer
saken sé, att »tvillingskapet» inte endast bestir i en tvistimmighet
utan ocksd diri, att de tvd stimmorna skall parallellféras med stim-
korsning mellan fraserna. Dis/biscantus vore d den ritta termen for
varje annan tvistimmighet. En grundval f6r denna 4sikt finns dock
vil att mirka inte i de tvd medeltida teotetiska skrifter, dir gymeln
behandlas.?® Rukofzer stédjer sig dven pd den islindska termen fér
tvistimmighet, #visingar, och uppfattar denna som samma ord som

% Manfred Bukofzer: Studies in medieval and renaissance music, 1950, s, 166.

%7 Betr. dessa satser, se: Reese 2. a. s. 390; Apfel. a. a. s, 61, 75; Walker-Westrup a. a. s, 14;
Bukofzers gymelstudie (1935) s. 8o.

38 Betr. Bukofzers synpunkt, se ovan s.10.

3 Termen &r nimnd hos den s. k. Pseudo-Chilston och nirmare diskuterad av Guilielmus
Monachus,

351



gymel. Detta dr emellertid inte korrekt. Tvisingur anger i och f6r sig
endast en tvastimmighet men ingenting om att stimmorna skall
parallellféras eller korsas. En Oversittning till latin skulle ge oss
termen dis[biscantus\ Tvisingur ir samma ord, som tidigare férekom
troligen allmidnt inom det norréna omridet och numer i vatje fall
pa Firbarna och Island i form av #vesang (¢visang). Forsta gingen detta
belagts i skrift 4r som bekant under botjan av 1300-talet i den is-
lindska berittelsen om biskop Laurentius, vilken inte kunde accep-
tera att forsamlingen utdévade »tvisyngja», en killa, som #4r ca
hundra 4r idldre dn de handskrifter, dir gymeln omtalas!

Den nyare musiketnologin kan inte instimma i Bukofzers 4sikt,
att tersen i heterofona sammanhang anger ett senare utvecklings-
stadium.*® Givetvis innebir detta inte, att hjulet svingt runt ett helt
varv, tillbaka till Kiesewetters och Riemanns &sikt, att tersen vore
det »naturliga» intervallet i folklig flerstimmighet. Men de senare
drens studium av simultanmelodik har gett som resultat att varje
intervall, saledes ocksa tersen, kan forekomma pi ett tidigt heterofont
stadium, om melodiken si tilliter. Och detta fir stéd bl. a. i den
islindska tvisangen. Linge framstod den som ett isolerat, enastiende
fenomen i nordvisteuropeisk musik. Besseler betraktade den som en
utlopare av organum, medan von Hornbostel* inte stod frimmande
for tanken, att den islindska tekniken representerade en édldre folklig
heterofoni, vilken dven varit grogrunden f0r organum. Numera vet
vi emellertid, att Islands tvisang inte 4r ett isolerat fenomen inom
det norrona omridet. Mina insamlingar pd FédrGarna hosten 1956,
vilka jag snart hoppas kunna redovisa i annat sammanhang, gav oss
den forsta kontakten med en heterofoni, vilken i relativt stram form
yttrar sig i kvaddansen, i friare form inom den folkliga koralen.
Denna heterofoni torde utgora ett dldre stadium av tvisangen, en
teknik, som kunde betecknas som ett samtidigt framférande av flera
varianter av en viss melodi. Englands gymel stir betydligt nidrmare
denna heterofoni 4n kontinentens organum.

En analys av Magnus-hymnen utifrdn synpunkter som dessa ger
vid handen, att satsen med viss sikerhet gar tillbaka till en heterofon
bildning. Tersparallelliteten dr relativt stringt genomférd, och utan
tvivel har vi hir att géra sivil med »konsonantay terser som appo-
giaturaliknande bildningar. Robert de Handlo har citerat dverstim-

40 Marius Schneider: Primitive music. New Oxford Histoty of Music I, London 1957, s. 22.
4 Erich von Hotnbostel: Phonographierte islindische Zwiegesinge. Deutsche Island-

352 Forschung, Breslau 1930, s. 309 ff.

man. Men understimman speglar bittre satsens tonala byggnad.
Denna ir inte lydisk med 4 utan ett fa-modus med emfas pa tritonus-
steget till 4, vilken ju inte 4r sillsynt i modifierad form (»svivande»
kvart)® i skandinavisk folkmusik. Det 4r framfoér allt detta 4, som
kan ge anledning till tanken pi en enkel simultanmelodik, ty det
har i &verstimman mer karaktir av ledton till ¢, dominanten, in
av subdominant till /. Liknande fenomen 4r ytterst vanliga i bade
den islindska och firdiska heterofonin.

Hymnen fir hirigenom en »primitivy karaktdr, som stiller den i
sirklass inom gymelrepertoaren, och det férefaller sannolikt, att den
inte passerat nigon alltfor hardhint tillrittaliggningsprocedur, innan
den nedtecknades. Detta liksom de allminna anknytningar mellan
Otkney och »Northumbria» vid tiden f6r Magnus® helgonforklaring,
vilka vi tidigare dberopat, tyder pi ett nortént ursprung. Inte endast
allmint historiska -kulturella sammanhang utan ocksa paleografiska
och musikaliskt strukturella faktorer synas stédja min hypotes, att
»Nobilis, humilis» nedtecknats forsta gingen pi Orkney under 1100-
talet, och att satsen 4r det dldsta kinda exemplet pa en heterofon folklig
praxis, hemmahd&rande i vad vi kallar norrént omrade, och samtidigt
ocksd den ildsta kdnda gymeln.

Att vi frén 8oo-talet fram till ca 1400 har ett relativt enhetligt
kulturomride fran Island i norr till den skotska kusten i séder, inne-
slutande Firdarna och Shetland-Orkney, 4r odiskutabelt, likasd att
denna kultur 6verfrdes ocksa till de vistskotska 6grupperna, vissa
delar av Irland och vistliga England ner till Wales och Corawall.
D4 vi inom kidrnomridet kan visa pd dnnu levande gemensamma
dialektala sirdrag i tonspriket, bl. a. en gemensam heterofon praxis,
framstir Giraldus’ tanke, att den flerstimmighet han hért i notra
Britannien skulle dga ett samband med nordisk kultur, givetvis med
ny skirpa, sd mycket mer som sprikforskningen ger honom ritt be-
triffande spraiksamhorigheten inom omradet.*® For den iriska instru-
mentalmusiken framholl han sdrskilt bruket av »diapente» och »dia-
tessaron», och detta framhivande kan ju tolkas som att instrumental-
musiken stod i motsittning till vokalmusiken. Denna passus ur Topo-
graphia Hibernica tog han ocksd in i Descriptio Cambriae.

2 De svivande intervallen har frin olika utgingspunkter behandlats av C.-A. Moberg
i hans studier &ver svensk folkmusik, Se STM 1939, 1950, 1955 och 1959. Jfr Karl Dahl-
back: New methods in vocal folk music teseatch, Oslo Univ. Press, 1958. Betr, det is-
lindska materialet, se von Hornbostel a. a.

48 Jakob Jakobsen: The dialect and place names of Shetland, Lerwick 1897, samt disserta-
tionen frin samma 4r (K&penhamn): Det norrene Sprog pi Shetland,

23—613139

353



354

Om vi tidigare kunnat nimna Irland i samband med carol, det
norréna kirnomridet i samband med en dnnu levande heterofoni samt
Skottland (Aberdeen, St. Andrews) som kontaktpunkter f6r Orkney,
s4 dr det intressant att som tillkommande geografiska tyngdpunkter
for en medeltida engelsk flerstimmighet av det slag, vi hir diskuterat,
kunna ange Northumbria (Giraldus och Wolfenbiittel 677), West-
country (Anonymus IV), Yorkshire (Giraldus) samt Wales (Giral-
dus). Vi bhar ddrmed berort just de omriden, som utpekats av
Giraldus (Irland, Wales, nordvistra kusten av England, norra Eng-
land och Skottland) som mest paverkade av nordminnen. Det 4r ju
ingen tvekan om att Giraldus har hirmed angivit omradet f6r den
starkaste norrona kulturexpansionen under vikingatiden. En annan
sak 4r, om han har ritt i sin asikt, att detta sdtt att sjunga skulle ha
sitt ursprung hos nordborna. Om det foreligger ett insuldrt eller ett
norrént ursprung, eller om méjligtvis ursprunget kan ligga i en for
bida omrddena gemensam, dldre kultur och dldre population, kan
inte beroras i detta sammanhang. Lit oss ndja oss med att under-
stryka, att vissa musikaliska kriterier foreligger, som tyder pa ett
samband mellan de vistligt och nordvistligt perifera delarna av det
medeltida Europa.



